

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

| GL SANS 722.44<br>VIS                            |                      |                            |
|--------------------------------------------------|----------------------|----------------------------|
|                                                  | salvana panana       | galbalbalbalbal<br>R       |
| 125538<br>LBSNAA                                 | ंत्री राष्ट्रीय प्रश | ासन अकादमी 🖁               |
| L.B.S. Nation                                    | al Academy of A      | dministration              |
| ರಾಣದಾಣ                                           | मसूरी<br>MUSSOORIE   | 2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2 |
| the states                                       | पुस्तकालय<br>LIBRARY | 5538                       |
| र्धे अवाप्ति संख्या<br>है Accession No           | #                    | 460                        |
| हैं वर्ग संख्या ५८<br>इ. Class No                | Sans 7               | 22.44                      |
| ट्ट पुस्तक संख्या<br>है <i>Book No</i>           | VIS a                | श्व                        |
| සුදුස්ත්ව සහ | ana sanana nan       | במשמשמשמשמשמש              |

# VIŚWAKARMA VĀSTUŚĀSTRAM

# A TREATISE ON TOWN-PLANNING ETC. TEXT AND COMMENTARY

Edited with an introduction by

Sri K. VĀSUDĒVA SĀSTRI B. A., Research Pandit, Saraswati Mahal Library, Tanjore

æ

Major N. B. GADRE, A. I. R. O., I. S. E. (Retd.),
M. I. E. (India)

Director, Central Waterways, Irrigation & Navigation Commission (Retired)

#### Published by

Sri S. GOPALAN B. A., B. L., Hon. Secretary, for the Administrative Committee of the T. M. S. S. M. Library, Tanjore.

# PRINTED AT THE SRI VANI VILAS PRESS, SRIRANGAM.

#### PREFACE

This publication is the first of a series of Sanskrit texts on Architecture and Sculpture. The Present text, "Viswakarma Væstusæstram" is attributed to Viśwakarma, the Architect of the Devas to whom the Architects, Sculptors. Artists and Artisans of our country trace their origin. We have a parallel text attributed to Mava, the Architect of Asuras. Whereas the text of Maya known as 'Mayamatam' is available in a single treatise. Viśwakarma's treatise is available only in a series of manuals, more than a dozen in number. One or two of them have already been printed. The present treatises is the biggest of the manuals and it deals exhaustively with townplanning, the other topics being mentioned incidentally. We have in this work a rare feature, namely, a lucid commentary on the text by one Anantakrisna Bhattaraka. This is probably the only text in Šilpa Sāstra for which a commentary is available. In addition to Viswakarma's and Maya's, we have other works on Silpa, namely, Kāsyapiya of Kāsyapa, Sakalādhikāra of Agastya, Manasara, Aindram by Indra, Silparatna of Kumāra, Vimāna Vidvā of Parāsara, Bhānumatapratisthā. tantra and several compilations of Moorti Dhyana from several sources, the Silpa portion of Saiva and Vaishnava Agamas, Purānas, Arthasāstra and encyclopeadic texts called Sambitas.

Some of them have been published and others remain to be edited and published. This publication will be followed by a number of other publications of texts on Sculpture which are now being edited.

Mention must be made in this connection of Major N. B. Gadre. Retired Director, Central Waterways, Irrigation and Navigation Commission, a rare scholar who with singular zeal has done research in our ancient texts in

Sciences and Arts more especially those relating to engineering, architecture, and sculpture, and who induced us to start the editing and publication of texts on Silpa. He gave a number of valuable suggestions in connection with this publication, though he could not attend to the regular editing of the work on account of other engagements. Our thanks are due to him for his valuable contribution in this connection.

We gave pride of place in our scheme of publishing Silpa works to the texts attributed to Viśwakarma as they have not been so far published except in fragments, and as they deserve to be fully published. We wanted to make use of this opportunity to search for other texts in other libraries. The present text published here was copied from the copy in the Oriental Manuscripts Library, Madras, transcribed in 1930-31 from the original manuscript obtained through one Mr. Tata Dēśikachariar of Villiambakkam, Chingleput District. We acknowledge our indebtedness to the Curator of the Madras Oriental Manuscripts Library, who kindly got the copy prepared for us.

We are grateful to the Government of Madras whose liberal grants have helped us to publish this and other valuable manuscripts.

S. GOPALAN,

Honorary Secretary.

### CONTENTS.

|              | Introduction:                                | Pp. in th          | e     | Corres-    |
|--------------|----------------------------------------------|--------------------|-------|------------|
| ;            | Subject                                      | introducti         | on    | ponding    |
|              |                                              |                    |       | Ch. & pp.  |
|              |                                              |                    | i     | n the text |
| 1.           | 'Vāstu Śāstra' - What it is                  | 1                  | . 2   | 5- 14      |
| 2.           | The present text                             | 1                  |       |            |
| 3.           | Auspicious time (Kāla Parīk                  | ṣā) 1-3            | 3     | 13- 18     |
| 4.           | True East and West (Dingnir                  | nay <b>a) 3-</b> 5 | 3     | 14- 22     |
| 5.           | Materials (Dravya Sangraha                   | 5-7                | 4     | 23 - 32    |
| 6.           | Selection of site (Bhū Parīkṣā               | 7 7                | 5     | 30- 30     |
| 7.           | Impregnation of site                         |                    |       |            |
|              | [Garbha V                                    | inyāsa] 7          | 6     | 39- 45     |
| 8.           | Planning of Villages - 12 type               | es                 |       |            |
|              | (Grāma Lakṣan                                | am) 7-10           | 7     | 46- 64     |
| 9.           | Units of Measurement                         |                    |       |            |
|              | (Mānakathana                                 | m) 10-14           | 7     | 65 - 74    |
| 10.          | Hamlets - 5 types                            |                    |       |            |
|              | (Kheṭādi Lakṣan                              | am) 14-15          | 8     | 75- 85     |
| 11.          | Encampments - 7 types                        |                    |       |            |
|              | (Nigamādi Lakṣana                            | .m) 15-18          | 8     | 86- 97     |
| <b>12.</b> ] | Planning of cities                           |                    |       |            |
|              | (Nagara Lakṣanan                             |                    | 9     | 98-187     |
| a            |                                              |                    |       |            |
|              | deities (Pada Vin                            | yāsa) 18           | 9     | 98-108     |
| b            | . Worship of deities of Site                 |                    |       |            |
|              | (Vāstu Pūja                                  | a) 19-22           | 9     | 117        |
| c            | . Code words for numbers                     |                    |       |            |
|              | $(\operatorname{Paribh} \bar{a})$            | șa) 22·25          | 9     | 109-117    |
| d            | . Types of cities - 20 types                 |                    |       |            |
|              | (Nagara bhēda                                | a) 25-35           | 9     | 117-183    |
| e.           | . Houses etc. (Gṛhādi)                       | 36                 | 9     | 183-187    |
| 13. I        | Forts - 12 types (Durga Lakșa                | anam) 37           | 10    | 188 - 208  |
| 14.          | Temples and palaces (Pr $ar{a}$ s $ar{a}$ da | a): 37-41          | 11-13 | 209-235    |

|             | a. Temples (Dēva prāsāda)                                                                   | 37-40         | 11             | 209-222                  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------|--------------------------|
|             | b. Palaces (Nṛpa prāsāda)                                                                   | 40-41         | 12             | 223-229                  |
|             | c. Fortification of Palace                                                                  |               |                |                          |
|             | (Nrpa Prāsādadurga Vidhānam)                                                                | 41            | 13             | 230-235                  |
| 15.         | Mansion (Bhavana laksanam)                                                                  | 41-43         | 14             | 236-244                  |
| 16.         | Frontage of palaces etc.                                                                    | 43            | 15             | 245-299                  |
| 1 22        | (Pürva Bhavanam)                                                                            | 43-44         |                | 245-299<br>296-306       |
| 17.<br>18.  | Courts of justice (Nyāya Sabha) Thrones (Simhāsanam)                                        | 43-44         | 16             | 308-314                  |
|             |                                                                                             | 44-40         | 10             | 900-914                  |
| 19.         | Assemblies for administration of                                                            | 15            | 17             | 215 201                  |
| 90          | justice (Poura Dēśya Sabha)                                                                 | 45<br>45      | 17<br>18       | 315-324<br>325-335       |
| 20.<br>21.  | Treasury (Kōśasthānam) Zenana and its windows                                               | 40            | 10             | 320-333                  |
| ۵1.         | (Antahpura-Gavākṣa)                                                                         | 45-46         | 19             | 336-347                  |
| <b>2</b> 2. | Arsenal (Āyudhaśālā)                                                                        | 46            |                | 348-355                  |
| 23.         | Libraries (Pustakasālā)                                                                     | 46            | 20             | 355-360                  |
| 24.         | Rooms (Antarbhavanam)                                                                       |               | 21             | 361-369                  |
| 25.         | Banqueting hall (Bhōjana Śālā)                                                              | 46            | 22             | 370-378                  |
| 26.         | Bedrooms (Śayyā grham)                                                                      | 46            | 23             | 380-385                  |
| 27.         | Spring Resort (Vasanta grham)                                                               | 47            | 24             | 386-390                  |
| 28.         | Doorways (Dwāra lakṣanam)                                                                   | 47-48         | 25             | 391-401                  |
| 29.         | Ornamental archways and panels                                                              |               |                |                          |
|             | (Tōranam)                                                                                   | 48            | 26             | <b>4</b> 02 <b>-4</b> 06 |
| 30.         | Base of buildings (Adhisthāna)                                                              | <b>48-5</b> 0 | 2 <b>7</b>     | 407-416                  |
| <b>3</b> 1. | Towers (Gōpuram)                                                                            |               | 28-32          | 417-431                  |
| 32.         | Small tanks (Vāpi)                                                                          | <b>5</b> 0    | <b>3</b> 3     | 432-437                  |
| 33.         | Big tanks (Tatāka)                                                                          | 51            | 34             | 438-443                  |
| 34.         | Temple in palace and its portico                                                            |               |                |                          |
| 9.5         | (Kuladēvālaya - Pūrva maņdapa)                                                              | ) 51          | 35 <b>-3</b> 6 | 444-449                  |
| 35.         | Park for the deer and other pets                                                            | P-1           | 0.50           | 450 455                  |
| 36.         | (Mṛga Sālā)                                                                                 | 51            | 37             | 450-455                  |
| JU.         | Stables for horses and elephants $(\nabla \bar{a}ji \text{ Hasti } \hat{S}\bar{a}l\bar{a})$ | 51            | 38-39          | 456-464                  |
| 37.         | Universities and colleges                                                                   | 91            | 20-22          | 400-404                  |
| 01.         | (Vidyā bhavanam)                                                                            | 52            | 40             | 465-474                  |
|             | ( ruyu onavanam)                                                                            | U.N           | 7.0            | -100 J14                 |

| 38.         | Houses for higher, middle classes                       |                | 52 41      | 19F 401                           |
|-------------|---------------------------------------------------------|----------------|------------|-----------------------------------|
| 39.         | (Sankīrņa bhavana<br>Ornamental Additions               | m)             | 52 41      | 475-481                           |
| 05.         | (Patāka - Pāribhadra                                    | 52             | 42-43      | 482-491                           |
| 40.         | Halls for special purposes                              | .,             |            | 10.0                              |
|             | (Mahā Śālā, Viśēṣa Śālā)                                | 52             | 44-45      | 492-504                           |
| 41.         | Ornamented and Storyed Halls                            |                |            |                                   |
|             | (Kalyāna Śālā, Bhaumayuta Śā                            | lā) <b>5</b> 2 | 46-48      | 505-522                           |
| 42.         | Theatres and Concert halls                              |                |            |                                   |
|             | (Nāṭaka Sangīta Śālā)                                   | 52-53          | 49         | 52 <b>3-</b> 533                  |
| 43.         | Mansions for ministers & princes                        |                |            |                                   |
|             | (Mantri Yuvarāja Bhavana)                               | 53-54          | <b>5</b> 0 | 534-544                           |
| 44.         | Houses (Grha)                                           | <b>54-</b> 56  | 51-52      | <b>545-568</b>                    |
| 45.         | Doors, bolts and other safety                           |                |            |                                   |
|             | measures (Dwārārgalādi)                                 | 56             | 53         | 569-574                           |
| <b>4</b> 6. | Staircase (Söpāna)                                      | 56             | <b>54</b>  | 575-579                           |
| 47,         | Storeyed Halls                                          |                |            |                                   |
|             | (Ēka, Dwi, Bahu Sālā)                                   | 56-57          | 55-57      | 580-590                           |
| 48.         | Platforms, benches etc.                                 |                |            |                                   |
|             | (Pithika – $V\bar{e}dik\bar{a}$ )                       | 57             | <b>5</b> 8 | 591-602                           |
| 49.         | Lamp-stand (Pōtika)                                     | 57             | 59         | 603-601                           |
| 50.         | The central open space                                  |                |            |                                   |
|             | (Catwara)                                               | 57-58          | 60         | 609-617                           |
| 51.         | Joinery (Sandhi Bandha)                                 | 58             | 61         | 618-625                           |
| 52.         | Roofing (Āvaraņa lakṣanam)                              | 58-59          | 62         | 626-633                           |
| <b>53.</b>  | Ornamental appendage                                    |                |            |                                   |
|             | [Lupā lakṣanam]                                         | 59             | 63         | 634-637                           |
| 54.         | Pillars [Stambha]                                       | <b>5</b> 9     | 64         | <b>63</b> 8 <b>–</b> 6 <b>5</b> 0 |
| <b>55</b> . | Granaries [Dhānyagṛha]                                  | 60-61          | 65         | 651-656                           |
| 56.         | Cow-sheds [Gō Sāla]                                     | 61             | 66         | 657-663                           |
| 57.         | Entrances to villages and cities                        |                |            | 221 222                           |
| <b>F</b> O  | [Grāma - Pura Dwāra]                                    | 61-62          | 67         | 664-668                           |
| 58 <b>.</b> | Roads [Mārga]                                           | 62-63          | <b>6</b> 8 | 669-675                           |
| 59.         | Rest houses and armed outposts [Viśrānti - Mārga Rakṣā] | 63             | 70         | 676-688                           |
|             |                                                         |                |            |                                   |

| 60.         | Special Mansions for beauty      |               |               |                  |  |
|-------------|----------------------------------|---------------|---------------|------------------|--|
|             | [Visēṣa bhavana]                 | 63-64         | 71            | 682-692          |  |
| 61.         | Temples [Dēvaprāsāda]:-          | 65-70         | <b>72–7</b> 8 | 693-758          |  |
|             | a. Details [Vibhāga]             | 64-65         | 72            | 693-699          |  |
|             | b. Holy of Holies [Garbhagrha]   | <b>6</b> 5-66 | 73            | 700-709          |  |
|             | c. Pillared Halls [Mandapa]      | 66-67         | 74            | 710-729          |  |
|             | d. Canopy [Vimāna]               | 67-68         | 75            | 730-738          |  |
|             | e. Ramparts [Prākāras]           | 69            | 76            | 739-745          |  |
|             | f. Pedestal [Upapīṭha]           | 69            | 77            | 746-752          |  |
|             | g. Stands for images [Dēvapitha  | ] 70          | 78            | 753-758          |  |
| 62.         | Images [Bēra lakṣaṇa]            | 71-74         | 79-85         | 759-786          |  |
|             | a. General [Bērapramāṇa]         | 71-72         | 79            | 759-768          |  |
|             | b. Saiva Images [Śiva bēra]      | 72-73         | 80            | 769-773          |  |
|             | c. Vaisnava " [Visnu bēra]       | 73            | 81            | 774-777          |  |
|             | d. Female Deities [Dēvī bēra]    | 73            | 82            | 7 <b>7</b> ბ-782 |  |
|             | e. Canonised Saints [Bhakta bēra | i] 74         | 83            | 783-786          |  |
| 63.         | Deities' carriers and chariots   |               |               |                  |  |
|             | [Vāhana, Ratha]                  | 74            | 84            | 787-801          |  |
| 64.         | Festivals [Utsavas]              | 74            | 85            | 802-808          |  |
| 65.         | Temple building and image worsh  | nip,          |               |                  |  |
|             | their merit [Pratimā pūja, Dē    | v <b>ā-</b>   |               |                  |  |
|             | laya pratisth $ar{a}$ phalam]    | 74            | 86            | 809-814          |  |
| <b>6</b> 6. | Human goal [Manuṣya janma        |               |               |                  |  |
|             | phalam                           | 75-76         | 87            | 815-819          |  |

## ॥ विषयसूची ॥

| अध्याः | यः विषयः                       | पुटा:         |
|--------|--------------------------------|---------------|
| १      | शिवस्तुति:                     | <b>१</b> -५   |
| ર      | परमेश्वरकृतवरप्रसादः           | ६- <b>१</b> २ |
| ą      | कालपरीक्षा                     | <b>१३-</b> १४ |
| ,,     | दि ङ्निर्णयः                   | १४-२२         |
| 8      | द्रव्यसंप्रह:                  | <b>२</b> ३-३० |
| ધ      | भूपरीक्षा                      | ३०-३८         |
| Ę      | गर्भविन्यासः                   | <b>३</b> ९ ४५ |
| 9      | <b>प्राम</b> ळक्षणम्           | ४६.६४         |
| ,,     | मानकथनम्                       | ६५-७४         |
| 6      | खेटाादिलक्ष्मम्                | <b>७९</b> -८५ |
| ,,     | निगमादिलक्षणम्                 | ८६-९७         |
| 9      | नगरलक्षणे पदविन्यासः पद्देवताः | 96-806        |
| ,,     | परिभाषा                        | १०९-११७       |
| ,,     | नगरभेदाः                       | ११७-१८३       |
| ,,     | गृहरुक्षणम्                    | १८३ १८७       |
| १०     | दुर्गलक्षणम्                   | १८८-२०८       |
| ११     | प्रासाद्रुक्षणे देवप्रासादः    | २०९-२२२       |
| १२     | ,, नृपप्रासाद:                 | २२३-२२९       |
| १३     | ,, न्रुपप्रासाददुर्गविधानम्    | २३०-२३५       |
| १४     | भवनलक्षणम्                     | २३६-२४४       |
| १५     | पूर्वभवनस्रक्षणम्              | २४५-२९६       |
| १६     | म्यायस <b>भा</b>               | २९६ ३०८       |

| अध्याय:       | विषय:                                                   | पुरा:   |
|---------------|---------------------------------------------------------|---------|
| १६            | सि <b>द्धासनऌभ्र</b> णम्                                | ३०८-३१४ |
| १७            | पौरदेइयसभालक्षणम्                                       | ३१५-३२४ |
| १८            | कोशागारलक्षणम्                                          | ३२५-३३५ |
| १९            | अन्तःपुरलक्षणं-गवाक्ष्रलक्षणम्                          | ३३६-३४७ |
| २०            | आयुघशाला                                                | ३४८-३५५ |
| "             | पुस्तकशाला                                              | ३५५-३६० |
| २१            | अन्तर्भवनऌक्ष्णम्                                       | ३६१-३६९ |
| २२ ः          | भोजनशाला                                                | ३७०-३७९ |
| २३            | शय्यागृहस्रक्षणम्                                       | ३८० ३८५ |
| २४ र          | वसन्तगृह्ळभ्रणम्                                        | ३८६-३५० |
| √ <b>२५</b> ः | द्वारलक्षणम्                                            | ३९१-४०२ |
| २६ ।          | तोरणलक्षणम्                                             | ४०२-४०६ |
| २७ ः          | अधिष्ठानलक्षणम्                                         | ४०७-४१६ |
| २८-३२         | एकादिनवभौमगोपुरविधिः                                    | ४१७-४३१ |
| 33            | वापीलक्षणम्                                             | ४३२-४३७ |
| ३४ :          | तटाकउक्षणम्                                             | ४३८-४४३ |
| ३५-३६         | , नृपदेवाळयतत्पूर्वमण्डपविधानम्                         | 888-888 |
| ३७            | मृगशाला                                                 | 840-844 |
| ३८-३९         | , वाजिशालाहिस्तिशालालक्षणम्                             | ४५६-४६४ |
|               | विद्याभवनम्                                             | ४६५-४७४ |
| 88 :          | संकीर्णभवन <b>ळक्षणम्</b>                               | ४७५-४८१ |
|               | पताकपारिभद्र छक्षणम्                                    | ४८२-४९१ |
|               | र महाशाखाबिशेषशाखा <b>ळक्षणम्</b>                       | ४९२-५०४ |
| 84-89         | ः कल्याणशास्त्रायद्वभौमविधानगोपुरविधान <b>स्रक्षणम्</b> | ५०५-५२२ |

| अध्याय     | : विषय:                             | पुटाः           |
|------------|-------------------------------------|-----------------|
| 88         | रङ्गशालालभ्रणम्                     | ५२३-५३३         |
| <b>4</b> 0 | मन्त्रियुवराजभवनलक्षणम्             | 438-488         |
| 48         | <b>त्रामगृह</b> निर्माणकमः          | <b>વ</b> ૪૫-વવફ |
| ~५२        | चार्तुवर्ण्यगृहाणां विशेषतः छक्षणम् | ५५७-५६८         |
| ५ ३        | कवाटार्गळादिलक्षणम्                 | ५६९-५७४         |
| 48         | सोपानलक्षणम्                        | ५७५-५७९         |
| 4 4-4      | ७ एकशालाद्विशालाबहुशालालक्षगम्      | ५८०-५९०         |
| 46         | <b>भीठिकावेदिकालक्षणम्</b>          | ५९१-६०२         |
| 49         | पोतिकालक्षगम्                       | ६०३-६०८         |
| ६०         | चत्वरलक्षणम्                        | ६०९-६१७         |
| ६ १        | सन्धिबन्धलक्षणम्                    | ६१८-६२५         |
| ६२         | सर्वित्रधावरणलक्ष्यणम्              | ६२६-६३३         |
| ६ <b>३</b> | <b>छ</b> पा <b>रुक्ष</b> गम्        | ६३४-६३७         |
| ६४         | <del>र</del> तम्भलक्षणम्            | ६३८-६५०         |
| ६५         | धान्यगृहस्रभूणम्                    | ६५१-६५६         |
| ६६         | गोशालालक्षणम्                       | ६५७-६६३         |
| ्र ६ ७     | <b>मामपुरद्वारलक्षणम्</b>           | ६६४-६६८         |
| ६८-६       |                                     | ६६९-६७५         |
| 90         | मार्गविश्रान्तिस्थानकल्पनलक्षणम्    | ६७६-६८१         |
| ७१         | विशेषभवनलक्षणम्                     | ६८२-६९२         |
| ७२         | देवप्रासादसभ्रणम्                   | ६९३-६९९         |
| ७३         | गर्भगृहरुक्षणम्                     | 800-000         |
| <b>68</b>  | <b>श</b> तस्तंभमण्डपळक्षणम्         | ७१०-७२९         |
| ७५         | विमानळञ्चणम्                        | 350.050         |

### i♥

| अध्याय:    | विषयः                               | पुरा:           |
|------------|-------------------------------------|-----------------|
| ७६         | प्राकारलक्ष्णम्                     | ७३९-७४५         |
| ৩৩         | <b>उपपी</b> ठ <b>ळक्षणम्</b>        | <b>७४</b> ६-७५२ |
| ७८         | देवपीठलक्षणम्                       | ७५३-७५८         |
| ७९         | सकलबेरलक्षणम्                       | ७५९-७६८         |
| 60         | शिववेराणां भेदकमः                   | ७६९-७७३         |
| <b>د</b> ۲ | विष्णुबेराणां भेदकमः                | ७७४ ७७७         |
| ८२         | <b>छक्ष्मीगौर्यादिवेर</b> स्रक्षणम् | ७७८-७८२         |
| ८३         | भक्तवेरस्थापनक्रमः                  | ७८३-७८६         |
| ८४         | वाहनलक्षणम्                         | ७८७-८०१         |
| ८५         | <b>उ</b> त्सवकालनिर्णय <b>ः</b>     | ८०२-८०८         |
| ८६         | प्रतिमापूजनभजनादिफलकथनम्            | ८०९-८१४         |
| و ک        | मनुष्यजन्मफलकथ <b>न</b> म्          | <b>८१</b> ५-८१९ |



#### INTRODUCTION.

'VASTU ŚĀSTRA' THE SCIENCE OF HABITATIONS.

'Vāstu' is derived from the verb वस् (Vas) to dwell. There is another definition of Vāstu, from 'Vastu' which means also the place of residence. It is extended from residential quarters to conveyances and furniture. Vāstu is therefore divided into four kinds, namely, the ground, the mansion, the vehicle and the bed-stead. The principal 'vastu' or 'vāstu' is of course the ground. The others have been included as they rest upon the ground and are also used for resting upon. The Science is also called Silpa Sāstra or 'The Science of artistic creation.' Silpa is derived from Sill=to concentrate (Sila samadhau). It includes all artistic creations first conceived by the mind and then executed by the hand. The name 'Vāstu Sāstra' emphasises the idea of utility and Silpa the idea of artistic creation. Viśwakarma and Maya who are respectively the Sthapatis (Architects-Engineers - Sculptors - Painters of Devas and Asuras deal with the science of Vāstu on parallel lines and their treatises contain all the branches of the subject with slight differences in the arrangement of the topics. But whereas Mava's treatise is intact in a single book named Mayamatam; Viswakarma's treatise has come down to us in a number of manuals each laying special emphasis on particular topics. We have thus about a dozen books each named after Viśwakarma, each differing from the other in its contents. The text that we have taken up for publication is the biggest manual of all and it lays special emphasis on Architecture or planning cities, towns and villages, houses, mansions, palaces and temples, mentioning the other topics by the way.

#### THE AUSPICIOUS TIME

Our text begins with the selection of the auspicious time while the Mayamata begins with the selection of the site.

## कालोहि सर्वजीवानां ग्रुभाग्रुभफलप्रद्राः । कालातिकमणे दोषो द्रव्यहानिश्च जायते ॥

We have a Tamil proverb 'Kālam Seivadu Kölam Seiadu' (காலம் செய்வது கோலம் செய்யாது). Time has mysterious powers which we have yet to investigate. A man of fifty who takes the same food as one of twenty-five does not grow stronger as his junior. It is time that is responsible for this difference. Time shapes things, makes friends of enemies and valleys of mountains. It destroys empires and creates new ones. So far the agnosticism of modern scientists grants. The starting point of time is a very important factor in every one of its effects and is not unconnected with its mysterious power. Every point of time carries with it the same kind of potential energy as every point in space with which we are familiar in mechanics. Space is perceived better than time, and its effects are therefore easily demonstrable. Time is inseparably connected with space as Einstein has shown and has a corresponding potential power as points in space.

The authors of the treatises on science and art in our country who have proved the sharpness of their intellect and the soundness of their judgment in their voluminous works have all of them uniformly accepted the potency of the moment. The science of astrology is older than Rāmāyaṇa. Jaṭāyu tells Rāma, 'Rāvaṇa has carried away Sīta, no doubt; but the Muhūrtā in which this has taken place is the Muhūrta called 'Vinda' and things lost in this muhūrta are sure to be recovered.'

The term superstition is easily applied to the cause and effect relationship which have long been observed but not explained by a series of technical terms. It is a safe rule of conduct in cases where a danger is pointed out to avoid it rather than face it for the reason that you do not

know whether the person who pointed out the danger is reliable or not.

This digression has been considered necessary because irreverence for the great seers of our land and want of faith in their injunction has been one of the fruits of foreign rule in our country.

#### SELECTION OF SITE

In the selection of the site rules have been framed according to the owner's profession (which in our country is called Varna or Caste). This is again a signal for objection by the modern student of Engineering, 'What has the soil of the site or the frontage direction of a house to do with the qualities, or the prosperity of the owner?' is easily asked. That soil affects the constitution of animals and their qualities is easily seen by noting the geographical conditions where different animals thrive with different qualities. This must apply with greater force to man, the most sensitive of them. So much for infusing regard for the words of our texts on the very first topic they have taken up.

#### TRUE EAST TO WEST LINE

The first preliminary in planning is the determination of the true east and west and north and south lines. For this purpose a peg of 12 Angulas or 24 Angulas like a gnomon (one angula = 3/4 of an inch) is fixed upright and a circle is described on the ground with twice the length of the peg as the radius. A pin point is fixed on the top of the peg. The points where the shadow of the pin point of the peg just ends at the circumference of the circle are marked on the circle both in the morning and in the evening. The line joining them will be the true East to West line and a line cutting it perpendicularly will be the North to South line.

But this will be exactly true if the sun were to rise in the same point in the east and set in the same point in the west every day of the year. But the sun moves northward for six months and southward for six months and a correction has therefore to be applied for the movement of the sun during the time between the two markings on the circumference. That is done by adding a third mark on the circumference in the morning next following. It will be found that there is a slight displacement of the prior point. The distance between them is due to the movement of the sun Southward or Northward during the twenty-four hours that have elapsed between the two markings in the morning. The actual correction that is necessary is for the displacement between the markings of the morning and evening (i. e.) for about 8 hours. The morning marking therefore is shifted by one-third of the total displacement for one whole day and that is connected with the point for the evening.

Another correction for the actual declination of the sun from the Zenith at noon is also mentioned so that the length of the shadow may be corrected to the position of the sun without declination. And the number of angulas by which the length of the shadow is to be diminished on account of declination is also given for various months. According to our text there is no shortening for the months of Vrsabha and Kanva. The names of the months indicates that they are solar months and so Vrsabha is 15th May to 15th June. Therefore at the place where our text has been written the sun is overhead about June first and October first. The sun is overhead the equator in March 22. It travels from tropic of Cancer to tropic of Capricorn, i. e., an angular distance of 47° in 6 months. Therefore it travels roughly 8 degrees a month. From 22nd March to 1st June it is about 24 months. Therefore the latitude of the place is about 18° North. The lengths by which the shadow has to be shortened for the months in angulas is given as follows:-

 $M\bar{e}$ sa - 4 \* [2 or 3] Simha - 4 Danus - 6

<sup>\*</sup>It is clear that the figure has been wrongly stated as 4 in the text. The correct number is 2 or 3.

| Vrsabha - 0 | Kanya - 0      | Makara - 8 |
|-------------|----------------|------------|
| Mithuna -3  | $Tul\bar{a}-2$ | Kumba - 6  |
| Kataka - 4  | Vršcika - 4    | Meena - 4  |

Mayamatam gives the corrections for every ten days. But it gives nil correction for the period from 10th to the 30th of Mēṣa. So in the place where Mayamatam text is written the sun is overhead about the 20th of Mēṣa. i.e. about 5th May. From 22nd March to 5th May is about 42 days. Therefore the place where Mayamatam has been written is about 2 or 3° further South. It has been customary for Indian astronomers to take Ujjain as the centre of their observation. Our authors have evidently taken these astronomical facts from our astronomical treatises.

The corrections given in Mayamatam are shown here along with those of our text one below the other for comparison.

|        | Mēsa    | Vrsa bha | Mithuna | Kaṭaka                  |
|--------|---------|----------|---------|-------------------------|
| Maya — | 1, 0, 0 | 1, 2, 2  | 3, 4, 4 | 3, 2, 2                 |
| Text — | 2 or 3  | 0        | 3       | 4                       |
|        | Simha   | Kanya    | Tula    | ${\tt Vr\acute{s}cika}$ |
| Maya — | 1, 0, 0 | 1, 2, 2  | 3, 4, 4 | 5, 6, 6                 |
| Text — | 4       | 0        | 2       | 4                       |
|        | Dhanur  | Makara   | Kumba   | Meena                   |
| Maya — | 7.8,8   | 7, 6, 6  | 5, 4, 4 | 3, 2, 1                 |
| Text — | 6       | 8        | 6       | 4                       |

These corrections have to be made in both the shadows of the morning and evening. If that is done the line joining them must necessarily be paralled to the line joining the uncorrected points. The purpose of this correction has therefore to be further investigated.

#### MATERIALS

The next topic is the gathering of materials. The materials to be gathered are first divided into two. First comes wealth and secondly come the actual materials. The workmen have to be encouraged by money and by sweet

and for village and town planning 27 Angulas; or the 24 inches unit is used for all purposes. Four cubits make one Dhanur Danda or Yaşţi. According to our text Danda is of two kinds. The ordinary Danda is equal to a Dhanus. The  $R\bar{a}$ ja Danda is twice the ordinary Danda.  $R\bar{a}$ ja danda is used for planning villages, towns etc., and ordinary danda for houses. Eight dandas make one rajju.

There are two other kinds of Angulas known as mātrāngula and Dēhalabdhāngula. Mātrāngula is the length of the middle parva or mark of the thumb of the owner or of the Sthapati. Dēhalabdāngula is calculated in the case of temples on the basis of the stature of the principal deity.

For the measurement of village, Mayamata gives further units.

500 Dandas make 1 krosa (2000 cubits)

2 krośas " 1 half gavyūti (4000 cubits)

2 half gavyūtis ,, 1 gavyūti (8000 cubits)

4 gavyūtis " 1 Yōjana (32000 cubits)

The units of area are then mentioned. A square on a length of eight Dhanus or 32 cubits is called a  $k\bar{a}kanika$ . It covers therefore an area of 256 sq. yds. Four times that is called a  $M\bar{a}sa$ .

4 Māsas = 1 Vartanaka

5 Vartanakas = 1 Vātika

2 Vātikas = 1 Grāmakutumba

The maximum extent of the bigger village is taken as one hundred thousand sq. Dandas, that is four hundred thousand sq. yds. and there are five grades beginning from 20,000 sq. Dandas each increasing by the same extent. One twentieth of the area of the village is called a Kutumba Bhoomi (a family site). The smaller village ranges from 500 sq. Dandas to 20,000 sq. Dandas. Villages are also classified according to population. There are several grades, each grade containing three classes.

| Grade | Uttama | ${\it Madhyama}$ | Adham <b>a</b> |
|-------|--------|------------------|----------------|
| Į.    | 12,000 | 10,000           | 8,000          |
| II.   | 7,000  | 6,000            | 5,000          |
| III.  | 4,000  | 3,000            | 2,000          |
| ĮV.   | 1,000  | 700              | 500            |

V. Kşudra grāma or small village:

VI. Hamlet (kuţi) 10, 9, 8, 7, 6, 5, 4, 3, 2, 1.

The hamlet with one family is called Eka bhoga grāma. In marking the streets the villages having an odd number of Dandas in length or breadth have the streets marked in the middle of a 'pada' or prescribed division (for which see later). In villages having an even number of Dandas, the streets are marked along the sūtra or the line of demarkation of padas. These two methods should not be mixed up in the same village. The types of villages mentioned in 'Mayamata' is only 8. Their names are Dandaka, Swastika, Prastāra, Prakīrņaka, Nandyāvarta, Parāga, Padma, Sri Pratiṣṭita (Mayamatam chap. 9 vv. 32 to 34). These 8 are more in the nature of type-designs applicable not only to planning of villages but also for planning mansions etc. They are described with illustrations in the appendix.

Among villages those parts containing a larger number of brahmins is called Mangala. Those containing a larger number of kṣatriyas and vaiśyas is called a Pura. Those containing other castes is called a grāma and those containing ascetics is called a Matha.

The streets in villages are classified into several kinds. The first is Mangala Vithi which goes round the village in the interior and outskirts in squares. In its centre is the place called Brhma Sthāna in which is built a

temple or a pitha (altar). The next is Mahāpatha or the great thoroughfare. They are straight and run from east to west. Of these the central one is called Brahma Vīthi and that is the very centre of the village. The street leading to the opening of the village is called Rāja Vīthi. It has two subsidiary branches called Upa vīthi (small street). Streets across are called Nārāca Patha and those opening towards the North are generally short and are called kṣudra (small), Argala (chainlink), and Vāmana (short). The streets surrounding the mangala portion is called Mangala Vīthi. Those surrounding the pura are called Pura Vīthi. 'Rathya' is a common name for all. This is the additional information we have from Mayamatam.

The measurements of the principal streets of the villages just described are next given in our text.

In mandaka the streets are 100 rods by two rods. (400 cubits × 8 cubits); for prastara 200 rods by  $2\frac{1}{2}$  rods (800 cubits × 10 cubits); Bāhulika 200 rods by 3 rods (800 cubits × 12 cubits); Parāka 500 rods by 3 rods (2000 cubits × 12 cubits); Caturmukha, Pürvamukha and mangala 500 rods by 3 rods (2000 cubits × 12 cubits). Viśwakarma grāmas have a breadth ranging from one to five dandas.

Villages intended for the residence for artisans, labourers and less cultured people are then described. Five types of such villages are described. They are Khēṭa, Kharvaṭa, Palli, Ghoṣa and Ābhira. Before dealing with these villages an interesting account is given of the origin of the Artisans and craftsmen among Sankirṇa Jātis or castes of promiscuous origin. It is said that the division into four castes was made by the deities who are in charge of the different worlds, at the request of Nārada. As time went on and people were affected by lower impulses, promiscuous marriages ensued resulting in generations unfit for the ordered life and culture of the four castes. Leaders of

society then approached the Maharisis who took pity on the generation and compiled treatises on all arts and crafts and taught them the same. Skilled craftsmen, artisans and artists increased in number and each sub-caste has taken to a particular trade.

Of the villages, 'Khēta' is a forest village inhabited by hunters and other non-vegetarians. The streets may number from one to ten and the houses are either thatched or built with bricks and tiles. 'Kharvata' is a village by the side of a river. It is studded with fruit-bearing trees and woods. The inhabitants are fishermen, cultivators and labourers. It has a toddy shop and a bazaar. The special mention of toddy shop in this village suggests its general absence in other types of villages. 'Palli' adjoins a forest or the slopes of hills. The quarters are very healthy with shady and fruit-bearing trees. The inhabitants for the most part are engaged in breeding cows and horses though there are other castes as well. We have Pallis even today in the Tamil, Telugu and Canarese districts of South India. Tiruchirapalli is on the slopes of a hill. Agastiyampalli adjoins the forest area. Kondapalli is near a konda or a hill. Names ending in Halli in Canarese are also Palli villages. The Ghosa villages as the name suggests abound in cows and cowherds. Plenty of grazing grounds adjoining a forest or a hill marks the place. Trees of all kinds, paddy fields, tanks and ponds are found in large numbers. Streets are about thirty two. The fifth type namely Abhira is also a village rich in cows. The soil is fine sand with shrubs of sweet smelling flowers. There is plenty of grass, cocoanuts, mangoes and other fruit-bearing trees. There is a Kāli temple in the west and in the centre is the mansion of the headman of cowherds. Streets are thirty besides sub-streets.

Townships and camps where the king has his temporary residence are next dealt with. They are of seven types. Some of the introductory verses of this portion of the text

appear to be missing between verses 37 and 38 of chapter VIII. The names of these townships are Nigama, Skandhā-vāra, Drōṇaka, Kubja, Pattaṇa. Sibira and Vāhināmukha. Nigama Nagara is a fortified town surrounded by forests or protected by a hill-slope. It has battlements and turrets with four gates and thoroughfares. The streets are forty running east to west, and twenty North to South, all 3 Dandas in width, besides minor streets. In the centre is the king's palace and adjoining it are the residences of officers and municipal servants. It is well guarded by soldiers. There are many bazaar streets and court houses.

Skandhāvāra, the second type is a military station or Contonment where the king takes rest with his army after an engagement. It is situated in the centre of a hill or its side or in the centre of a big forest. It has a single gate and is fortified with strong ramparts. It is closed to the general public. The king's palace, the residence of the commander-in-chief and the soldiers are located in the South. Horses and elephants have their stables in plenty as well as barracks for soldiers riding them.

Drönaka contains the king's castle with turrets and battlements in the cast. It has four gates or two, and is provided with gardens and fountains. There are fields and farmers, granaries and treasuries within its precincts. Streets running along its length are fifty and those across are ten. A Siva temple adorns the centre of the west. There are mutts and mandapas. All castes have their residences as well as king's officers.

Kubja is a fortified town with an extensive area. The king's palace occupies one-tenth of the area and the town is inhabited mainly by merchants; and bazaar streets form the main part of the town. The temple is in the North or in the west and round it are the municipal staff. There are two highways round about the town leading to the gate. Streets

with double rows of storeyed houses abound. Kānya Kubja or Kanoj is a name which shows that Viśwakarma's text is of all-India application though its adoption is more noticeable in the south.

Pattana is a sea-port town or sometimes a hill-side The site is selected with special attention to a plentiful supply of drinking water. It is protected by ramparts and is divided into twelve parts each having 8 streets. One-fourth the space is occupied by the king's palace either in the centre or in the west; and a Durga temple is attached to the palace. It has turrets and a court house. It has many temples in various parts of the town and subsidiary streets as well. The population is over 10.000 and art-galleries well guarded by watches are provided. It is specially laid down that such sea-port towns with all comforts are essential for every area. All sea-ports throughout India especially in the East coast end in Pattanam. ning from Kalingapattanam, we have Visākhapattanam, Masulipattanam, Chennapattanam (Madras) Tirumalarājan Nāgapattaņam, Kāvirippumpattaņam (the pattanam, ancient capital of the Cholas), Adirampattanam and Kayal paţţanam.

The presence of these ancient vestiges in greater abundance in East and South of India is easily accounted for by the comparative freedom of this part of the country from foreign invasions.

Sibira is an encampment for the kings, his ministers, commander-in-chief, legal advisers, courtiers and other officers. It is generally a temporary structure but permanent encampments are also recommended. It is to be located at the edge of a forest, or the slopes of hills and generally under large shady trees like the banyan. The structures are of wood, granite, metallic plate, tentage or brickwork.

The seventh type is Vāhinīmukha. It is to be located, as the name indicates, at the mouths of a river. It is protected by a regular fort or by mere ramparts and guarded

by soldiers. There is a single gateway strongly built and has a bridge to be crossed with sluice-gates and draw-bridge for entering the gate. It has a hundred main streets with subsidiary ones with all the amenities and requirements of an extensive town where the king might reside. The population is about 12,000 and consists of all castes and professions.

#### CITIES

The next chapter deals with the planning of the city. Twenty types of cities are mentioned, namely, Padmanagara Sarvatōbhadra, Viśwēśabhadra, Kārmuka, Prastara, Swastika, Caturmukha, Śree Pratiṣṭha, Bali Dēva, Dēvapura, Mānuṣapura, Vaijayanta, Puṭabhēdana, Giri, Jala, Guhā, Aṣṭamukha, Nandyāvarta, and Rājadhāni. 1

## THE DIVISION OF SITES INTO PADAS OR SQUARES PRESIDED OVER BY DEITIES

In every text on Architecture the site of the city is divided into twenty-five parts each associated with a particular deity and referred to by that name in describing the situation of various buildings etc. in the city. In this part of the subject our text makes a convenient deviation from the elaborate divisions of sites found in other texts, into 1, 4, 9, 16, 25, 36, 49, 64, 81, etc. parts up to  $32 \times 32$  or 1024 parts each division assigning particular deities to particular parts. The propitiation of these deities with prescribed offerings is a part of the necessary preliminary to the beginning of construction. The Vāstu purusa who is said to be pressed prone to the earth has his several limbs in particular portions of the site, and rules have been laid down both for the propitiation of Vāstu purusa and the avoidance of the particular portions of the site associated with particular limbs of his for particular purposes.

These names include those of the eight type-designs like Swastika, Nandyavarta which are mentioned in Silpa and allied Sastras. They are described with illustrative charts in the Appendix.

Vāstu purusa has a mythological origin !--

When Lord Siva killed Andhakāsura. after a fierce struggle, the sweat of his brow fell down and from it rose a huge Bhūta as if, filling the three worlds and ready to swallow all beings therein. The Bhūta drank all the blood from the body of Andhaka and yet his hunger was not appeased. He made penance and Lord Siva was pleased with his penance and granted his boon which was that he should have the capacity to swallow all the three worlds. Having got the boon, he fell down on the earth. The Dēvas, Asuras and Human beings who were alarmed caught this opportunity and they joined in pressing him down sitting in various parts of his body. The Bhūta became helpless and admitted defeat but begged for some provision for his sustenance.

He was then granted Lordship over the site of buildings and the offerings at the end of the daily Vaiswadēva or oblations to all Dēvatas prescribed as a daily duty for the twice-born in the Dharma Sāstra, and the offering at the end of all sacrifices. It was also ordained that he should be propitiated along with the Dēvatas and Asuras over the body before any construction, and in default of such propitiation he may swallow the fruit of the meritorious deeds of the owner or occupier of the building.

 $V\bar{a}$ stupuja is therefore imperative for the prosperity of the owner and those that live in the place.

The propitiation of deities has been very strictly enjoined both by the  $V\bar{c}$ das and  $\bar{\Lambda}$ gamas, and following them, by all texts on other subjects. The rationale of this provision is a matter for investigation. The 'Original Cause' of the universe is both the Material and the Agency for the creation of the universe; and the creation consists of the inanimate and the animate. The inanimate has been divided by modern Science into matter and energy and it has been

<sup>1.</sup> Vide Chap, 226 of Matsya purana.

found latterly that they are transformable into each other. In the animate world we find life and growth, mind and will. understanding and memory, reasoning and judgment, the sense of right and wrong, pity and reverence, conceit and passion, desire and jealousy, likes and dislikes. all factors which are inexplicable without postulating, living, thinking, willing and executing power in the 'Original Cause' in addition to the natural forces which satisfactorily account for the inanimate creation. If this is granted it is easy to conceive the possibility of super-human agencies as there are sub-human spacies in the animate world. bit of animate and inanimate creation is so designed by the All-Wise Creator as to subserve each other in the gigantic drama of the universe. The sub-human species execute their ordained functions by sheer instinct without the previlege of volition. The super-human species are of two sorts, the Devas and Asuras, corresponding to the good angels and the fallen angels. The good angels know no deriliction of duty. the fallen angels no obedience. The latter are purified by suffering the worst punishment and then join their original order. The human species have a mixed temper and are taught the way to evolution by teachers created for the purpose, by revelations and also by incarnations. The superhuman beings benefit by the activities of human species in the same way as the human species get the benefit of the activities of the super-human species.

> सहयज्ञाः प्रजा। सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजानिः । अनेन प्रसविष्यध्यं एष वोस्त्विष्टकामधुक् ॥ देवान्भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः । परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवापस्यथः ॥

"Brahma created his progeny and along with them, the methods of worship by sacrifice and instructed his progeny to get whatever they want with the help of those methods of worship. He said, "propitiate the Dēvas by worship and let the Dēvas help you in return and helping each other of you will prosper."— These are the words of Sri Krishna in the Bhagavad Gita.

The propitiation of Deities as laid down in the Vedas and Agamas is therefore absolutely necessary for the prosperity of man. A question may now be asked at this stage. What about people who do not know the Vedas and Agamas and do not follow them. The simple answer is "the duty cast upon an individual depends upon his gift and his knowledge. A beast for instance is not found fault with for not helping a man in distress. God gives certain gifts to a certain individual according to his previous preparation so that he may use it properly both for his own benefit and for the benefit of others. He is placed in particular surroundings so that he may know his duties according to his power." There are scriptures and religious teachers in every part of the world and it is the duty of man to follow the religion in which he is born and bread. Another answer is also possible: The Devas are propitiated not only by direct worship, oblations and offerings etc., but also by acts of charity to fellow beings wherein the Devas live as so many faculties. The Devas are said to have different manifestations which help them to serve the universe in various ways and get the benefit of the functions of other creations in similar ways,

## पञ्चात्रधिकरणेषु । अधिभूतं अधिलोकं अधिज्यौतिषं अधिप्रजमध्यात्मं

'The Dēvas are present in the five bhūtas or inanimate nature, in the several worlds, in the several luminaries, in the functions of propagation of species, and in the other functions of living bodies.'

Agni for instance manifests himself as  $T\bar{e}$  jas (fire) in  $Bh\bar{u}tas$ , as the earth among the worlds, as the lamp-light to dispel the darkness of moonless nights and covered spaces, as the germinating heat in propagation, as the power of

expression in living beings, and directly as the Deva capable of blessing the worshipper with all gifts.

The meanest service that is done to any living being is really an act of worship to deities. 'God fulfils himself in many ways'. Man who benefits by the services of the Dēvas has to pay his debts to them. How to do it? His own reasoning and judgment are too limited for finding a proper solution. The revealed texts and the teaching of Seers give direct answers. If he does not care for these in his sense of self-sufficiency, the punishment is that he will be deprived of the gifts of volition, reasoning and judgment which he does not use for doing his duty to the rest of the creation from which he derives so much benefit. He is degraded to the level of a beast which has no sense of obligation and has no volition.

The propitiation of deities presiding over the several 'padas' or squares into which the site is divided is therefore prescribed as a necessary preliminary to every contruction. The deities are mentioned by name but there are slight differences between the several texts. The majority of the texts practically agree in fixing the number of deities at a maximum of 32 Devatas for the outer squares. Eight deities for the eight quarters and Brahma with four other devatas surrounding him in the centre. Four female deities to be propitiated against evil are placed at the four corners Where the plots exceed this number of deities more plots than one are assigned for a single deity and the offering to be made for each deity is also prescribed. But our text has simplified the rules in other texts and has advised the division of the site into twenty-five plots for square sites, twenty plots for rectangular sites, sixteen plots for circular sites. eight deities for temple sites, and four deities for human habitations. The deities are all chosen from among those mentioned in other texts.

Before going to describe the different kinds of cities, their planning and construction, different kinds of measure-

ments necessary for the purpose are detailed. Measurements are said to be of five kinds.

- 1. Ūrdhvamāna (measurement vertically upward)
- 2, Adhomāna (measurement vertically downward)
- 3. Bhoomimāna (measurement of the ground in terms of length, breadth and area)
- 4. Vartulamāna (measurement of the perimeter)
- 5. Tiryanmāna (horizontal lengths corresponding to heights for describing the inclination)

Another classification of measurements into three kinds with reference to the aspect of it is also mentioned. The first is measurements by units of Danda. The second is measurement by denoting the fractions or the ratios of parts, The third is the counting of the number of the parts of the construction like the number of pillars on each side, number of doorways, number of compartments, number of storeys and number of windows.

The words with a technical significance and those indicative of numbers are then mentioned. For instance the site or the beginning of design is denoted by the word janma (origin), Bhū (earth), Bhoomi (floor ground), Dhara (the support), jagati (world), Vasundhara (the mother of wealth) Mēdini (earth), Vipula (the extensive one) kṣama (the patient one) etc. etc. Pillars are denoted by the words,  $P\bar{a}$ da, Aṅghri, Caraṇa etc., all denoting foot,

The artistic patterns in pillars, pedastals, foundations, steps etc., are severally called by the names Kṣēpaṇa, Paṭṭika, Paṭṭa, Padma, Karṇa, Vājana, Kandhara, Kumuda, Kumbha, Kīla, Makara, Pratimā, Antarita, Āliṅga, Sōpāna, Praṭiwājana, Kampa, Kṣudrakampa etc.

The number one is denoted by the words Candra, Indu, Vidhu, Sudhāmsu, Nisāpati and Kalāpati and other

#### XXIV

words meaning the moon;  $Bh\bar{u}$ , Bhoomi, Acala. Vipula, Viswambhara, Dharitri,  $M\bar{e}$ dini, Ksoni, and other words meaning the earth; and  $N\bar{a}$ yaka, Adhipathi,  $Yajam\bar{a}$ na,  $S\bar{a}$ rvabhauma, Cakravarti and other words denoting sole mastery.

A convention connecting the particular Devatas presiding over the Padas or squares of the sites, with particular numbers is then mentioned. Surya presides over the number 1.

Bhallāṭa Dēva over number 2 which is denoted by words indicating 2 such as Löcana Nayana, Nētra, Dṛṣṭi and other words meaning the eyes; Aswins (twins), Pakṣa (the two halves of the month), Bāhu, Kara etc. meaning the hands.

The number 3 is presided over by Mṛga Dēva and is denoted by words indicating 3 such as Guṇa (Satva, Rajas and Tamas), Kāla (past, present and future), Pāvaka (Gārhapatya, Āhavanīya and Dakṣiṇāgni), Lōka and Bhuvana (Bhuḥ Bhuvaḥ Suvaḥ) etc.

The number 4 is presided over by Puspa Dēva and is indicated by words meaning 4. Srutis (the Vedas) Samudra (the oceans in the four quarters), Varna 1 (the four basic colours used in painting namely, white, yellow, red and blue) Dik (the four quarters) Yuga (the four yugas) etc.

Number 5 is presided over by Pavana  $D\bar{e}va$  and is denoted by words like  $Pr\bar{a}\eta a$  (five-fold  $V\bar{a}yu$  that supply the physical energy), Bhūta (the five elements),  $S\bar{a}yaka$  (the five arrows of Cupid), Indriya (the five senses), Mukha (the five faces of Śiva) etc.

<sup>1.</sup> In our Silpa Sastra the colours used for painting are four. But each has four shades. The total number of shades is therefore 16 and each shade is represented by the material used which are generally inorganic, for instance, there are four whites, white lead, calcined coster, calcined conch, etc. For details see the last chapter of Citrakarma Sastra by Brahma and Saraswathi which are preserved in Saraswati Mahal Library, Tanjore,

The number 6 is presided over by  $V\bar{a}$ stu  $N\bar{a}$ tha and is denoted by words like Arivarga (the six internal enemies,  $K\bar{a}$ ma,  $K\bar{c}$ dha, Lobha, Mōha, Mada, Mātsarya), Satru (the sixth house in a horoscope indicating enemies), Rutu (the six seasons), Aṅga (the six Aṅgas of  $V\bar{c}$ das and in the  $N\bar{a}$ tya Sāstra), Rasa (the six tastes) etc.

The number 7 is presided over by Kumāra Dēva and is denoted by Śaila (the seven principal mountains), Rishi (the seven Rishis), Dhātu (the seven physical constituents), Chandas (the seven meters), Vāra (the seven days of the week).

The number 8 is presided over by Pasu Nātha and it is denoted by Vasu (the eight Vasus, a section of  $D\bar{e}vas$ ),  $N\bar{a}ga$  or  $V\bar{a}rana$  (the eight elephants of the quarters), Siddhi (the eight super-human powers), Sampat (the eight Lakṣmis), Sukha (the eight modes of enjoyment of land called Aṣta bhōga etc.).

The number 9 is presided over by Śaśi Dēva and is denoted by the nine 'grahas' [planets including the nodes], Nidhi [the nine inexhaustible sources of wealth], Randhra and Dwara [the nine physical orifices], Dēvālaya [the nine parts of a temple] etc.

The number 10 is presided over by Bhrga Rāja and is denoted by words like Avatāra, Angula [fingers], Dik [quarters including above and below], Pankti, [the meter having 10 syllables], mukhya [the chief of ten]. These are given by way of illustration.

The different types of cities are then described 1:-

<sup>1.</sup> The portions of the site used for particular purposes in the planning of cities are indicated by the deities pertaining to them. The names of the deities in the several plots of the sites are given hereunder for easy reference.

The following is the assignment of the plots or the padas for the Devatas in village, town or city planning according to our text, beginning from the North-east corner;—

#### XXVI

Padmanagara: The site of this city is square and level and is situated on the banks of a river flowing throughout the year. Its length is 2000  $R\bar{a}$  ja dandas and it has four gates with turrets. The  $R\bar{a}$  ja Vithi which leads to the gate is connected with the road leading to the neighbouring territory. Streets with storeyed houses on both sides number 200 besides subsidiary ones. The quarters for the brahmins are situated in the plots assigned to  $Is\bar{a}$ na and Bhūdhara. Bazaars and halls intended for various purposes are to be

| Baz           | zaars and halls | intended for various | purposes are to be |
|---------------|-----------------|----------------------|--------------------|
| Square        |                 | Re $ctangular$       | Circular           |
| Outer squares |                 | O. sq.               | $O_{\bullet}$ sq.  |
| 1.            | Ākāśa           | Ākāśa                | Āk <i>āś</i> a     |
| 2.            | Pavana          | Pavana               | Mēṣa               |
| 3.            | Mitra           | Mēṣa                 | Gändharva          |
| 4.            | Vanhi           | Gāndharva            | Dan <b>ta</b>      |
| 5.            | Mēşa            | Dantaka              | Rõga               |
| 6.            | Puşpaka         | Röga                 | Soșa               |
| 7.            | Dauvārika       | Sõṣa                 | Kinnara            |
| 8.            | Gāndharva       | Kinnara              | Bhāskara           |
| 9.            | Sugriva         | Bhāskara             | Bhüdhara           |
| 10.           | Dantak <b>a</b> | Bhüdhara             | Meena              |
| 11.           | Rōga            | Pușpaka              | <b>S</b> õma       |
| 12.           | Söşa            | Bhujanga             | Dauvārika          |
| 13.           | Bhujanga        | Sāvitra              | Inner square       |
| 14.           | Kinnara         | Ravi                 | Mitra              |
| 15.           | Bhāskara        | Inner square         | ${f Vanhi}$        |
| 16.           | Íśān <b>a</b>   | Sasi                 | Īś <b>a</b>        |
| Inner squares |                 | Bhallāţa             | Jayanta            |
| 17.           | Bhudhara        | Vanhi                | •                  |
| 18.           | Rudra           | Mitra                |                    |
| 19.           | Bhṛmga          | Dauvārika            |                    |
| 20.           | Meen <b>a</b>   | Sugriva              |                    |
| 21.           | Sõma            | _                    |                    |
| 22.           | Āpa             |                      |                    |
| 23.           | Vivasvān        |                      |                    |
| 24.           | Sāvitra         |                      |                    |
| Cen           | tre             |                      |                    |
| 25.           | Vāsava          |                      |                    |

located according to convenience in various parts of the city. In the plot assigned to Rudra is to be built a temple with the tower. The residents are of various vocations and it is provided with a temple for the guardian Deity of the city.

The next type is called 'Sarvatōbhadra. It is surrounded by a mote and the extent of the site is the same as that of Padmanagara. The gates and the main thoroughfares are likewise similar. But there are no subsidiary streets or lanes in this city. The streets are parallel and are 500 in number. Of this type of cities there are two kinds. One has the king's residence as its centre of attraction. The other has a temple as its centre. The residential quarters of brahmins and kṣatriyas are to be located in the plots pertaining to Bhūdhara, Rudra, Bhṛnga, Meena and Sōma; and the buildings for courts, colleges and artgalleries and other amenities are also to be built in the same part. The other plots are to be allotted for people of other professions.

Viswēsabhadra is the next type. The site is either square or rectangular. The area is divided into ten parts of which two are allotted for the Siva temple surrounded by three concentic streets protected by walls and adorned by high towers. The city has four big streets and temples in various parts. It has a well-guarded palace for the king. Among the residents the brahmins are in a majority.

Kārmukanagara is the next type. It is of the shape of a bow. It is fortified and situated on the banks of a river or in the sea-coast. It is about 1000 daṇḍas long with a single gateway and a turret, situated in the North. The king's palace is built in the centre or at the bank of the river and is well guarded. Men of wealth have their mansions in the city and the streets with storeyed houses on both sides are six daṇḍas in breadth. It is studded with

bazaar streets and merchants' guilds. Men of all professions live there including pilots, sailors and boatmen.

Prastaranagara is the fifth variety. It is planned like the prastāra grāma described already. The special features of this city are a strong fort with inner and outer gates and an extent of 500 Dandas in length and breadth. The palace is in the centre and the temple in the West. Streets 100 in number have double rows of houses except the last one, besides subsidiary streets and lanes. There are bazaar streets and court houses and it has a mixed population of which brahmins form a small minority.

In the sixth variety called Swastika, the site is circular in shape and is situated on the banks of a river, the foot of a hill or the sea-coast. It is fortified with a rampart The centre is left open being dedicated and a mote. to Vāstu Nātha or it is occupied by the palace or the courts. The main streets start from the centre towards the eight points of the compass. The breadth of the streets and the houses are naturally bigger and bigger at the further ends. 1 here are also streets from East to West and South to North. The length of the streets is from 300 to 400 Rājadandas. The temple is built in the Northern part and the palace may be built in the South-Eastern corner; and in the North-Eastern corner may be built either the palace or the state officers' quarters. The houses of men of various vocations are to be built in the ten plots from Akasa to Meena. The quarters of potters, barbers, washermen etc., are situated on the border of the rampart. The width of the streets varies as follows. The circular streets are 2 Rajadandas in width i.e. 24 feet. Those ending at the corners 3 Rajadandas; East to West and North to South Streets, 4 Rājadandas.

The seventh type is Caturmukha Nagara. The size of this type is half or one-fourth that of Sarvatōbadra type.

<sup>1.</sup> New Delhi is built of this pattern with Connaught Circle at the centre.

There is neither a palace nor a fort nor a tower. There are four openings to the city. Streets with double rows of houses and subsidiary streets are each 100 in number besides lanes. The Siva temple is in the centre surrounded by ramparts. There are assembly halls and other amenities and many tanks. The important streets are situated around the temple one outside the other. In twelve of these streets reside brahmins. In  $S\bar{a}$  vitra and Meena reside the state-servants. From  $\bar{A}k\bar{a}$ sa to  $\bar{l}$ sa reside merchants, bankers and landowners. The bazaars occupy the spaces between them. Grain shops are in the East. Gold and silverware, in the South. The cloth shops are in the West, and flowers and perfumery on the North. The population is about ten thousand.

The eighth type is known as Sri Pratisthita for the reason that the Goddess of Laksmi and other Devis are installed as the principal deities. The site is circular or is a square and it is chosen with due regard to the choice taste of the soil. Its length or diameter is 500 Rājadandas. has gates with towers both in the East and the West. Ιt has a regular fortification or is protected by ramparts. The site is divided into 4 equal parts. Each quarter of the city has 32 streets with double rows of houses and the principal streets are double the number. The temple of Lakshmi and other Devis are situated in the centre, surrounded by Prākāras and provided with tanks, pillared halls, gardens. and ornamented with towers at the entrance. The temple faces the East. Round the temple is the residence of brahmins. The king's palace is in the West. Merchants live in 'harmyas' (mansions built high over the first floor) in the Northern part of the city near the palace. In the south live the other castes in Sālās (houses containing many compartments).

The tenth type is the 'Pura'. This is a well-guarded city in the midst of a forest or at the foot of a hill with plenty of water-supply and numerous gardens and other

amenities. Its length and breadth is 1000 Dandas. The principal thoroughfare runs from East to West. The site is divided into four equal parts and in the centre is the king's palace which is well fortified and guarded. In the West is the temple surrounded by walls. In the east live craftsmen like weavers, goldsmiths, blacksmiths and others. In the south live the merchants and labourers. The residence of the brahmins, kshatriyas and well-to-do merchants is in the West. In the North are the buildings for courts and halls for many purposes and the residence of state officials.

The eleventh type is  $D\bar{e}vanagara$ . This city is one in which installed deities have been in existence from cons past and their situation is generally on the banks of rivers. edges of forests, or the tops of hills. It is marked by ancient temples and mansions some of them dilapidated. Sweet mango, Jack, and other fruit-bearing trees, banvans, and other shade-giving trees, cows grazing about in many places and Garudas having their abode also mark the place, the deciding factor being a Swayambhü Sivalinga (one that has sprung up of itself). Constructions in this city need not follow the rules regarding the quarters, nor are the preliminary propitiation of deities necessary. Suitable sites are to be selected and constructions commenced forthwith. The city therefore grows in accordance with the wishes of the kings. The city has residential quarters for all castes, and storeved mansions for the king. It has courts and halls and it is fortified or provided with strong walls. The deities installed in that city in ancient days ought never to be disturbed but renovations of the temples are to be carried out every now and then.

The twelfth type called *Mānuṣa Nagara* is a city built by the king or wealthy gentlemen at their own cost and dedicated to the public as a piece of public service. The site chosen for this purpose is of length 300 Rāja Danḍas. The city opens out at the East and has the Śiva temple at the West. The palace if constructed is also in the West.

The streets are 200 in number. Canopied halls and emporiums abound. Men of all castes have their residence in the city. There are many free boarding houses. The population is about 6,000. The city has many sacrificial posts and  $V\bar{e}$ dic scholars well-versed in the performance of sacrifices. Temples for Ganapati and other deities are built at all the eight quarters of the city.

The thirteenth type is called Vaijayanta Nagara. It is situated at the sea-coast, the bank of a river or at the edge of a forest. The site is a square of side 1000 Rāja Dandas. The city is divided into 8 parts surrounding the king's palace in the centre protected by walls and wellguarded by a garrison. The city has four gates. king's relations reside in the east as well as ministers, commanders and state officials. The potters and like craftsman are assigned to the South-East portion. In the South reside merchants and land-owners as well as bankers and iewellers. Goldsmiths and other smiths live in the North-West; and in the West reside others including labourers. Bazaars dealing in all commodities are also to be found there. In the South-West are artists and artisans. and in the North is the residence of brahmins and educational institutions. In the same locality is built the temple with towers. The state officials live in the North-East. Thus are alloted the eight parts of the city.

The fourteenth type is Puṭabhēdana Nagara. In some places there are sites found naturally formed with the contour of a Conch. Such sites are chosen for this type of city. They are generally found on the banks of rivers, at the edge of a forest, the foot of a hill, or in the midst of rice-fields. In the elevated parts of the sites are to be built the temple and the palace. Lower portions of the city are to be assigned for the residence of subjects. If a level plot of sufficient size should be available in the site, the main part of the city may be planned with fortifications, in a square

part with five or three concentric walls. The palace is to be ornamented with all artistic features and either fortified or well guarded by ramparts and soldiers. Streets with double rows 32 in number are planned within  $Pr\bar{\alpha}k\bar{\alpha}ras$  or enclosures. The principal thoroughfare is double or triple the width of streets. The situation of the several constructions in the city is ordered as in other cities.

The fifteenth type is Girinagara. This is specially constructed as a place of safe resort unapproachable by enemies. The site is the top of a hill, not very high. The hill is surrounded by a deep mote. The city is well protected by ramparts and armed soldiery. Ministers, commanders, soldiers and state officials have their houses in the city, numbering about 2000.

The sixteenth type is the Jalanayara. This is a city in the midst of a lake or in the midst of a big river. It is either fortified or protected by ramparts or a site surrounded by forests is chosen, or in the midst of a lake etc. The king's palace is constructed in the middle as a storeyed building. The streets are formed as in Mandaka grāma either within the city or in a suberb by its side with all the adjuncts of a city like temple, courts etc., and all castes live in the city.

The seventeenth type is Guhā nagara. This city is constructed within a cave, leading upward, downward or horizontally or in intermediate directions. A king's palace is constructed in the city or only an arsenal or a treasury or a cantonment alone is built. Within the site which is made level are planned streets in the East and West ten in number; and in the North and South 20, besides subsidiary streets. In the east is built a temple with a tower. In the centre are the bazaars, and the courts are in the west, or the city proper is constructed by the side of the cave, the suburb being easily made accessible to people far and near.

The eighteenth type is Astamukha nagara. This city is built in a site circular in shape either in the midst of a

forest or the side of a hill. The city is surrounded by deep motes and well-guarded by soldiers. Eight gateways are provided in the eight directions of the compass. The East West, South and North gates are built in the squares presided over by Akāsa. Dantaka. Kinnara and Meena and are of larger dimensions than those in the other four corners. The gateways are to be constructed with all the features of the lower part of the Gopura. A citadel is to be built within the fort with streets. The location of the citadel is in the squares of Mitra etc., and the plan of the citadel is of the Sarvatobhadra style. The king's palace is in its centre. The streets in the four main directions lead to the centre, and the residences of the various craftsmen and state servants are assigned to the several portions as follows. Washerman etc., in Dantaka, smiths in Kinnara, painters in Meena, state servants in  $\tilde{A}k\tilde{a}sa$ , halls for the use of the kings in Dauvārika, bazaars in Mēsa and Gandharva, the residence of brahmins in Bhudhara and Bhāskara etc.

The nineteenth type is called Nandyavarta. The site is a square of side exceeding 1000 Dandas, situated in the sea-coast. The city is surrounded by a series of motes formed in a serpant-like formation. Four principal gates are built in four corners. The gate at the South-east corner faces south, that at the Sout-west faces west. The Northwest gate faces north and North-east faces east. Within the constructions forming the gateways are to be built big halls with or without pillars and connected with the streets with double rows of houses. The street which begins in the South-east has its outlet in North-west. Streets beginning in the South-west have their openings in the North east. The form of lay-out of the streets must conform to the shape called Nandyavarta i. e., beginning in the South east, the street goes some distance northward then turns westward for a good distance and then goes northward and opens out near the gate in the North-western corner. The streets in each quarter with double rows of houses may be according

to the space available 3, 5, or 7 and the subsidiary streets as many as possible. The courts are situated as near as possible to these streets. In the West is to be built the temple of Dakṣiṇāmōōrty. In the North is the king's palace. The residence of others is provided for as in other cities. The population is over a lac including emigrants from other countries.

Rājadhāni is the twentieth type. This is the capital city of an Emperor noted for his just rule, patronage and benevolence. It is situated on the sea-coast or on the banks of a river. The site has a length upto 3000 Dandas. It is surrounded by a regular fort or the fortification is confined to the palace. The gateways open out both in the North and in the South. The palace occupies the portion of Sāvitra. Flags and victory pillars adorn the palace which is wellguarded by an army. Tributory princes, ministers and commanders have their residence in the Savitra itself. The Treasury, banks and bankers, and merchant princes have their residence in the Vāsava quarter. In the Vivaswān and Apa quarters are temples dedicated to Ganapathi, Sūrya, Saniśwara, Nandi, Vāsudēva, Laksmi and other They are all ornamented with stately towers. prākārās, and reservoirs. The residence of brahmins is provided for in the same quarters. In the Soma quarter live the king's relatives, other Ksatrivas and Vaisvas. Labourers live in Bhrnga raja quarter. Smiths are allotted the Rudra and Bhudhara portion wherein also are situated bazaars for various wares. Halls and galleries for educational purposes; courts, arts and crafts, theatres and art gallaries are constructed in the city. Handicrafts like pottery are assigned the Pavana portion. Those handling musical instruments are given residence in Mitra portion. Actors live in Agni portion; Dancers in Mesa portion. Fishermen live in Puspaka. Workmen in leather have their residence in Dauvārika. Feeding houses are arranged in every eighth part of the city or they are built in the Gandharva quarter.

The pleasure gardens are located in Sugrāva portion and liquor shops in Dantaka. Officiating priests are given residence in Roga portion and the tower for having a view of the city is built in Soṣa part. These towers have generally 12 storeys with openings and protectives for having a convenient view of the city. The stables for elephants and horses are assigned to Bhujanga and Kinnara portions. The pilgrim's residence is provided for in Bhāskara portion. Recreation clubs are provided for in the Iśāna portion. The technical terms for rulers residing in particular types of cities are:—

Narēndra in Padmanagara Mahārāja in Sarvatōbhadra Astragrāha in Prastāra Patṭabhāk in Śri Pratiṣṭa Yuvarāja in Pura Māndalika in Aṣṭamukha Sārvabhauma in Rājadhāni

Ornamental structures for towers, ramparts, motes, and constructions for strengthening gates and sluice gates are to be added for all places as required. Battlements for placing guns and enclosures for the artillery men remaining in safe hiding and other devices are to be provided for all cities. The temple of Vināyaka big or small must always be built at the entrance of the city to ward off all obstacles.

The lanes are generally to be two Dandas in breadth and streets four, six or eight Dandas. The king's highway and bazaar streets must be six Dandas in width. Vacant spaces at the end of streets and between structures that are of triangular or irregular shape are called by the name Nārāca and they are also classified into Dēva, Mānuṣa, Paisāca and Rākṣasa. These places are left vacant as they are. But some authorities allow these grounds to be used for cattle or for putting up small huts, but the better opinion is the first.

#### XXXVI

#### RULES FOR CONSTRUCTING HOUSES.

In constructing houses the following rules have to be observed. Houses should not face the openings of the streets or towers. They should not be built on uneven ground. The site should not be chosen if it makes an angle and breaks a continuity of the street line. The construction should not also make a sudden departure in height from the neighbouring structures. There should be tanks, and parks should be formed in every locality as space is available. The burning ground is to be set apart in the North-east corner or in the North or the South, where sacred rivers flow by the side, and their banks are to be chosen for the purpose. Care must be taken that the smoke from the burning ground does not reach the residential quarters of the city proximity. Ant hills and snake holes are to be avoided for the purpose, nor should the site be chosen in the midst of wooded ground. The ground must also be neither too high nor too low. The residence of the watchmen of burning ground is to be located in the North-east or North-west. Grazing grounds, thrashing grounds, and ground for oil mills should be provided wherever required and grounds for shandy or weekly markets. Suitable sites for conferences of learned men, for the display of magicians' tricks and feats of strength should also be provided. All conceivable amenities have to be provided by skilful craftsmen and town-planning architect.

#### FORTS-

In the tenth chapter the construction of forts is described. Forts are 12 kinds according to the site chosen. The first is Hill fort. The second is protected by forests. Underground passages are provided for this class of forts. The third type is either in the midst of the sea or large rivers. The fourth is the fort in the desert country. Fifth is a natural fort i. e., a place in which formations like ramparts have been formed by nature. It is called Daivata fort. The next three types are built on the banks of rivers

or at the sea-coast. They are provided either with a single gate, two gates or four gates as safety will allow. The ninth is called the tortoise fort. It is generally intended as a trap for the enemy. The site is either the middle of a forest or the foot of a hill. It is provided with concealed approaches and spring traps work by concealed machinery. Five or six ramparts protect the place is studded with concealed marshes and mire-This type of fort is generally constructed at short notice to entrap the enemy and is demolished soon after. The tenth is a well-defended place of safety for temporary rest in the midst of a fierce battle. The eleventh is a well-provided fort with strong defence in unapproachable ground either in the midst of a forest, a hill or other place with natural defence. It has but a single gate and is protected by a series of a dozen Prākārās (walled enclosures). There are structures in the walls for sounding the alarm when necessary. Such structures are known as Karanas (the ears of the fort). Gates within gates with double latches protect the place and the fort is well provided with all provisions for a long seige. The twelfth type is called War fort. It is specially intended as a place of safety from which to attack the enemy and it has all structures for offence and defence with various weapons. Hidden pathways, and underground passages with stair cases abound. It is sometimes allowed to be used by citizens for residence or cleared of them at the king's pleasure.

The next subject dealt with is  $Pr\bar{a}s\bar{a}da$  or Mansion. It includes the mansion for Deities, and those for kings, in other words, temples and palaces.

Temples:— Temple sites are generally rectangular but if it is in the centre of the city it is a square. The dimensions are generally 4:8, 4:7, 4:6 or 4:5. The breadth is usually 50 Dandas while the length is anything from 50 to 100. But in special cases, the breadth may be increased

### XXXVIII

from 100 to 800 dandas but not more. The dimensions are often determined by the height of the principal Deity which determines, in turn, the Garbhagrha, Pūrvamandapa, Bhadramandapa, Dhwajastambha, Bali Peetha and Prākāra and hence the total site.

The doorway:— A cryptic rule is laid down for all doorways. It runs as follows:— 'The dimension of a doorway is either 3 pādas of a danda or ½ a danda or a full danda. This dimension is successively increased by a pāda for bigger doorways'. The commentator finds it difficult to reconcile this statement with other texts and he has therefore given the general and special rules as per other texts like 'Nandi Vāstu Śāstra'. The general rule is that the danda is divided into 6 parts and each part is called a 'pāda'. If the width of the doorway is 3 pādas, the height is 6 pādas. Views other than this general view are sought to be read into the text. Here the commentator does not succeed. At the end he gives the rule as observed in practice for doorways of temples up to 12 doorways. This maximum number occurs in temples or palaces with 7 prākāras. They are as follows:—

| No. of doorway |     | Width   | Height          |
|----------------|-----|---------|-----------------|
| 1st doorway    |     | 3 pādas | 6 pād <b>as</b> |
| 2nd            | **  | 4       | 8               |
| 3rd            | 1)  | 5       | 10              |
| 4th            | ,,  | 6       | 12              |
| 5th            | ,,  | 7       | 14              |
| 6th            | 11  | 8       | 16              |
| $7 	ext{th}$   | ,,  | 9       | 18              |
| 8th            | 9,  | 10      | 20              |
| 9 th           | ,,  | 11      | 22              |
| 10th           | ,,  | 12      | 24              |
| 11th           | \$1 | 13      | 26              |
| 12th           | ,,  | 14      | 28              |

These figures are also adopted for bigger doorways in which the pada is taken to be 1/6 of rajadanda which is

### XXXXX

equal to 2 ordinary dandas. Such padas are called 'maha-padas'.

In every habitat whether a temple palace or even an ordinary house, there must be at least 5 doorways. This rule is sometimes taken to mean also that in a 'garbhagraha' or 'holy of holies', the number of doorways should be 5. This the commentator adds is desirable whenever it is possible! The text however allows 1, 2, 3, or 4 doorways also.

Temples shall generally have gopuras  $^1$  or towers over the gates. The temple proper must have a grand basement (adhisthāna) and it should generally face east. The kitchen shall be in the quarter of Gandharva or Agni and  $y\bar{a}gas\bar{a}la$  for performing Homas in the  $Bhall\bar{a}ta$  or Danta quarter.

The Kalyāna Manḍapa is built in the portion called  $R\bar{o}ga$  or Vanhi and the temple of the principal  $D\bar{e}v$  is is built in Mitra or  $S\bar{o}sa$ . The surrounding deities are assigned to the  $Bh\bar{a}skara$  and  $Bh\bar{u}dhara$  plots. The hall for keeping articles of all kinds is built in Bhujanga, and next to it are arranged the garden and the tank. The holy of holies is to be either in Mitra or  $Dauv\bar{a}ra$  or it may be in the centre of the site. The principal deity in a Visnu temple may be one of the well-known forms of the Avatārs or those called Śrādhara Janārdhana, Acyuta, Nārāyaṇa, Mādhava, Govinda, Ananta-sayana 2 etc. The deity may be in standing, sitting or lying posture. In Śiva temples the forms of Vṛṣabhārūḍha. Naṭa-

<sup>1.</sup> The word 'go-pura' is derived from 'go' a direction and Pr = to protect or fill ( দু- ঘান্তন্মেন্তার). The gopuras are so called because they protect the 4 quarters of the temple or city. A Vimana is sometimes built like a gopura in outside appearance. But the distinction is easily noticed. The Vimana is hollow and is built over the holy of holies and it has no series of floors whereas a gopura is built over the gateway and has a series of floors. The central tower in the Big Temple of Tanjore is a Vimana and is hollow upto the top.

<sup>2.</sup> The description of these forms is to be found in the texts relating to 'Sculpture' such as Sakaladhikara of Agastya. Citra karma Sastra of Brahma and of Sarasvati, Kasyapiya and Agamas.

rāja, Daksināmurthy, Candrasēkhara, Pasunāvaka, Lingodbhava, etc. are to be placed. The special deities of local tradition shall also find place in the temple. The shape of the holy of holies shall follow the shape of the site of the temple either a square or a rectangle or other form. The dimensions shall be 2 Dandas or 4 and may be increased to 14 dandas. It may contain a series of platforms each higher than the other or a flight of steps. It shall be provided with strong doors and double latches. Its height may be 10 cubits or more and it shall be covered with a canopy or Vimāna ornamented by small turrets and apartment-like constructions. The central shrine may have a single enclosure or it may have more. Mandapas in front with 100 pillars and 1000 pillars may be added as also special Mandapas for monthly and yearly festivals and for other purposes. Series of halls with passages shall also be constructed in appropriate places.

## PALACES

Next we come to palaces. This may be constructed either in the centre of the city or at the place assigned for it in particular types of cities. The form of the site is best chosen as a square. But rectangular sites are also allowed. The dimension may be anything from 50 to 500 dandas or it may be 1/8 or 1/16 of the entire area of the city. The several buildings shall usually have storeys, and special halls on the 1st and 2nd floor called Candra Sālas shall also be constructed. The palace may have a single gate or 2 or 4. The ministers' residence shall be in the quarter called Vanhi and of the commander-in-chief in  $\bar{A}k\bar{a}s$  either inside or outside the first enclosure along with the residence of the Purōhita. The court of Justice shall be in the second or third enclosure in  $Bh\bar{u}dhara$  or Rudra quarter,

The private temple of the king shall be in  $I\dot{s}\bar{a}na$  and the treasury in the  $S\bar{a}vitra$  quarter, the arsenal in the Mitra quarter and in the centre the residence of the king with storeys up to nine, beautified by turrets and provided with

good ventilation. The style of construction and ornamentation may be in one of the seven well-known provincial styles. Pāncāli, Māgadhi, Śouraśēni, Vāngi, Kōsali, Kālingi, and Drāridi. The banqueting hall shall be built in Sōma or Dantaka quarter. The recreation ground shall be in the Kinnara or Bhāskara quarter and by its side the pleasure garden. The stall for state-elephants and the stables for state horses shall be in the Gandharva or Puṣpaka quarters and doctors and other personal attendants shall reside in the Bhrāgarāja quarter.

The fortification of palace is next dealt with. The fort must enclose the palace at a distance of 4 to 5 Dandas, and the intervening space between the palace rampart and the enclosure either vacant or built over. The enclosure shall be surrounded by a deep mote 4 to 10 dandas in width and twice as deep protected by walls. The moat shall be connected with the outlet of rain waters of the city. At the eight quarters shall be built hollow towers fitted with guns and quarters for soldiers.

The gateways to the fort may be one or two and a draw-bridge shall be provided for crossing the moat. The doors of the gate shall be secured by double latches. The gateways shall be surmounted by towers with constructions on either side for the weapons of guards. The ramparts shall have small abutting turrets to ward off enemies, cylindrical hollow towers in several places both for strength and for ambush. There shall always be buttresses for the ramparts to make them strong and impregnable.

# THE MANSION

The details of mansion for kings and nobles are next dealt with. They are classified into 3 kinds according to the spaciousness and elaborateness of structure. The simplest is called Bhavana. The next bigger is called Harmya and the biggest is called  $Pr\bar{a}s\bar{a}da$ . It is to be remembered that the word  $Pr\bar{a}s\bar{a}da$  is also used as a common name for a

temple and a palace and that they are severally called Dēva Prāsādas and Nrpa Prāsādas.

The text in this chapter has in some places misplaced ślokas. The commentator has noticed this feature. But he is not sure whether the arrangement is a slip of the scribe or a deliberate plan of the author. It may be noticed in passing that this attitude which is our traditional attitude towards our texts is the most salutory one and differs from the presumption which is readily made of interpolations by modern historians. The commentary follows the logical order and describes the three classes of mansions one by one. A mansion must have a minimum width of 12 Rajadandas and should not exceed 100 Rājadandas. Above 100 is allowed for temples only. The simplest, namely, the 'Bhavana' has no storevs. The minimum site of a Bhavana is a square of side 12 Rāja dandas. In describing the construction a central square of reference with a slightly raised platform called Vēdi is mentioned. This central square is prescribed for all constructions whether it is a mansion, a theatre or a temple and they are respectively called Vāstu Vēdi, Ranga Vēdi and Dēva Vēdi. All measurements are taken from this central square as a point of reference. In the case of mansions, the Vāstu Vēdi shall be from 6 to 10 rāja dandas. In the site of this Vēdi shall be built a big hall called Mahāśāla. In front and back of this Sāla shall be built smaller halls of a or 1 of the dimension of the central hall. The halls shall have doorways on four sides or two-On either side shall be built wings of the central hall of higher level with flight of steps leading to them or the wings may be mere platforms in the form of a verandah. Rooms shall be constructed at the four corners in between the halls to serve as store-room or as dinner-halls or bed-rooms. central hall may be used as a drawing room or for marriage and other festivities.

In the second type namely Harmya, the central hall may be of the same dimensions as that of the first type or

bigger in size. This hall shall be beautified by ornamental structures and it may have 3 to 5 storeys. The construction in each floor shall be strengthened by platforms or verandahs attached to the walls. There shall be on either side or in front or back, halls for other purposes like marriage festivities. The top of buildings on each floor shall be surmounted by a canopy and a kalasa. There shall be openings for drainage of rain water from every part of the building at suitable places.

In the third or the most elaborate building, the central hall may be still bigger than that of the second and it shall be surrounded on the sides by smaller buildings of half the size provided with doorways and arrangement for drainage ventilation between the halls. The upper floors may have by their sides, storeys with flat roofs (Khanda Harmya). The opening for drainage of rain water may be in the form of a central courtyard 5 rāja dandas in breadth and upto 12 rāja dandas in length. If the prāsāda has not storeys with flat roofs at the sides it is called Kṣudra Prāsāda (small prāsāda).

#### THE FRONTAGE OF PALACES

The portico in front of palaces shall generally be an open hall with dome and pillars or a closed hall with flat roof. It shall be furnished with cushioned seats, mirrors, hangings, pictures and paintings. It may face any direction but particular directions are said to bestow particular benefits to the king. The pillars may be either of brickwork or of wood. The arrangement of pillars is elaborately dealt with and their position indicated for various numbers of pillars from 4 to 16. Sketches have been given by the commentator to indicate all the possible arrangements of pillars.

Courts of justice attached to seats of Government central and provincial are next dealt with. Along with that is described the Sabha or the sanctified place for observing

vows and penances by the king, queen etc. The court-house is looked upon as the embodiment of all deities and of all powers and the promoter of general prosperity. It is to be presided over by the king, possessed of all noble qualities and shrewdness and stability of judgment; and the minister and the preceptor also take part in the proceedings. The building must have an even surface and it must have all the various adjuncts and must also have the principal deities installed in it.

It must have seats for advocates and for state-guests. It may be a hall with walls and doorways or it may be like a hall of audience and the form may be either a square or circular. The mofussil court may have a treasury attached to it and it must have special seats provided for the occasional visits of the emperor, the heir apparent and neighbouring rulers. The metropolitan court-house shall be 12 dandas in dimension and the hall in front and subsidiary halls may have half the breadth. Its forms may also be like those of moffusil court, with this difference that the metropolitan court may generally have three floors. basement shall be as grand as possible and the steps leading to the dais about 32 in number. The dais and the hall shall have ornamented pillars so arranged as to enhance the grandeur and solemnity of the court of justice. The building shall have a canopy and the arrangement of pillars may be in one of the forms consisting of 48, 32 or 24 detailed in the The frontage of the court-house must have an ornamented arch (a Torana).

Thrones are next dealt with. Seven types are described namely Simhāsana, Bhadrāsana, Kūrmāsana, Vīrāsana, Mānāsana, Vijayāsana, and Paryankāsana. Thrones shall have ornamented rests for the hand and must have a prabhāvali or an ornamented semi-circle surmounted by a crown; or the prabha may be built at the back. It must have silken cushions and set with gems and plated with silver and gold. There shall be two platforms at the side one for placing the crown and other for placing the sword.

Court houses in general where justice is administered by a sabha or assembly of learned lawyers is next described. These sabhas are of three kinds. Sādhāraṇa Sabha, Mukhya Sabha and Pradhāna Sabha. In the Sādhāraṇa Sabha a deity is supposed to preside over the assembly. In the Mukhya sabha a portrait of the king is installed at the presidential seat. In the third Pradhāna Sabha, the king personally presides over it. In other words, in villages, the idol of the patron deity of the villagers adorns the presidential seat. In towns the portrait of the king is used and in the capital the king himself presides.

The next chapter relates to treasury. In this chapter a list of the more important authorities relied on by the author is given. They are 1. Agastya 2. Nandi 3. Nārada 4. Bṛhaspati 5. Timyalöka 6. Kāśyapa 7. Lōka Darśaka 8. Kātyāyana 9. Marīchi 10. Citra Toyaka 11. Pālakāpya 12. Puṇḍarīka 13. Dīrghadarśi 14 Punarvasu and 15. Yogasāra-

Of these Agastya, Nārada and Kāśyapa are the only authorities whose works are now available. Nandi who is mentioned more than once in the text appears to have been very popular and may be available if a diligent search is made. It is worthy of note that Maya Matam and Māna Sāra which now exists in all entirety are not referred to in this list though they are mentioned in other contexts in this treatise. They represent evidently either different schools or later schools.

Treasuries either central or provincial:— The former is built within the king's palace and the latter in a special structure. They shall be protected by seven enclosures. Deities relating to wealth are installed and there shall be a vault for safe deposit. They shall be guarded by armed soldiers and the front hall shall have the emblem of a sword.

The next chapter deals with the Zenana and the varied kinds of windows suitable for Zenanas such that there may

be ventilation and view from inside but no visibility from outside. The designs for such windows are detailed under 9 heads. Padmapatra (Lotus petal), Gaja Nētra (elephant's eye), Chaṭā (the lion's mane). Dhēnu Pāda (the cow's hoof) Mṛgɨ Nētra (the antilope's eye) Pārāvatam (the dove) Śuka Nāsa (the parrot's beak). Bahurandhra (thousand holed) Turagāsya (the horse's mouth).

The arsenal is next dealth with. The site of the arsenal shall be either in the centre of the palace or near the courts of justice. In this chapter the various weapons are listed. The Risis who have taught their uses and the use of mystic weapons, and mystic syllables are also mentioned and the king is advised to visit the arsenal everyday, have a darsan of the weapons, contemplate the presiding deities and the Maharisis who have taught their use and also worship them with usual offerings.

Next is described the construction of Libraries. They shall consist of number of enclosures with a central platform for  $V\bar{e}$ dic works, and there shall be a seat for the preceptor. The library may have a number of storeys and a reading hall shall be attached to the library.

Next is dealt with the banqueting hall. It shall consist of a central hall with additional halls on all sides. Seats shall be provided for guests of all sorts facing eastward for students, northward for the worship of Dēvas and Pitrs and eastward again for women.

Bed-rooms are next dealt with. They shall be built in the front portion of palaces, in the middle portion of halls and near the platforms on either side. The surroundings shall be such that it may be cool in summer and warm in winter. The dimension may be  $2 R\bar{a}$  ja dandas or more and may be of any shape. There shall be one or two windows. It shall have a canopy and an adjoining room. The cot shall

be so placed that the head may be on the South or West. On both sides shall be placed auspicious things like mirror and there shall be a stand for water pot. There shall be a central platform for lamps.

Summer Resort is the next subject dealt with. It shall be built within the palace premises in the centre of the pleasure garden. It shall be surrounded by halls made cool by waterpots. The resort shall face east and shall be not less than 4 dandas in dimension. In the centre, shall be formed a circle and in it the platform for taking rest with stands for cooling applications, sandal, perfumery etc. The building shall have an ornamental arch for its opening at its gate and shall have openings on the four sides. It may have a single storey or three storeys. Summer resort for ladies shall be separately constructed with seats for friends and relations with all adjuncts. The basement may not be high but there shall be steps leading to the hall. There shall be covered balconies for a view of the surroundings and there shall be a music hall, bathing ponds and play grounds.

### DOORWAYS

The next chapter deals with doorways of different types. Twelve of the types are described each appropriate for a particular place. The types have each its own deity painted or sculptured Lakşmi Dwāra is for prosperity. Gandharva Dwāra will promote health. It is intended for entrance rooms. Viśwakarma Dwāra which gives long life is intended for wedding halls. Vaiśravana Dwāra (Kubēra) promotes riches and is intended for the treasury. Varuṇa Dwāra is for health and auspiciousness and is intended for banqueting halls. Vāsava (Indra) Dwāra which promotes memory and intelligence is for colleges and universities. Dwāras of Śaṅkara, Viṣnu, and Brahma are for halls of worship. Sūrya Dwāra which promotes good progeny is for the confinement room. Candra Dwāra which gives health and strength is for resting houses. Risi Dwāra for memory and

## xlviii

intelligence is for storeyed buldings. Other Dwaras like Padma and other suitable symbols are to be made for the granary, for dressing rooms, for bathing rooms, for dance theatres and concert halls. The doorway shall generally be 3 cubits in width and of convenient height. The door frame of hard wood shall be profusely ornamented with wood work of varied designs. They may be plated with silver or gold,

## TÖRANA

The next chapter deals with Torana 1 or ornamentation of gateways arches and panels. They are of three types. One is intended for temples, the second is intended for palaces and the third for residences of people in general. The ornamentation has to be carried out in wood, bricks, in soft mortar (Sudha) or in granite. Special chisel with mouths of different shapes for carving are mentioned in the text. They are named 'Vāratanka' for making line carvings. 'Bhēdatanka' for work at depressions and sides, 'Randhratanka' for boring holes. Pattatanka for chiselling varied shapes like parrots. swans etc. and Latatanka for chiselling creeper-like designs. The designs shall first be marked out in shape, length breadth and depth and then the work is to begin. The designs may be leaves of varied types like mango, forms of birds, creepers, designs made up of lines, forms of Deities like Laksmi, and miniatures of towers and other constructions.

# ADHISTHANA (the base)

The next chapter deals with the base or the first part of the building over the surface. It is called Adhisthana. It serves a number of purposes. It raises the level of the building. It serves to protect the building. It adds

<sup>1.</sup> The word Torana has two distinct meanings. One is the gate-way of a fort. The other is the ornamentation of gateways, arches, panels, doorways etc. In this chapter the word is used in the latter sense.

to its beauty and strength. This is specially built in temples and palaces, in mandapas or pillared halls. Salas or enclosed halls, in gopuras or towers at the gate and in the Garbhagraha or holy of holies in temples. The height of the basement may vary from 1 cubit to 4 cubits, and shall be proportionate to the height of the Vimana or the canopy of the holv of holies, Göpura etc. The first step for this construction is the laving of the foundation or 'Bhoomi Lambana'. It is done by digging a deep pit and spreading layers of broken bricks granite sand etc. and stamping them hard. Over this foundation is built the Adhisthana which consists of a wall like ornamental structure all round filled in by stones sand etc, and stamped hard in the middle. The structure has a series of ornamental faces whose combinations are divided into 8 kinds. The facial forms have each a separate name. They are Pattika, Padmaka, Kamp Karana, Vistara, Ambuja, Vājana. Kapota, Prativājana, Gala, Kumuda, Patta and Nētra. Eight combinations of these are known by the names Mancabhadrakrama, Bodhibhadrakrama, Vājibhadrakrama, Kumudabhadrakrama. Mancaban lhakrama. Bödhibandhakrama. Vājibandhakrama and Kumudabandhakrama. These only illustrative types. The lowest is the Pattika of height 18 inches, 12 inches or 6 inches according to the dimension of the super-structure. Over this Pattika are built the layers of different faces. On the top of this series is placed the upper Pattika in which swans, parrots, fish and other forms are chiselled. In the Southern districts of Madras, hundreds of temples built from the 8th century onwards in which the Adhisthanas of the Göpura and of the main temple can be seen with these forms arranged in a variety of ways. commentator himself has pointed out that the forms of the faces and their combination have to be gathered from traditional craftsman and the examples in the land. He has also referred for a wider treatment of the subject to Manasara, Kāsyapa Shilpa, Maya Matam and Nārada Shilpa.

nately all these four texts are available in print 1 the first with English translation. These facets are also usually chiselled in Upapitha or pedastals, door-frames, doors, windows, swings, transverse supports, and balustrades.

### GÖPURAS

The text next deals with Gopuras or towers in front of temples, palaces, mansions of roval families, cities, big villages, and forts. This subject is dealt with in bare outline in this text and it simply divides the construction into four sections namely Bhoomi lambana or foundation. Adhisthana or the basement. Dwāra Pārsva or the two sides of the gate and Talanirmana or the construction of the flats. various parts of each of these sections are dealt with in Āgama texts and in Maya mata, Mānasāra and Kāsvapīva. In those texts each of these sections is divided into a number of parts and each part is assigned a particular fraction of the whole section. The Göpuras are constructed with Chunam, bricks and granite. The stability and beauty of towers that are seen in various parts of South India are proof positive that the proportions of the various parts given in the texts and practised by the architects satisfy all the factors required by the engineer, architect and sculptor. The number of flats may be from 1 to 9 according to the area of the temple palace, city etc.

## VAPIES (small tanks)

The text next deals with small tanks. Small tanks may be square, rectangular or circular in shape and their dimensions may be from 3 to 10 dandas. It is enclosed by walls and has openings on all the four sides. They are

<sup>1.</sup> Maya Matam has been printed by the Oriental Institute, Baroda. Manasara has been published by the Oxford University Press with an English translation by Acharya and illustrative drawings and a dictionary in separate volumes. Narada Silpa has been published in Mysore. Kasyapiyam has been published by the Anandasram, Poona.

built down to a depth of about 10 cubits below the spring. They are also provided with bathing gbats on all the four sides suitable for sporting in water. On one side of the tank shall be built a water-lifting device.

# TATAKA (big tanks)

Big tanks are next dealt with. They are dug and built generally in the middle of the village, or by the side of roads. Care is always taken that in the site chosen there are springs of good drinkable water. A well is usually dug in the middle of the tank with its length North to South. The tank shall also have an inlet and an outlet for filling and emptying it. Canopied halls shall adorn the sides as also trees along the bank. In big tanks attached to temples a central mandapa is to be constructed which is known in Tamil as  $\mathcal{B}_{\mathcal{F}}\pi\mathcal{D}_{\mathcal{F}}\omega\omega\omega$  [Nīrāzhi Mandapa]. Such tanks are generally enclosed by walls provided with steps, a covered verandah or platform all round and ornamented gateways.

The next chapter deals with the temple within the palace and the portico in front of the palace. The temple is to be adorned with extra devices and the door frames plated with silver and gold. Next is described the park for the deer, peacock, calves and, pet birds and other pet animals. They are to be enclosed by fences of iron and provided with reservoirs of water and grounds for ladies of the palace and nobitity to sport themselves with the pets. Elephant stables and stables for horses are next dealt with. Special attention is directed towards the reverential care of horses and elephants. These stalls are of two kinds permanent and temporary. They shall adjoin gardens. The central space shall not be less than 100 dandas in dimension and the stalls shall be built all round in width not less than 2 dandas for

<sup>1.</sup> The trees that are generally planted on the sides of tanks are Karanja-Pungu (425) Indian Beech-Ponga nia Glabra, and Aswattha-Arasu (455) Peepul. The former is a germicide.

horses and 4 or 6 dandas for elephants. Separate structures shall be provided for water founts and grass heaps. The compound shall have ornamental openings and strong gates protected by chains.

Universities and colleges are next dealt with. The tuilding shall have a very big central hall with front and back halls smaller in width. On either side of the central hall shall be built wings with vacant spaces between them as in the diagram given in the text. There may be a number of storeys in the building. There shall be separate halls for discussions and for examinations. The building shall be beautified by turrets and ornamental structures.

There is a special chapter on what are called San-kirna Bhavanas or mansions for higher middle class people. The special feature of these buildings is the large number of rooms and doorways. The next chapter deals with ordinary ornamental additions in wood or plaster and metallic joiners with ornamental designs. The former are called Patakas and the latter are called Paribhadras. Ornamental additions are classified into 50 kinds according to the sizes, places where they are added and shape of the designs. The Paribbadras may be of iron, brass and bronze. These joiners and strengtheners are also classified into 28 kinds. The next three chapters deal with halls for special purposes and for marriage functions. Storeved halls and their ornamentations are next dealt with. Theatres are next dealt with. Storeyed halls called Kalyana Salas with extra addition of towers, tornas and other ornamentations are then described. These are intended to add beauty and auspiciousness to the whole premises. A special feature of these buildings is the large number of ventilators.

Theatres and Concert halls are next dealt with. They are to be constructed in the front portion of palaces, to the south of the residence of the king, adjacent to the residence of ministers and commanders, or in the centre of the city,

or at places where four thoroughfares meet, or in the king's The theatre and the concert hall are to be built highway. by the side of each other. The text and the commentary contemplate three kinds of buildings, Nātaka Sāla, Nātya Sāla and Gīti Sāla. But their construction is not dealt with in detail. These buildings are divided into 3 parts. Daiva, Gāndharva and Mānusa. In the Daiva portion which is generally at the hind part of the building, the deities to be worshipped as a preliminary to a drama, dance or concert are installed. The stage proper is the Gändharva portion where music and dance are performed. The green room which is behind is divided into two halves, one for actors and the other for actresses. The dimensions of the theatre may be from 4 to 20 dandas. The lengths assigned to the Daiva, Gāndharva and Mānusa parts are generally in the ratio of 1:2:3.1

<sup>1.</sup> In Bharata's Natva Sastra the dimension of theatres and the several parts into which they are divided are given in greater detail. There are 3 sizes mentioned of which the biggest is 108 cubits in length and 64 cubits in breadth, is said to be intended for celestials. next two sizes of 64 cubits by 32 cubits and 32 by 32 are said to be fit for human beings. The entire theatre is divided into 2 halves, the front half being the auditorium and the back-half, the stage. The stage is again divided into 2 halves, the front half being the stage proper. The hinder portion is again divided into 2 halves, the front half being a sort of resting place for actors before or after they appear on the stage, and the hinder half being the green room. The three parts into which the stage is divided are called Rangapitha, Rangasirsa and Nepathya. Square and triangular theatres are also mentioned of side 32 cubits. There is in Tanjore a Natya Sala or Sangita Mahal as it is called nowadays, within the palace premises which has been built by the Nayak rulers about the close of the 16th century. It has got exquisite accoustic properties, namely maximum resonance and minimum echos. The shape of the auditorium is that of a cave as recommended in Natya Sastra, that is, an arched building with tall sides. The roof consists of a series of semi-cylindrical faces with short radii so that the reflected sound waves may be concentrated high above the audience without reaching them in a concentrated form. This secures a minimum echo. A special addition for securing large resonance has been added to the building. This consists of three big hollow spheres built on the three sides of the stage proper namely the sides and the back portion with smaller hollow spheres in between them. They

The next two chapters deal with mansions for ministers and the heir apparent. The first is  $\frac{1}{2}$  or  $\frac{1}{4}$  the size of the palace with more limited provision for various purposes. The second is smaller than the palace but provided with greater amenities.

The text next deals with houses in villages. All houses are recommended to face one of the four main directions and never the intermediate directions. This is easily possible: for according to the texts the streets are all of them East to West or North to South. A general plan for the residence of men of all profession is first given and then the special features for those belonging to the four main professions. The breadth of a house may vary from 3 to 20 dandas in ordinary villages and even more than 20 in the biggest ones. The length is usually thrice the breadth. The house is divided into three parts called severally Brahma Bhaga, Gandharva Bhaga and Manusa Bhaga. Brahma Bhaga is intended for study and training in profession. The Gandharva Bhaga is intended for practice of music and other arts and for being used as bed-room. The serve the purpose of the 'resonator' in stringed instruments like the Vcena or Tampuras. The roofs of the spheres are composed of the intersections of hundreds of spherical surfaces for minimising echo.

1. The division of society into castes is not according to birth but according to the profession which a person follows according to his aptitude and taste. The term used in our scriptures is Varnasrama Dharma and not Jatyasrama Dharma. The word varna is derived from Vr (₹) \*to choose ' and is a distinction based on choice of profession and the word Jati is derived from जन्(जा) to be produced and has relation to birth. The rules are laid down not for people born in particular class of society but for people following different professions, although in most cases the aptitude for a profession is usually determined by hereditory inclination and family atmosphere. This distinction is clearly brought out in the provisions for the conduct of a brahmin when he follows the profession of a teacher, and in times of distress, when he is allowed to follow the profession of a merchant. A teacher is asked to follow truth in all circumstances, but a merchant is allowed to deviate from truth for puffing up the trade. The rule is 'स्यानुनन्त वाणिज्यं'. He has only to observe 'business honesty'.

Manusa Bhaga contains the kitchen and the dining hall. The first part starts with two pials on either side of the entrance and the roof over this portion has to be generally much higher than that of the rest of the house. Next to the first entrance is the Dehali (Cold) or the corridor leading into the house which is a characteristic feature of Indian houses. It serves the purpose of getting a superficial view of the interior house, consistent with privacy for the detailed parts thereof. On either side of this 'dehali' there may be Vedis or pials also. We then enter the first main part of the house. It has an open courtvard with raised platforms or verandahs on all sides. By the side of the verandahs is constructed the first main hall with adjacent rooms. second compartment is then constructed with or without a dehali leading to it. It has also a similar central courtvard surrounded by verandahs and a main part with adjacent roofs. The third compartment contains store rooms for provisions along with the kitchen and the dining rooms. The last portion of the house is either built apart or along with the compartments. It contains the stables for horse and stalls for cows and buffaloes. The house is surrounded by a garden and contains a pond and well. The roof may be either terraced or covered with tiles or may consist of both. But in big streets with rows of houses, mixed roofing is not recommended as it may spoil the beauty of the street. Such construction is allowed in lanes. Cross beams and cross walls are added for strengthening the structure and windows in suitable places are placed. Such a house may have twelve doorways. Where space allows a central hall with a canopied roof is constructed. It is called Mahāvāsanika mandapa. It may be used for the gathering of relations and for singing auspicious songs. The hall may also be storeved. The front doorway is to be richly ornamented and the walls richly painted.

The houses for Kṣatriyas who may be equated with courtiers and military officers are recommended to be built

at one end of the village apart and have to be more spacious than those of others. The entrance is to be beautified by symbols pertaining to their walk of life, that is, of the sword, flag, lion, elephant, horses, the sun and the moon. Separate provision is to be made for bathing, dressing, furniture and articles, worship and for treasury along with the usual provision for kitchen, dining hall and bed-room. The house shall generally be storeyed and ornamented by canopies and kalasas. Elaborate rules are laid down in other texts for locating the various parts of the house and for the location of doorways.

Next chapter deals with the safety of buildings. The first requisite for safety is said to be strong joinery of walls, wood work, doorways, and doors, strong latches and chains.

Staircases and balustrades are next dealt with. They may be of stone or brick and shall be strengthened by plates of metal. The steps are not to be of granite except in temples. The height of each step may be from 12 angulas to 36 angulas and may even be higher in suitable places. When the steps are numerous a resting space is to be provided. The balustrades are to be ornamented with artistic designs and the roofing shall have canopies. Stands for lamps to light the path shall also be provided. The stairs may also be circular round a central pivot.

Storeyed halls for special purposes like lectures, discussions, research and Examination for awards in  $\hat{S}astras$ , arts, crafts and sciences are elaborately dealt with Such halls are divided into 3 kinds. Single halls, double halls and myriad halls. The first is a three-fold hall, the central having 3 storeys and the front and back 2 storeys each. The second is a double construction crossing each other of the same type. The myraid halls are a series of such constructions crossing one another. They rise from single storey all round gradually to 7, 9 or 11 storeys in the centre. All the halls and storeys are to be richly ornamented, canopied.

turretted and beautified by kalasas. Artisans and learned men from all countries are welcome to these halls. These three types of halls are located respectively in large villages, presidency towns and in the central capital. The buildings are provided with ventilators, and with seats for masters and students in all arts and sciences. These buildings are intended as university halls, for training and examinations in all arts, crafts and sciences.

The text next deals with platforms, benches, sofas, chairs etc. In temples they are of granite surmounted by a canopy and ornamented on all sides by a variety of faces (kṣhēpaṇa). In houses and palaces they may be constructed of other materials like bricks, mortar, wood etc. They may have legs or a solid support which shall be ornamented by a series of faces. The places in houses where these platforms are to be constructed are also mentioned. They are the sides of halls, of courtyards and of doorways; the centre of great halls and interior rooms, on the verandahs adjoining the dēhali, and in places of worship, by the side of dinner-halls and corners of the kitchen, in resting rooms and upper floors.

The next chapter deals with lamp stands to suit various parts of buildings, open space etc. The text and the commentary give a list of all such places. The stands are designed in the form of Gandharvas, creepers, birds etc. They are placed symmetrically on either side or all the sides and in places where large lighting is required in clusters of various designs.

The next subject is very important. It is the construction of the courtyard or central open space called Catwara. This central space is compared in importance to the eye of living beings. A house or other building without this open space is compared to a blind man. The open space may also have a canopied hall within it. To the open space

# shall be led all the rain water on the roof of the building. 1

The next chapter deals with joinery. The first rule is that granite shall be joined to granite, bricks to bricks and metallic joineries be employed in wood. The second rule is that the surfaces to be joined shall be chiselled and well planed so as to fit one with the other. The length of nails is also mentioned, and 7 to 10 angulas are recommended. The holes for the wood joineries and the nails should fit exactly into each other and as far as possible, the joints should be so close as to be unnoticeable. Joineries of brick work are to be made by creating alternate projections and depressions on both sides corresponding to each other and mortar ground to softness mixed with jaggery and decoctions of astringent barks and other materials, shall be used for building up the joints and for plaster work. In forts and bridges red lead and granite powder shall be mixed for strengthening the joineries and well hammered with hammers of suitable shapes Such hammered joint has a technical name. It is called 'Vajra bandha'. The joineries shall be allowed to set or become permanently tight by allowing sufficient time before further construction is continued. The joineries are also to be made unnoticeable by plastering over and painting with colours and designs.

The next chapter deals with roofing. In temples stone roofing is the one to be adopted and the roofing shall be heavy, or it may be a mixture of stone and bricks. Roofing

<sup>1.</sup> The open space in the centre of a building is absolutely necessary especially in a hot country like India where heat and sultriness is the rule and a free flow of breeze both day and night are necessary. A central open space surrounded by the covered building serves the purpose of creating an artificial convection current of air both day and night as it is hotter in the day and colder in the night than the covered space. Another method of creating a perannial breeze is the creation of open spaces between the buildings of the same area or nearly the same area as the buildings themselves. The numerous lanes in places like Tanjore serve this purpose eminently as testified to by experience,

by leaves and grass which are recommended in hamlets and hermit's sheds are to be renewed just before the rainy season. The newly roofed house is to be lighted with lamps on the Krthikā festival. There are three types of roofs mentioned. One is a sloping roof with channel-like formations. This is generally of curved tiles and is recommended for villages. The rain water drains along the smaller channels into the bigger one on all the four corners. This channel is made of bigger tiles and built up with mortar so that there may be no dripping. The second type is the terraced roof constructed of mortar. The rain water on the roof is to be led by a suitable sloping depression all round into tubelike constructions opening towards the ground. The third is a mixture of bricks or tiles with mortar with inter-spaces. The second type is recommended for towns and cities. The third type is recommended for stalls for elephants, horses, cows, buffaloes etc. A uniform rule for roof construction is that the level of the upper surface should be such that no stagnation of rain-water is allowed in the middle or any other place The roofing shall be neither too high nor too low. The spaces between two roofs at different levels shall be covered by planks of hard wood or metallic plates and painted over with artistic designs. Suitable construction by way of projection from the walls shall be made to protect windows, verandahs etc., from rain.

The next topic is pillars. The three purposes of pillars are first stated namely, support of the structure, division of the building into convenient portions and bestowing grandeur of appearance to the building. The materials used are stone, metal, wood and brick work. It is of two kinds, those underground and those on the ground. Pillars under the ground are constructed as the lower part of the foundation in constructions on the bed of the river, lakes, tanks etc., where the underground is watery or in other places where they are considered necessary. They are known as Khāta Stambhas. Pillars over the surface of the ground

are known as Pitha Stambhas and their usual form is of 6 kinds according to the number of faces. Those that are cylindrical are called Devakanta Stambhas. Those of 4 faces are called Brahmakānta, of 6 faces Indrakānta, 8 faces Visnukānta, of 12 faces Skandakānta and 16 faces Somakanta. These faces are also combined in the same pillar by dividing the whole length into a number of parts. Designs of flowers and figures are also chiselled in parts of the pillar for which purpose the necessary part is shaped with four faces only. The upapitha or the pedastal of the pillar is not separately made but is carved as the lowest part of the pillar itself. The architrave placed above the pillar and below the roof is carefully planned so as to be firm over the pillar and fit in closely with the roof. Pillars often have side-additions of smaller pillars of different numbers, 1, 2, 4 or more in number and such combinations are classified into six classes namely, Supratikanta, Survakanta, Brahmanakanta, Kailasakanta, Merukanta, and Nandikānta according as there are 1, 2, 4, a number of double pillars, a number of four-fold pillars and sub-pillars connected at the top by chain. 1 Artistic support for the architrave on one side, two sides and on all the four sides are also added in the form of horses, riders, lions, elephants etc. We have numerous examples of such additions in the temples of South India. The figures in the pillars of Madura temple are good examples. Other styles and designs in pillars are to be found in Kasyapiya, Mayamata, Mānasāra and other texts. The different kinds of timber fit for pillars are then enumerated. They are Tilaka (ωώς σπιμ.) Sāla (மராமரம்), Sri Parņa (தேக்கு), Chandana (சந்தனம்) and Sami (வன்னி).

Granaries and grain stores are next dealt with. Strong foundation is expressly mentioned for this building.

<sup>1.</sup> Sub-pillars are made with different sizes of longitudinal holes so as to give out various notes of music. Those in Suchindram in Travancors form a very good instance.

They may also be built over stand-like rests. Steps shall be provided for reaching several heights. The bottom portion may be strengthened by steel plating. Suitable niches and stands for lamps shall be provided. In houses, the situation for granary is at the end of the second compartment. Other portions are mentioned for temples, palaces etc. Forms of Kubēra, of Kāmadhenu or of Dhānya Lakṣmi may be placed at the front part.

Cow-sheds:— Cows ensure health and happiness for men, and cow's milk, curds and ghee are necessary offerings of Dēvas and Pitrs. The stalls are built all round with an open space in the centre and the ground is paved with an even but rough surface of stone, brick and mortar. In the fore-part of the building, stones are erected for the cows to rub themselves. The frontage of the building is ornamented as elaborately as a mansion. The stalls are covered with roofing of tiles or terraced. The form of Go-māta is set up at the entrance.

Entrances to the capitals and cities are next dealt with. The gateway shall be very wide for the passage of traffic of horses, elephants, chariots and foot passengers. It shall be strongly built with arches and ornamented by torana and towers of three or five flats. The towers shall be visible from a long distance to mark the location of the city. By the side of the entrance shall be built the tower for taking a comprehensive view of the city or capital or a high pillar may be installed or a number of tall trees may be planted. Pillar-like construction of brickwork may be built or a large bell may be put up in the tower for telling the hours of the day. These are said to make for the happiness of the people. Armed guards shall be placed at the entrance. Near the entrance shall be arranged play-grounds, grounds for shandies to continue for months, stores of metal, timber. stones and bamboos. Apart from the city, at a distance. shall be assigned the house of the executioner and the watch of the cremation ground, wandering tribes, hunters and meat-sellers.

Roads: The next chapter deals with roads. The text abruptly starts with roads leading to forts and their dimensions. The general rule regarding roads is not stated here. The commentator however states that roads shall generally be 10 dandas in width. The distinction between the streets situated within a village or city and roads leading to the city is to be borne in mind. Streets are generally much narrower except the central thoroughfare or the King's Highway. Roads leading to forts may be narrower than the generality of them. A minimum width of 5 dandas is however prescribed for it. In hill-forts the roads may be still narrower according to the exigencies of the situation. Resting places on the way are prescribed. For roads leading to hill forts and in places where the sides of the roads have a steep descent, parapet walls for protection of persons and rehicles are also prescribed. Roads over hills except when intended for vehicles must be without steps. But the surface has to be hardened with pieces of brick, granite and mortar. In other cases steps have to be constructed. Roads shall generally be of twice or thrice the width of streets. Streams shall be built over with bridges which are classified into smaller and bigger bridges. Big rivers and flooding waterways shall, as far as possible, be avoided at a distance. Water collecting in the rainy season shall be led into large rivers or the sea, if necessary by artificial channels. Roads shall generally be higher in the middle and lower in the sides and shall generally have a hard surface with pavement if possible of granite at the sides provided with holes for draining off water. On either side of the road shall be grown trees like bakula (மகிமுமரம்), Tinisa ( தினிச) Aśwattha (அரசு), Vata (ஆல்) and Kakubha (மருதமரம்) and other shade-giving trees. In their shade shall be constructed at frequent intervals raised platforms or load-rests of a man's height for relief of those that carry loads. They

are called Kanthāla in Sanskrit and Sumai Tāngi (கமை தாங்கி) in Tamil. In places where resting houses are built or armed guards are placed, the road may be twice as wide. Mile-stones and stones in which the place-names are inscribed shall be planted for the information of strangers. At either end of bridges, the sides of the road shall be built up with granite steps on either side for affording strength to the bridge and avoid erosion of the soil. Where the sides are steep, the construction shall have parapet walls or strong chains; or pillared halls shall be constructed on either side. In convenient places gardens with wells and resting houses with armed guards shall also be provided in long roads.

Rest houses and armed out-posts shall generally be built for every krōśa. They are imperative in roads in forest areas. The rest house may be a pillared hall with walled enclosures, platforms for taking rest and cooking rooms. These rest-houses shall be beautified by paintings of scenes from the Epics and Purāṇas. The frontage shall be ornamented by turrets. By the way it has to be observed that no mansion or other construction for public use is mentioned in our Shilpa Śāstras without ornamentation by turrets, kalaśas and töranas and arches. By the side of the rest house shall be planted fruit-bearing and other trees and head-load rests. Ponds and wells, cart stands and sheds for bulls, horses and elephants with supply of provisions shall be arranged.

Special mansions with artistic storeys are next dealt with. They are called Visēṣa Bhaumas and they are recommended as a necessary auspicious ornament of the metropolies. They are of five types. The storeys of each type having a particular shape. The five types are named Mērubhavana, Mandara Bhavana, Kailāsa Bhavana, Triviṣṭapa Bhavana and Vana Bhavana. The characteristic feature of these Bhavanas is a central storey with Sālas or halls on the four main quarters and narrow storeys on the

four corners. It is to be noted that this feature of Visēsa. Bhauma has been adopted in the construction of Tāj Mahāl which is a harmonicus combination of Indian and Saracen architecture. Ornamentation by tōranas and kalaśas and paintings characterise these Bhavanas. They are not intended for the king's usual residence, but have to be used for special functions and festivities like marriages. In case such a Bhavana is to be used for usual residence it has to be furnished with the necessary apartments and buildings for various purposes that are prescribed for palaces.

Dēvaprāsāda or Temple: - The next chapter deals with temples. In the chapter on temples, the various parts and their situation and their general form are described in the text, in outline. The temple may face any one of the four main directions but not the intermediate directions. Particular directions that are prescribed for particular Deities in Agamas have to be observed. The temple may have openings on all the four sides. Building temples on the slopes of hills is not recommended. There are gopuras on all the four sides and a number of Prākāras or enclosures. The sacred tank of the temple may be within the temple premises or outside the premises. This tank is built with verandahs all round and mandapas. A central mandapa called Jala mandapa is also to be constructed. In front of the principal deity are to be placed the Dhwaja Stambha or flag-staff and then the Bali Pitha or the altar. On either side of the Bali Pitha and before it are constructed mandapas with 8, 16 or 32 pillars. temples for Dēvis are to be constructed as also for Bhaktas or cannonised devotees. The holy of holies is to be in the centre and all the doorways shall be in the same straight line. The door shall all be double. In the South-Eastern direction i.e. the quarter of Agni the kitchen is constructed with an open yard with a well. In the South-Western part is constructed the mandapa for keeping the vahanas. In the North-Western corner the room for keeping articles of

dress and ornaments for adorning the deities. In the North-East is the grain store. Stalls have to be provided for the elephant horse and cows attached to the temple. Special mandapas must be constructed for Abbiseka and Alankāra etc. There shall be an Āsthāna mandapa for the deity being seated in state. The swing and the couch shall have a separate place within the Garbhagraha (Holy of Holies).

A separate chapter is devoted for the detailed description of the Garbhagraha. Its width is generally 2 dandas and its length may be twice or thrice. The construction shall have the usual Adhisthana or the base, and over it is to be built the Upapitha and the Pitha for installing the deity. There shall generally be space for going round the deity in the Garbhagraha itself or it may be dispensed with according to exigencies. The Go-mukha or the outlet for the abhisēka shall be at the sides or at the The height of the walls may be 2 or 3 dandas. It shall have 3 or 5 doorways. Dwarapalas or doorkeepers shall be placed on both sides of the principal doorway or all the doorways. On both sides of each doorway shall be arranged a series of multiple lamps. This arrangement is called 'Pousa'. The ground-level shall gradually descend from the deity. Before the construction is begun Garbhanyāsa or impregnation by the deposit of precious stones etc. shall be performed, and in the pitha or below it shall be placed the metallic plate in which is inscribed the chakra of the deity. The deity shall be placed in the garbhagraha in an auspicious time and the opening of the eye shall be made generally in the Garbhagraha itself. That part of the Garbhagraha in which the deity is placed is called 'Daivabhāga' and the portion in front of it is 'Brhmabhāga'. In continuation of the Garbhagraha is built a more spacious mandapa called Bhadra mandapa and before it still more spacious mandapas.

Agamas have classified premises into Garbhagraha, Ardha Mandapa and Mahāmandapa and have regulated

temple-entry by two sets of rules, one for entry for worship. and another for staving for worship. Only those who have been initiated into the Mantra and the worship of the deity by a proper preceptor, after a proper test of devotion, is allowed entry or stay in Garbhagraha. not the idol but the deity at all times. Of the others all except chandalas whose profession is that of the executioner and guardian of the cremation ground and one or two other lowest grades of the society are allowed to enter the Ardhamandapa for worship, but not stay there-The Mahāmandapa which is situated within the Dhwajastambha is intended for the entry of all worshippers including chandalas but the staying there is limited to nonchandalas. The breach of the rule will necessitate a purification of the premises. It will be noted that the regulation of the entry is generally based on the devotion of the worshipper and not on his birth or occupation. There is of course the exception based on immemorial custom. By the side of pillars shall be installed female figures called Dipa Dēvis holding lamps cast with all ornaments. A rod shall be provided for hanging the curtain when necessary.

The next chapter deals with mandapas having numerous pillars 100, 1000 etc. By the way other mandapas are also described. They are recommended to be built wherever possible in all spacious temples and we have in South India a large number of spacious temples where numerous mandapas have been built with varying number of pillars and we have a good number of temples with 100 pillars and 1000 pillars. Such mandapas are found in Tiruchi, Chidambaram, Tiruvarur, Srirangam etc. The mandapas are named after the purpose for which they are intended. 24 such names are given in the commentary. They are:—

| 1. | Abhiṣēka         | <b>M</b> andapa | 5. | $ar{\Lambda}$ sth $ar{a}$ na | Mandapa |
|----|------------------|-----------------|----|------------------------------|---------|
| 2. | Alaṅk $ar{a}$ ra | ,,              | 6. | Vasantha                     | ,,      |
| 3. | Yāga             | 1,              | 7. | Grisma (summer) "            |         |
| 1  | Vivābs           |                 | Q  | Varciko                      |         |

#### Ixvii

| 9.         | Kārtika .             | Maṇdap <b>a</b> | 17. | Dola M         | [aṇdapa |
|------------|-----------------------|-----------------|-----|----------------|---------|
| 10,        | Vihāra                | ,,              | 18. | Śayana         | ,,      |
| 11.        | Japa                  | ,,              | 19. | Māsotsava      | .,      |
| 12.        | $\mathbf{A}$ dhyayana | ,,              | 20. | Paksotsava     | ,,      |
| 13.        | Vāhana                | ,,              | 21. | Samvatsarotsa  | va "    |
| 14.        | Praņayak <b>a</b> la  | ha,             | 22. | Nityötsava     | ,,      |
| <b>15.</b> | Plavotsava            | ,,              | 23. | Naimittikotsav | a ,,    |
| 16.        | Damanikõtsa           | va ,,           | 24. | Ākhēta         |         |

The arrangement of pillars when they are numerous have many designs. Five such designs for 100 pillars is given in charts by the commentator. They have also been given names. Sūryakānta, Chandrakānta, Indrakānta, Gandharva kānta and Bṛhmakānta. Mandapas may have walls on three sides or have no walls. They are provided with sloping adjuncts to ward off rain water. The pillars are ornamented below the roof by forms of horses, lions, yālis (dragon like forms) etc.

The next topic is Vimāna or the canopy above the holy of holies. They may be circular or square or oblong or oval or of the shape of the bow and may be either hemispherical or conical or like the back of the elephant in form. I The height of the Vimāna is always proportional to the dimensions of the Garbhagraha and the height of the deity. The lowest part of the Vimāna is the adhiṣthāna. Over it is built the part called Stambha and above it is Karņa, then Prastara and above it Sthupi and then Kalaśa. The general rule regarding proportion is also given in the text. The height of the Vimāna may be twice, thrice or four times the adhiṣṭhāna. Above the adhiṣṭhāna is the part called Pāduka with its base. The total number of parts into which the Vimāna is divided is apportioned among the several parts. Adhiṣṭāna is 4 parts. Pāduka which consists of rich

<sup>1.</sup> The most notable instance of conical Vimana is that in the Big Temple of Tanjore. Vimanas are generally hemi-spherical in South India.

ornamentations is 4 parts again (according to the commentary the pāduka has also a base of 4 parts). Above it is the Stambha which has a number of pillar-like forms. Its dimension is not given in definite terms and left to the choice of the builder.

Below the stambha part is a kampa for which one part is assigned. Over the stambha there may be an upapītha which is optional. Above it is the part called upānat of one or two parts and above it the facet 'Padma', then 'kampa' of one part, over it, a 'Nētra' of 2 parts, then kumuda of 5 parts. Mahāpaṭṭa of 2 parts, and Agrapaṭṭa of 3 parts, Above these are the Vēdika, Nāgabandha, Pāda, Kamala and Ghaṭa each of 5. 6 or 7 parts. Then we have Phalaka and Bodhika and Kapōta of 2 parts, and over them Prastara or the flat covering of 8 parts. Over it is Griva of 10 parts which is always square in form. Above it is an Agrapaṭṭa of 2 parts which is circular. Over it is the Sthūpi which is often covered with metal. In the canopy proper, the forms of Brahma, Viṣnu and Rudra shall be placed. Over the Sthūpi is the Kalaśa

The types of Vimanas that are recommended in the text are four namely Kālinga, Drāvida, Sourasēnika and Kousala. These types can now be identified as those of Jagannath temple at Puri, South Indian temples beginning from Tirupati Southwards, specially of the Tamil land, and of Ayodhya. Styles of architecture of Western U. P. are mentioned as three in all texts. They are Nagara, Drāvida and Vēsara. Nāgara is the Northern style. Drāvida is the Southern style and Vēsara, a mixture of the two is the style of the middle country. The temple at Brindavan whose Vimana has its outer cantour in the form of a continuous parabolic curve without any intervening structure is a typical example of Nāgara type. The temple at Khajurāho represents a mixture of both the styles and is therefore of the Vēsara type. Vimānas shall be ornamented in all suitable places.

The next chapter deals with Prākāras or walls and ramparts, surrounding the capital and other cities, palaces, forts, temples and other buildings. Temple ramparts differ materially from those of capital cities. Hollow Cylindrical constructions and constructions in the form of towers for soldiers and guards to be stationed and weapons and ammunition to be stored have to be added for the latter. The emblems to be placed on the walls are those of the flag. the sword, the warrior, the lion, elephant and horse for the capital. Temple walls have the vahanas and minor deities placed in the walls. Where more enclosures than one are constructed each outer enclosure is higher by one-fourth of the inner. The walls are thick at the bottom and become thinner and thinner as they rise. The cement and mortar and other materials are specially chosen for strength and That some of the old walls of cities in our dura bility. country require several days for making holes and breeches is proof abundant of the knowledge about the strength of cement and mortar possessed by our fore-fathers who have followed our Shilpa texts.

Upanitha or Pedastal: - Upanitha is always constructed below the Pitha or the stand, and above the adhistana or the base. Sometimes the adhistana is built over the Upapitha. It raises the level of what is placed above and adds to it beauty and durability. It consists of a number of facets one above the other and practically exhausts all the designs of facets. It is placed below the seats of deities, at the lower part of pillars and in every other structure or construction where ornamentation, strength and raising of the level are required. The Upapitha is constructed or made of granite, brick and mortar or wood or metal. It may range from one or two angulas in height to one or two cubits according to the requirements of the situation. The different combinations of the facets have been classified and named as in the case of Adhisthanas. A construction without adhisthana and an Upapitha is to be censured according to the text.

The next chapter deals with Deva Pitha or the seat or stand for deities. These may be either separately constructed or made as part and parcel of the lower part of the deity. The size, shape and height of these seats or stands naturally differ with the different postures of the deity standing, sitting or reclining and also with the height and proportion of the deity according to rules laid down in the Āgamas and Silpa sāstras. As a general rule Utsava Devas that are in bronze have the pitha cast as a part of the form of the deity itself and they are provided with two transverse holes on either side for firmly connecting the deities with the seats on the Vahanas. The combinations and ornamental layers of the pitha, are classified into five classes namely Padma pitha, Sēsa pitha, Kumuda pitha, Soma pitha and Bhadra pitha and the shape is classified into 10 kinds 1. Mandala or circular or oval. 2. Caturasra (square) 3. Dirghākāra (rectangular) 4. Sodasāsra (16 sides) 5. Dwādasāsra (12 sides) 6. Ashtāsra (octagonal) 7. Shadasra (hexagonal) 8. Ardhachandra (half-moon like) 9. Trikona (triangular) and 10. Cāpākāra (bow-like),

The next chapter deals with Bera Laksana (forms of deities) or 'Sculpture' proper. The setting up of images of the three principal deities, namely, Brahma, Visnu and Rudra who are said to be the chief manifestations of Providence for the purpose of creation, protection and destruction and of the minor deities who are said to be in charge of the varied functions in the universe is recommended for easy contemplation and for cultivating devotion or Bhakti towards them by performing acts of worship by means of offerings. The idols that are set up, by the way, get the Sannidhya or presence of deities, in the temple, by the act of consecration which is no other than a deep contemplation of the deity and of the mantra or mystic syllables which form its body in the form of sound, and transferring the thoughtform to the idol. It is believed, and experience justifies the belief, that when the idol has been consecrated by highlygifted souls, the idol gets the presence of the deity in a proportionately stronger measure. The ceremony of Kumbhābhishāka or bathing the deity with consecrated water has as its chief part the Japa of the mantra of the deity by a large number of devotees for a long time and using that consecrated water for bathing the deity. The place where the deity ultimately resides is the heart of the loving devotee and the idol gives the benefit of the result of such contemplation in the form of the presence of the deity in the idol and it is easier for the worshipper to get the loving comtemplation of the deity in temples containing such idols than when he begins the contemplation without such aid. This is the rationale of idol worship which has been followed from time immemorial in our country and forms part of our living faith today.

The paths followed by those who have realised the object of their worship are embodied in voluminous treatises called Āgamas which are of equal authority (if not more in certain circles) with the Vēdas. We have two kinds of idols the Moola Bēra and the Utsava Bēra. The Moola Bēra is generally made of stone or brick and mortar or sudha and even in hard wood in certain places. The Utsava Bēra is generally made of gold or silver or copper or a special kind of bronze composed of the five metals gold, silver, copper, tin or lead and zinc.

The Agamas and Silpa sāstras describe all the deities in minute detail and give the proportions in all the three dimensions of space, of all the features of the deity. The proportions are given by classifying the deities and other forms into 10 or 12 main categories, each category being described with reference to a standard height associated with that category. This classification is called Tāla Māna, Tāla meaning a span. The standard heights begin from twelve spans and reach the lowest level of one span. Heroic figures have the standard height of 12 spans and are said to be made in Dwādaśa Tāla. Beneficent aspects of

male deties are made with reference to the standard height called Daśa Tāla (10 spans) and female deities have Nava Tāla. Idols of Riṣis, of Vināyaka, of Kinnaras, of birds etc. are of lower tālas. The length in height, breadth and depth of each feature is described in angulas or 1/12 of a Tāla, and yavas or  $\frac{1}{8}$  of an angula with reference to the standard height of that category. We have some 300 measurements for each category of idols. This proportion is the very soul of sclupture and every craftsman gets a thorough knowledge of the proportions of the deity in which his family is working and can reproduce it for any required height of the deity big or small by mere deftness of hand and eye without actual measurement.

The various  $bh\bar{a}vas$  or emotional aspects of idols are generally learnt from  $N\bar{a}tya$   $S\bar{a}stra$ , the science of Visual representation of ideas emotions and graceful poses which branch of study is made compulsory for every sculptor as a pre-requisite of the practice of his profession. After all that have been written in the text, the art is a handicraft and earlier models and traditional craftmanship alone count for the perfection of the art. The contemplation of deities is as important for the sculptor as for the most devoted devotee and Achārya or priest in the temple.

The next two chapters deal generally with the different forms of Siva and Vişnu. The names of the forms are mentioned with slight details about their weapons etc. 16 forms for Saiva Mürtis, 10 different varieties of Lingas and 21 forms of Vişnumürtis are given.

The names of the forms are: - Śaiva Mūrtis: - Nateśa, Chandraśēkhara, Kirāta (the hunter), Mṛtyun̄jaya (subduing Yama), Paśunāyaka, Gajāsura Samhāra. Jaṭādhāri, Gowri Kārtikēyöpētaparamaśiva (Sōmāskanda), Bhairava, Dakṣiṇāmūrti, Kailāsanātha, Vṛṣa Vāhana, Haryardha Dēva Bhāga Dēva (Śaṅkaranārāyaṇa), Tripurāntaka, and the deity according to the local Sthala Purāṇa.

#### lxxiii

Forms of Lingas: - Valmīkanātha Linga, Jyōtirlinga, Pṛthvi Linga, Ap Linga, Tējō Linga, Vāyu Linga, Ākāśa Linga, Dēva Linga, Brahma Linga, and Maharisi Linga. 1

Viṣṇu Mūrtis:— Matsya Dēva, Kūrma Dēva. Varāha Dēva, Narasimha Dēva, Vāmana Rūpa. Parasurāma Rūpa, Śri Rāma Rūpa. Balabhadrarāma Rūpa, Vasudēva, Kalki dēva, Kēśava, Nārāyaṇa, Mādhava, Gōvinda, Lakṣmīkānta, Madhusūdana, Tatvōpadēśa Rūpa, Śridhara. Hṛṣikēśa and Padmanābha.

For the details about the forms, a number of texts namely Mānasāra, Mūrti Dhyāna, Viṣnu Purāṇa, Sātvata Samhita Marichi Paṭala, and generally Śaiva Āgamās like Kāraṇa, Kāmika etc., and Vaiṣnava Āgamas, Pāncarātra and Vaikhānasa are mentioned.

The next chapter deals with female deities. First some of the forms of Gowri to be placed in temples are mentioned. (1) namely, the form in penance called Aparna (2) Gowri with Paramasiva (3) the form taken for destroying Asuras and protecting Bhaktās (4) Kāli, Karāli and Bhairavi with various weapons and (5) the local deity. The form of Durga is to be placed at the entrance to the city or at the centre of the city. The village deity is to be installed outside the village. Forms of Laksmi like Padma, Padma Hasta, the consort of Murahari, Nārāyani, Kalyāni, Ksemankari, Mādhava Mahisi etc. are to be placed either separately or along with Sri Nārāyana. All these deities are to be installed with the Yantra or mystic figure and symbols inscribed in gold or copper plate underneath the deity. Saraswati either separately or surrounded by Dēva and Gandharva attendants is be installed in proper places.

<sup>1.</sup> Of these Lingas we have No. 1 in Tiruvarur, Tanjore Dt. No. 2 in a number of places like Kedara, Mallikarjuna, No. 3 in Kancheepuram, No. 4 in Tiruvanaikoil, No. 5 in Tiruvanamalai, No. 6 in Kalahasti, No. 7 in Chidambaram, No. 8 in very many places where Indra and other Devas have established the Linga, No. 9 in Shiyali in Tanjore Dt, No. 10 in various places where Maharishis like Agastya and Parasara have established Lingas.

#### lxxiv

The next chapter deals with the idols of canonised saints. These idols are to be placed either on special platforms or in special mandapas or in front of the principal deities. Garuda and Nandikēśwara are generally placed between the Dwajasthambha and Bali Pitha. The other Bhaktas are placed in Prākārās.

The forms of Viśwakarma the author of Śilpa Śāstra and of the king are to be placed in front of the deity separately or in the pillars.

The next chapter deals with Vāhanas. Special mention is made of a Vāhana called Kalpa Vṛkṣa, It is the form of the sacred tree in heavens with a mandapa in its shade. Vṛṣabha, Simha in varied forms, Hamsa (swan), Peacock, Candramaṇḍala and Sūryamaṇḍala, the latter also with seven horses. Garuda in bird form or semi-human form, the five hooded-serpant (Ādisēṣa), Hanumān. Nandi, Mūṣaka (for Gaṇapathi). Gaṇa (for Siva), Yāļi (the dragon) Elephant and Sibika (palanquin with flat or semi-circular covering) are mentioned. Special mention is made by the commentator of the Vāhanas in common use in Tamil country to be taken as models.

The car is then described with 4, 6, 10 or 12 big wheels. Details of construction are given in other treatises ascribed to Viśwakarma and others.

The next chapter deals with the various festivals in the several seasons, the chief festival being generally in Chaitra i. e., April, in Spring.

The last two chapters deal with the merit accruing by worship in temples, building of temples, and installation of temples. The text thus deals more exhaustively with town planning and incidentally with the construction of temples etc.

It will be noticed that among the technical terms that occur in the text some are explained in the introduction and others are left without explanation. The fact is that Silpa

Sāstra is the most difficult subject to understand at present among the technical subjects in Sanskrit. Sanskrit scholars have long neglected the study of the subject. Rarity of commentaries on the texts is a result of this neglect. But the art and craft have been followed by traditional craftsmen who are not well-versed in Sanskrit. The models of the art and practitioners thereof are to be found more in South India than in the North. The texts handed down by the tradition of craftsmen is badly mutilated and those texts have yet to be restored properly. Fortunately the text we have edited is very good as it has been restored by a commentator. But the identification of the technical terms has not been fully attempted by the commentator himself, as according to him they have to be learnt rather from traditional craftsmen than from Bhattārakas or scholars in Silpa Sāstras.

A systematic study of Silpa Sāstra by modern scholars was begun by Mr. Ram Raj in 1834. He knew Sanskrit, Tamil, Mahārāstra and other Indian languages. He had the benefit of assistance from the traditional craftsmen available during his time. He devoted about 7 years to the study of the subject. With all that, he says he is still in doubt with regard to the details of the art and science of Silpa. Foreign scholars like Fergusson, Burgess, Havell & Brown have done good work on the subject. But they have dealt more with the analysis of existing models according to their own light than with the texts of Silpa Sāstra. Mr. Ācārva has attempted a translation of Mānasāra and has given drawings of the forms mentioned in the text. He has also compiled a Dictionary of the terms. But he has not studied the numerous existing models of Silpa in South India and his translation and Dictionary are marked by a large amount of uncertainty. Sthapatis and scholars have yet to come close together for a proper restoration of the texts handed down by practitioners and for identifying all the technical terms. Till that is done, the terms that are not

#### lxxvi

clearly understood are best left by themselves. In the uncertainty that now surrounds the Sästra mistakes are bound to be found in large numbers in the interpretation of the terms. All help by way of correction and explanation from scholars and Sthapatis are welcomed and will be gratefully acknowledged and incorporated in the next edition of the work.

Saraswati Mahal, Tanjore. K VÄSUDËVA SÄSTRI.

#### ॥ श्रीगणाधिपतये नमः॥

# ॥ विश्वकर्भवास्तुशास्त्रम् ॥

## दिव्येन विश्वकर्मणा विरचितम् ।

श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारक्षविरचितप्रमाणवोधिन्यारूपया व्याख्यया समेतम् ॥

॥ प्रथमोऽध्यायः ॥

तत्र केळालं प्रांत इन्द्रादीनामागमनम्॥

पुरा कैलासशिखरे सुनिवन्दनिपेतिते । देविककरयञ्जेशस्तुतिनादितदिङ्कुले ॥ १ ॥

॥ व्याख्यानप्रारम्भः ॥

॥ प्रथमोऽध्यायः ॥

अजमव्यक्तभीशानमनन्तं जगतां पतिम् । नमामि सुरिभिध्येयं नमताभिष्टदायिनम् ॥ १ ॥

## सुवर्णरत्नसन्दोहप्रभाकवाचिताम्बरे । दर्शनादेव देवानामापे सर्वफलप्रदे॥ २॥

गुरोः प्रसादान्मन्दोऽपि अहं शकः प्रसन्नधीः ।
विश्वकर्मकृतेभीवं व्याकरोामि कचित्कचित् ॥ २ ॥
प्रमाणबोधिनीं व्याख्यामिमामुद्दीक्ष्य साधवः ।
सृजन्तु मयि स ... ... ... ॥ ३ ॥
सर्वेलोकाहिताथीय प्रणीतं विश्वकर्मणा ।
वास्तुशास्त्रमिदं पूर्वं सुरलोके प्रतिष्ठितम् ॥ ४ ॥
ततः कालेन महता मुनयः शोनकादयः ।
श्रुत्वा सूतमुखादेतद्वेजिरे परमां मुदम् ॥ ५ ॥
तदाप्रशृति लोकेऽस्मिन्ध्यप्त्यादिभिरादरान् ।
प्रवर्तितमिदं वास्तुशास्त्रं सर्वफलप्रदम् ॥ ६ ॥

अथ तत्रभवान परमेश्वरप्रसादलब्बदिव्यशक्तिः प्रख्यातनामा दिव्यो विश्वकर्मा सर्वलोकहितप्रदं वास्तुशालमिदं प्रणिनाय । तत्रादौ 'आशीर्नमास्क्रिया वस्तुनिर्देशो
वा ' इत्यादिप्रमाणप्रसिद्धं वस्तुनिर्देशात्मकिसदं महच्छास्तं 'पुरा कैलासशिखरे ' इत्यारब्बवान् । पुरा किल कैलासप्वते देवदेवस्य गौरीपतेदशङ्करस्य सभां प्रति इन्द्रादीनामागमनं सञ्जातम् ।

प्रहृष्टमनसा देव्या पार्वत्या सह शङ्करः। दिव्यं मण्डपमासाद्य सुत्रर्गमणिभूषितम् ॥ ३ ॥ माणिक्यस्तम्भशोभाढ्यं मकराननतोरणम् । शीतलेन कटाश्चेण महर्षीणाश्च योगिनाम् ॥ ४ ॥ देवानामपि चाह्नादं वर्धयन्भक्तवत्सलः । भजन्परममानन्दं रेजे दिन्यासने शुभे ॥ ५ ॥ तदा देवसमूहेन सेवितो वासवो मुदा। ऐरावतं समारुद्य प्राप कैलासमाद्रात् ॥ ६ ॥ तत्रानन्दमये दिच्ये मण्डपे मणिभूषिते। लोकाम्बया समाविष्टं सर्वलोकनमस्कृतम् ॥ ७ ॥ भुजङ्गभूषितं त्रयक्षं सर्वकामफलप्रदम्। सर्वशक्तिमयं शम्भ्रं बीक्ष्य भक्तिप्रचोदितः ॥ ८ ॥ अवतीर्य गजात्त्र्णं प्रणिपत्य पुरन्दरः । कल्पष्टश्रसुमैर्दिव्यैदशम्भोः पादाम्बुजार्चनम् ॥ ९ ॥ विधाय मध्वा भक्त्या बद्धाञ्जलिपुटस्तदा । तुष्टाव परमेशानं सर्वलोकैकनायकप् ॥ १० ॥

अथ इन्द्रकृतशिवस्तुतिः॥
प्रसीद परमेशान पार्वतीश जगत्पते ।
पाहि नो देवदेवेश तत्र पार्दैकसेविनः॥ ११ ॥

तव प्रसादात्सर्वाणि भूतानीमानि शङ्कर । तरन्ति सर्वा विषदो भजन्ति च परां मुद्रम् ॥ १२ ॥ त्वतप्रसादेन लोकेश जगतस्थावरजङ्गमम्। भजते परमानन्दं शाश्वतीं च ग्रुभां गतिम् ॥ १३ ॥ त्वमादिदेवो भूतानां रक्षको भक्तवत्सलः। सर्वशक्तिमयं सर्वलोकानामपि कारणम् ॥ १४ ॥ भजन्ति त्वां महेशान योगान्ते परमर्पयः । सर्वेषामिष भूतानां त्वमेव परमा गतिः ॥ १५ ॥ इति स्तुवति जम्भारी भक्तया परमया युते । शीतलेन कटाश्चेण वीक्ष्य गौरीपतिस्तदा ॥ १६ ॥ अभयं सर्वभृतिश्च वासवाय ददौ विभुः। अथ नन्दिकृतविश्वकर्मप्ररणम् ॥ तस्मिन्नवसरे नन्दी शिवभक्तिपरायणः ॥ १७ ॥ प्रणम्य शङ्करं लोकशङ्करं सर्वदैवतम् । बद्धाञ्जलिपुरः ... ... तम् ॥ १८॥ आहृय विश्वकर्माणं पार्श्ववर्तिनमादरात् । चोदयामास हर्षेण नन्दी लोकहिते रतः ॥ १९ ॥ शङ्करस्याशयज्ञेन नन्दिदेवेन धीमता। प्रचोदितो विश्वकर्मा तुष्टाव गिरिजापतिम् ॥ २०॥

# इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र शिवस्तुतिवर्णनं नाम प्रथमोऽध्यायः॥

तत्प्रतिपादकः पुरा कैलासेत्यादिकः प्रथमाध्यायः स्पष्टार्थः ॥ इति भीमदनन्तकृष्णभद्वारकांवरचितायां प्रमाणवाधिन्याख्यायां

विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां प्रथमोऽध्यायः॥

## अथ द्वितीयोऽध्यायः॥

विश्वकर्मशिवस्तुतिः॥

नमः कैलासनाथाय पशुनां पतये नमः। नमोऽष्टमूर्तये गौरीकमनाय नमो नमः ॥ १ ॥ नमाऽस्तु शृतिने लोकरक्षकाय नमा नमः। नमा रुद्र नमक्शम्भा नमा लोकैककारण ॥ २ ॥ नमो यज्ञाधिपतये देवेशाय नमो नमः। लोकाधार जगन्मूर्ते वेदवेदान्तसञ्जत ॥ ३ ॥ त्वत्तः किल समुद्भृतं जगत्स्थावरजङ्गमम् । त्वामाराध्यैव शास्त्रार्थः ज्ञायते परमर्षिभिः ॥ ४ ॥ देवैरपि स्थितिः प्राप्ता शाश्वती त्वत्प्रसादतः । चतुर्वर्गफलं पुंभिः प्राप्यते त्वत्प्रसादतः ॥ ५ ॥ त्वया संरक्ष्यते सर्वे जगच सचराचरम् । त्वया संवीक्षितो लोके परमं सुखमक्तुते ॥ ६ ॥

विश्वकर्भणे परमेश्वरकृतवरदानम्॥

इति स्तुवन्तं त्वष्टारं बद्धाञ्जलिपुटं शिवः।

॥ द्वितीयोऽध्यायः॥

अथेह द्वितीयाध्याये 'नम: कैलासनाथाय ' इत्यादि ' विविधासु च शालासु ' इत्यन्तं सुगमम् ॥

ं कटाक्षसुधया सिश्चस्रुवाच गिरिजापतिः ॥ ७ ॥ ईश्वर उवाच*—* 

विश्वकर्मस्तव स्तुत्याऽनया तुष्टे।ऽस्मि दिव्यया । उत्राच लोकमातेयं सन्तुष्टा हितकाङ्किगी ॥ ८ ॥ मत्तो वर्र धूणीष्व त्वं यत्ते मनसि वर्तते । इत्युक्तो देवदेवेन शङ्करेण महात्मना ॥ ९ ॥ ययाचे वरदं दिव्यं विश्वकर्मा वरं तदा ।

### विश्वकर्मावाच —

शम्भो जगत्पते नाथ यदि ते मय्यनुग्रहः ॥ १० ॥ स्तुत्या प्रसीदिस त्वं मत्कृतया चन्द्रशेखर । वास्तुशास्त्रप्रकाशोऽस्तु मिचित्ते तव वीक्षणात् ॥ देवगन्धर्वमनुजप्रासादेषु गृहेषु च । मण्डपेषु विमानेषु गोपुरे तोरणेऽपि च ॥ १२ ॥ सोपानेषु प्रतोलीषु वापीक्ष्पादिकेषु च । विविधासु च शालासु चन्द्रशालादिकेषु च ॥ १३ ॥ यन्मानं या किया या च मिक्तः क्रित्रमभासुरा ।

<sup>1.</sup> Proportion of length, breadth, height, depth etc. of the various parts of buildings for men and for deities.

## यित्रं यच सन्दृप्यं तैतलं <sup>6</sup> यच कीर्तितम् ॥ १४ ॥ तेषामस्तु परिस्फूर्तिः परिज्ञानश्च मद्धृदि ।

'यन्मानं या किया' इत्ययं श्लोको व्याख्यायते । यथा-देवमानुषप्रासादेषु अन्येषु मण्डपादिषु निर्माणेषु यन्मानमुक्तं— देव्यायामानिम्नोन्नतसोपानकवाटादिमानं प्रमाणम् । या किया भिक्तिकत्वनद्वारस्थापनगवाक्षस्थापनादिका । या च भक्तिः कृति-मभासुरा ; भक्तिस्तावद्वद्वविधा । सोपानपार्श्वादिषु सुधया निर्माणं भक्तिरिति सामान्याकिया । भक्तिविशेषछक्षणं तावद्रमे प्रपञ्चयते । तत्र तत्र निर्माणस्थलविशेषादिके नयनसुखसंपादनार्थं कल्पितं कृत्रिमभासुराख्यं चित्रविशेषादिलक्षणं चामे वक्ष्यामः । चित्रशब्दार्थस्युगमः ॥

सन्दृष्यामिति । सन्दूष्यं नाम भवनहम्येप्रासादादिषु मुखद्वारोभयपक्षयोः काल्पिता विकोणाकारा, कविद्वतुंलाकारा, कविच चतुरश्रा गोन्नता भूमि: (முரை) उच्यते ॥

<sup>2.</sup> Actual construction of walls etc.

<sup>3.</sup> Balustrade.

<sup>4.</sup> Artistic adjunct.

<sup>5.</sup> Ornamental structures rising on either side of a doorway.

<sup>6.</sup> The seats for the Dwara Palas (Door-keeps) on either side of the main gate of a temple.

कार्येषु विविधेष्वन्यन्मानं यच प्रकीर्तितम् ॥ १५ ॥
अधिष्ठानो प्रपीठा दिकार्यजालेषु यन्मतम् ।
तत्त्रमाणपरिज्ञानमस्तु मे त्वदनुग्रहात् ॥ १६ ॥
इति गद्गदया वाचा स्तुवन्तं शिवसिवधौ ।
पिनाकी ष्ठावयन्त्रं कटाश्चैः श्रीतलैः स्वकैः ॥ १७ ॥

#### विनाक्युवाच --

विश्वकर्मन्महाबाहो प्रार्थितं यत्त्रया शुभम ।
तत्सर्वे सिध्यतु क्षेत्रश्चेमाय तत्र सुत्रत ॥ १८ ॥
दिध्या क्राक्तिः परं तेजः सिध्यतु त्वत्करे शुभे ।
मदाझया त्वं लोकानां निर्माणादिषु काशलम् ॥
लभस्त च शुभां कीर्तिं सर्वलोकहिताय च ।
इत आरम्य देवेश भवनादिकिया शुवि ॥ २० ॥
दिवि पाताललोके च त्वदुपज्ञा भवेद्धुतम् ।
स्थपत्यादिषु वर्णेषु त्वभेवोत्तमतां त्रज ॥ २१ ॥

तैतलमिति । तैतलं नाम देवप्रासादमुबद्धारेपूमयपक्षयोः द्वारपालकविम्बस्थापनार्थं कल्पिता भूमिरुच्यते । एतेषां लक्षणज्ञानं क्रियाशक्तिश्च मे भूयादिति विश्वकर्मणो वरयाचनमिति भावः॥

<sup>1.</sup> Base.

<sup>2.</sup> The next support above the base.

s. s. 2

हिताय सर्वलोकानामित्यादिष्टः पिनाकिना ।

विश्वकर्मा महातेजा दिच्यां शक्तिग्रुपेयिवान् ॥ २२ ॥

आनन्दाश्रुपरीताङ्गः प्रणम्य ग्रहुरादरात् ।

च्यक्षं पिनाकिनं चन्द्रशेखरं लोकनायकम् ॥ २३ ॥

भक्त्या प्रदक्षिणीकृत्य बद्धाञ्जलिपुटस्तदा ।

वासर्व सग्रुपेत्यारादीशानुग्रहग्रुक्तवान् ॥ २४ ॥

विश्वकर्मोवाच —

अहो भाग्यमहे। भाग्यं मम देवेश वासव।
प्रसीदन्परमां शक्तिमदानमे वृषभध्वजः ॥ २५ ॥
शक्त्यानया सुरास्सर्वे किन्नरा मानुषा अपि।
भजेयुः परमानन्दं प्रासादादिषु सत्सुखम् ॥ २६ ॥
लोकास्समस्तास्सुखिनो भवेयुश्शुभसेविनः।
वीतरागभयक्रोधाश्शिवभक्तिपरायणाः॥ २७ ॥
सर्वपापविनिर्धका भूयासुस्सन्त्रभासुराः।

॥ विश्वकर्मकृतिशाल्पशारूपशंसा ॥
सा परा शक्तिरेवैषा श्रुलिनः केन वर्ण्यते ॥ २८ ॥
या तता त्रिषु लोकेषु तैलिबन्दुरिवाम्भास ।
यत्त्रसादान्मया ज्ञातं वास्तुशास्त्रमिदं ततम् ॥ २९ ॥

शास्त्रणानेन सर्वस्य लोकस्य परमं सुखय्। चतुर्वर्गफलप्राप्तिस्सल्लोकश्र भवेद्रध्रवस् ॥ ३० ॥ शिल्पशास्त्रपरिज्ञानान्मर्त्योऽपि सुरतां व्रजेतु । परमानन्दजनकं देवानामिदमीरितम् ॥ ३१ ॥ शिल्पं विना नहि जगत्त्रिषु लोकेषु विद्यते । जगदिना न शिल्पञ्च वर्तते वासव प्रभो ॥ ३२ ॥ अतो लोकेषु सर्वेषु शिल्पं बहुविधं ततम् । ग्रामाणाश्च पुरीणाश्च लक्षणं बहुधा स्मृतम् ॥ ३३ ॥ खेटकर्वटकादीनां दुर्गाणामपि लक्षणम् । प्रासादेषु च हर्म्येषु देवानां भृभुजामपि ॥ ३४ ॥ विविधेष्वपि निर्माणेष्वपि सन्दृप्यकं बहु । भवने न्यायशालायां सभायां कोशसद्मानि ॥ ३५ ॥ अन्तःपुरे शस्त्रेगहे शालासु विविधासु च क्रीडागेहेषु रम्येषु तोरणादिषु मञ्जिके ॥ ३६ ॥ अधिष्ठानोपपीठेषु भोपूरेषु अतथा बहु। सङ्कीर्णभवनाळ्येषु पताकापारिभद्रके ॥ ३७ ॥

<sup>1.</sup> Arch and its supports at the main gate etc.

<sup>2.</sup> Pedestal placed above the base

<sup>3.</sup> Towers

चातुर्वर्ण्यगृहाणाश्च लक्षणं बहुधा स्मृतम् ।
वेदिका पोतिकासान्धवन्धनावरणेषु च ॥ ३८ ॥
स्तम्भादिके च निर्माणे विश्वेषभवनेषु च ।
मण्डवेषु विमानेषु प्राकारादिषु यन्मतम् ॥ ३९ ॥
लक्षणं बहुधा प्रोक्तं नानादेशविभागञ्चः ।
सकलं तच संक्षिप्य वश्येऽध्यायक्रमादहम् ॥ ४०
इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे विश्वकर्मकृतशिवस्तुतिकथनपरमेश्वरकृतवरप्रसादकथनं नाम

हितीयोऽध्यायः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां
विश्वकर्मवास्तुकास्त्रव्याख्यायां
द्वितीयोऽध्यायः ॥

1. Raised platform

## अथ दिङ्गिर्वयक्षयं नाम तृतीयोऽध्यायः ॥

आदी कालं परीक्षेत सर्वकार्यार्थसिद्धये। कालो हि सर्वजीवानां शुभाग्रभफलप्रदः ॥ १॥ कालातिक्रमणे दोषो द्रव्यहानिश्च जायते। देवानामपि देवीनां विप्रादीनां विशेषतः॥ २॥ प्रासादभवनारम्भे स्तम्भस्थापनकर्मणि। द्वारस्थापनवेलायां भवनानां प्रवेशने॥ ३॥ वापीतटाकानिर्माणे गोपुरारम्भकर्मणि। विमानमण्डपारामगर्भगेहोद्धतौ तथा॥ ४॥

#### ॥ तृतीयोऽध्यायः ॥

आदी कालमिति। परमेश्वराज्ञया संकल्पितः सूर्यादिप्रहपरिवर्तनेन वसन्तोऽयं कालः, प्रीष्मोऽयं काल इति
न्यविद्यमाणः समयो यः ग्रभफळप्रद् इति ज्योतिस्तन्त्रपारगैनिर्णातः, तस्मिन्नेव समये स्वजन्मनक्षत्राधानुकूरुयभाजि
प्रासादभवनादिनिर्माणं कार्यमिति भावः। देवानां देवीनामालयनिर्माणे विशेषतो विप्रादिचतुर्वर्णजानां गृहारम्भे चेदं ग्रुभकालनिरीक्षणं श्रेयस्करमिति बोध्यम्॥

कार्ल शुभं परीक्षेत मङ्गलावाप्तिसाधकम् ।

अथ देशभेदेन कालपरीक्षा ॥
देशभेदेन कालोऽपि भिन्नतां प्रतिपद्यते ॥ ५ ॥
इष्टिकान्यसनं श्रस्तं शुभकाले विशेषतः ।
तस्मात्सर्वप्रयत्नेन शुभं कालं न लङ्घयेत् ॥ ६ ॥

अथ दिङ्निर्णयक्रमः॥ प्राचीं परीक्षयेत्सम्यक्सूयगत्वनुमानतः। गृहीतस्थलके <sup>1</sup>शङ्कमवटे स्थापयेत्क्रमात्॥ ७॥

देशभेदेनेति । भारताख्ये। उयं वर्षः षट्पञ्चाशदेशभेदेन विभक्तः । तत्र विन्ध्यस्योत्तरभागे चत्वारिंशहेशाः । विन्ध्यस्य दक्षिणे भागेऽविशिष्टा इति शिष्टाः । तेषु देशेषु पुष्कळावर्तकादि-जीमृतप्रसरणतदभावाभ्यां काचिद्वर्षाकाळः, कचिद्वाष्मकाळ इत्येवं काळवैपरीत्यस्य देशभेदेन दष्टत्वात् काळस्य भिन्नत्वमुपपादितम् । तस्मादङ्गादिमेषु देशेषु वर्षाकाळं प्रौष्मकाळं च परित्यज्य काळान्तरे शुभे मुहूर्ते प्रथमेष्टिकान्यसनपुरस्सरं भवनिर्माणयतनं धन-धान्यादिसर्वसंपत्करमिति निमित्तज्ञाः ॥

अथ सर्वेष्विप निर्माणेषु सम्यक् प्रमाणपरिज्ञानार्थं

<sup>1.</sup> Gnomon or Sundial for determining the true East, West, North and South.

खदिरस्तिन्दुको वापि श्वीरवृक्षसमुद्भवः । शक्कः श्रेयस्करः प्रोक्तो द्वादशाङ्गुलमानभाक् ॥८॥ हस्तप्रमाणतो वापि द्विहस्तो देवमन्दिरे । शङ्कोरुपरि मानस्य स्विका सा शिखा मता ॥ ९ ॥ यत्र सा पतित व्यक्ता तत्स्थानं विन्दुसंज्ञकम् । शिल्पाचार्यवरैः शक्कस्थापनं कल्पयेद्बुधः ॥ १० ॥

पाच्यादिदिङ्निर्णयक्रममाचष्टे 'प्राचीं परीक्षयेत्' इत्यादिभिः पञ्चदशिः भ्रोकैः । प्रासादादितत्तिक्रमीणाय संगृहीतायां भूमौ सूर्यगितिपरिज्ञानात् प्राच्यादिदिङ्निर्णयार्थं शङ्कस्थापनमाचरेत् । खिदरवृक्षेण वा तिन्दुकवृक्षेण वाऽन्यक्षीरवृक्षेण वा शङ्कोः कल्पनं प्रशस्त्रम् । तादृशशङ्कोदैंदर्यं तावत् द्वादशाङ्कुलप्रमाणम् । अथवा एकदस्तप्रमाणम् । लक्षणिमदं मानुषभवनिर्माणाय प्रोक्तिमिति भावः । देवालयादिषु तावच्छङ्कः द्विहस्तप्रमाणकः कार्यः ॥

सूर्यच्छायापरिज्ञानार्थं शङ्कोर्मस्तके कल्पिता सूक्ष्मसूचिका कर्णिकाकारा शिखेत्युच्यते । सूर्यच्छायासमेता तादशशंकुशिखा मण्डले यत्र निपतित तत्स्थानं विन्दुसंज्ञकमिति प्रतीतिः । एतादशलक्षणान्त्रितशङ्कुस्थापनं शिल्पाचार्यवरैः गृहगतिर्बुधः कारयेत् । शङ्कुच्छायापरिज्ञानार्थे निर्माणाय परिगृहीतायां चक्राकारे नेमियुक्ते मण्डले शङ्कुमासुरे । शङ्कुच्छायाप्रसारस्तु यत्र भाति सलक्षणः ॥ ११ ॥ तं प्रदेशं निरीक्ष्यैव प्राचीिनणयमादिशेत् । उत्तरायणमासेषु दक्षिणायनगेष्वपि ॥ १२ ॥ कन्यायां वृषमे मासि यदि व्यक्ते दिवाकरे । शङ्कुच्छाया मध्यगा सान्निह पार्श्वे कदाचन ॥

शुद्धभूमी नेमिद्रययुक्तं मण्डलं विच्छित्तिविशेषसिहतं वा करूपयेत्। तन्मण्डलस्य मध्ये शङ्कुं निखातयेदिति भावः ॥

शक्कुस्थापनिकया ताबदैच्छिकमासेषु कार्या । प्रातःकाले सायङ्काले वा शक्कुस्थापने कृते शक्कुगता मातीण्डच्छाया
पूर्वोक्तनेमिद्वययुक्तमण्डले धनुराकारप्रदेशगा स्थात् । ताहशधनुराकारप्रदेशगा मातीण्डच्छाया शङ्कोर्मध्यस्थानरेस्वायाः
सम्यभागगता उतापसम्यभागगता भवेदिति भावः ॥

यथा वोत्तरायणमासेषु शङ्कुस्थापने छते शङ्कुगता
सूर्यक्छाया मण्डलमध्यभागस्य दक्षिणभागगा स्वात्, तथा
दक्षिणायनमासेषु शङ्कुस्थापने छते शङ्कुगता सूर्यक्छाया
मण्डलमध्यभागस्योत्तरभागस्थिता स्वादिति क्रमः । कन्याराशिं
गते सति रवा शङ्कुच्छाया पार्श्वगा न भवेत् । तथेव ष्टवभराशिं गते सति रवा शङ्कुच्छाया न पार्श्वभागगा स्वान् ।

मेषस्थे वा मृगस्थे वा रवौ तु चतुरङ्गुला ।

शङ्कुच्छाया भवेद्वयक्ता दिशां निर्णयकारिणी ॥

मकरस्थे रवौ शङ्काञ्छायाष्टाङ्गुलका भवेत ।

मिथुनस्थे रवौ शङ्कोञ्छाया तु ज्यङ्गुला मता ॥

कुळीरस्थे रवौ शङ्कोञ्छाया वेदाङ्गुला मता ॥

तिह्मस्थे तु रवौ शङ्कोञ्छाया वेदाङ्गुला मता ॥

तुलास्थिते रवौ शङ्कोञ्छाया तु द्वचङ्गुला मता ॥

खुश्चिकस्थे रवौ शङ्कोञ्छाया स्थाचतुरङ्गुला ॥ १७ ॥

चापस्थिते रवौ शङ्कोञ्छाया स्थाच षडङ्गुला ॥

मीनस्थिते रवौ शङ्कोञ्छाया स्याच तुरङ्गुला ॥

इति द्वादशमासस्थे रवौ छाया स्प्रदा भवेत ॥

उत्तरायणमासेषु छाया दक्षिणगा भवेत ॥ १९ ॥

परन्तु मण्डलमध्यकिष्पतस्वास्तिकाकाररेखान्तर्गता भवेदिति सूक्ष्मोऽर्थः । मेषराशिगते रवा, तथा सिद्धराशिगे रवा शङ्कुच्छाया चतुरङ्गुलप्रमाणा नेमिद्धयगा स्यात् । मकरस्थे रवावष्टाङ्गुला, मिथुनस्थे रवा ज्यङ्गुला, कुलीरस्थे रवा चतुरङ्गुला, तुलास्थे रवा द्वयङ्गुला, वृश्चिकस्थे रवा पतुरङ्गुला, वृष्चिकस्थे रवा पतुरङ्गुला, चापस्थे रवा षडङ्गुला, कुम्भस्थे च षडङ्गुला ध्वरङ्गुला भवेदिति च्छायाव्यक्तिनिर्णयक्रमा बोध्यः सूक्ष्मदर्शिभिः॥

दक्षिणायनमासेषु जाया चोत्तरमा भवेत्।
छायामानवशादेवमङ्गलानि विसर्जयेत्।। २०॥
शिष्टच्छ।याप्रसोरण सम्यक्प्राचीं समादिशेत्।
विन्ध्यस्य दक्षिणे देशेष्वेवं प्राचीविनिर्णयः॥
आर्यावर्तस्थदेशानां प्राचीनिर्णय उच्यते।
मकरादिचतुर्मासेष्वेव छायाङ्गुला भवेत्॥ २२॥
युषमस्थे रवौ शङ्कोश्छाया तु चतुरङ्गुला।
मिथुनस्थे रवौ शङ्कोश्छाया स्थाच षडङ्गुला॥ २३॥

एवंप्रकारेण शङ्कुस्थापने कृते तत्तन्मासेषु तत्तद्भागे व्यक्तां द्वयङ्गुलादिसूर्यच्छायां गणने विस्चय पूर्वोक्तमण्डलमध्य-भागप्रमाणिकां रेखामालिख्य तहेखोपझं सूत्रप्रसारं कृत्वा तद्दारां प्राच्यादिदिङ्निणयो झेयः। प्रकारोऽयं विनध्यस्य दक्षिणभाग-स्थितेषु केरलपाण्ड्यचोलान्ध्रकलिङ्गोत्कलकर्णाटङ्गन्तलमहाराष्ट्र-सोवीरादिदेशेषु शिल्पिवर्थेरनुष्ठेय इति भावः॥

अथायीवर्तास्थितेषु प्राग्ड्योतिषनेपालबङ्गाङ्गकोसलश्रूरसेन-पाञ्चालविराटाविदर्भकुरुकेकयादिषु देशेषु कल्प्यो दिङ्निर्णयकम उच्यते— आर्यावत इति । पूर्वोक्तप्रकारेण शङ्कुस्थापने कृते पूर्वोक्तदेशेषु दिवाकरे मकरादिचत्राशिस्थिते शङ्कुच्छाया ताव-देकाङ्गुला भवेत् । पृषभराशिङ्गते दिवाकरे शङ्कुच्छाया इति दक्षिणगा छाया प्राचीनिर्णयकारिणी । कुळीरस्य दृश्चिकस्थे रवी छाया न विद्यते ॥ २४ ॥ सिक्षस्यैकाङ्गुला प्रोक्ता कन्यास्थे द्रचङ्गुला भवेत् । तुलाचापस्थिते भानी अङ्गुला सा प्रकीर्तिता । इति चोत्तरगा च्छाया प्राचीनिर्णयकारिणी ॥ २५ ॥ ब्रह्मावर्तस्थदेशानां प्राचीनिर्णय उच्यते । मकरादिषु मासेषु त्रिषु छायाङ्गुला भवेत् ॥ २६ ॥

चतुरङ्गुला, मिथुनस्य षडङ्गुलेत्येत्रमुत्तरायणमासक्रमे। बेाध्यः॥

कुळीरस्थे वृश्चिकस्थे दिवाकरे शङ्कुच्छाया पार्श्वगा न स्थादिति भावः । सिद्धाराशि गते रवौ पूर्ववच्छङ्कुच्छाया एकाङ्कुछा, कन्यास्थे द्वथङ्गुछा, तुलागते चापगते च शङ्कु-च्छाया एकाङ्गुला भवेत् । इत्येवं दक्षिणायनमासक्रमः । उत्तर-भागगा छायावगन्तव्येति मतिः ॥

प्वंप्रकारेण पूर्वोक्तदेशेषु शङ्कुस्थापने कृते मण्डलस्य पार्श्वगां शङ्कुच्छायां तत्तन्मासक्रमेण विस्वत्य पूर्वोक्तमण्डलमध्य-भागप्रमाणिकां रेखामालिख्य तहु।रा सूत्रप्रसारणं कृत्वा प्राच्यादि. दिक्निणयो क्षेयः । इत्येवमार्यावर्तदेशदिङ्निणयक्रमः ॥

त्रसावतस्थदेशानामिति । अथ त्रसावर्तस्थितेषु काम्भाज-वाल्दीकवर्षरकार्मारादिदेशेषु कल्प्यो दिक्निर्णयकम उच्यते— मेषस्थे ष्ट्रषभस्थे च छाया तु त्रयङ्गुला मता।

मिथुनस्थे झषस्थे च छाया पश्चाङ्गुला मता।।२७।।

मीनस्थे च किचिच्छाया न भवेदिति तान्त्रिकाः।

कुलीरस्थे रवी चापस्थिते च न हि सा स्फुटा।। २८।।

सिझकन्यास्थिते भानी सा चतुष्पश्चका मता।

तुलास्थिते द्रचङ्गुला स्थादिति छायाक्रमो भवेत।।

शङ्कुस्थापनवलाया विप्रभ्या बहुद्क्षिणाः।

मादिङ्गिकैः स्वस्तिकेश्च जयशब्दक्शुभावहः।। ३०।।

पूर्वोक्तक्रमेण शङ्कुस्थापने छते काम्भोजादिदेशेषु रवा मकरादि-मासत्रयं गते सित शङ्कोश्छाया एकाङ्कुला भवेत् । मेषष्ट्रषभगे सित शङ्कुच्छाया व्यङ्कला, मिथुनमृगनाथराशिभाजि रवा छाया पञ्चाङ्कला मता । कदाचित्पूर्वोक्तदेशेषु मीनस्थे सित रवा छाया पार्श्वगा न भवेदिति शिल्पितान्त्रिकाणां मतिमिति च ज्ञेयम् ॥

रवी कुठीरस्थे चापिस्थित च सा शङ्कुच्छाया साकस्येन न स्फुटा पार्श्वगता न भवेदित्यर्थः । सिद्धास्थे रवी चतुरङ्गुला, कन्यास्थे पञ्चाङ्गुला, तुलास्थे दृगङ्गुलित यथाक्रमं मण्डल-पार्श्वगतायादछायायाः लक्षणं क्षेत्रं सूक्ष्मदिशिभिरित्येवं सूक्ष्मेण चक्षुषा सर्वत्र शङ्कुस्थापनप्रकारो क्षेत्रः । शङ्कुस्थापनकाले ब्राह्मणानां वेदपारगाणां बहुशो दक्षिणादानं, मङ्गलवाद्यवादनं, स्त्रप्रसारमानेन शुद्धां प्राचीं समाश्रयेत् ।
पुरारम्भे गृहारम्भे गोपुरारम्भक्षमीणि ॥ ३१ ॥
गर्भगृहविमानादिमद्वास्तुषु शुभावहः ।
श्विल्पिनां माननं श्रस्तं हेमभूषादिभिक्शुभैः ॥ ३२ ॥
स्थूपिस्थापनकाले च प्राकारस्थापने तथा ।
प्रासादभवनारम्भे वापीक्रपादिकेषु च ॥ ३३ ॥
गृहप्रवेशकाले च स्वस्तिघोषक्शुभावहः ।
दिशां कोणास्तु चत्वारो न शस्ता आयलक्षणे ॥

## स्वस्तिपठनादिकं सर्वमिप श्रेयस्करमिति बोध्यम् ॥

गृहभवनप्रासादादिनिर्माणे, नगरिनर्माणे, गोपुरस्थापने, गर्भगृहस्थापने, विमानिर्माणेऽन्यस्मिन्निप मुख्यवास्तुनिर्माण-कर्मण अवश्यं शङ्कस्थापनवशात् शुद्धा प्राची प्राह्मित सिद्धान्तः। एतादृशवास्तुनिर्माणसमयेषु धनकनकभृषावस्तादिभि-दिशालिपनो मानयेदिति, स्थूपिस्थापने, प्राकारस्थापने, प्रासादादिस्थापने च राज्ञां नानादानानि शुभावहानीति च सिद्धान्तः। आग्नेयनिर्श्वतिवायव्येशानास्यदिशां कोणाश्चत्वारोऽपि आयादि-छक्षणे न शुभफलप्रदाः। तस्मात्सर्वप्रयन्नेनापि पूर्वोक्तरीत्या शङ्कस्थापनकरणे स्थपत्यादीनां साह्मेन युक्त्या च शुद्धा प्राची

# तसात्सर्वप्रयत्नेन शुद्धां प्राचीं समाभयेत् ॥ ३४

## इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र

दिक्निर्णयकथनं नाम

तृतीयोऽध्यायः॥

प्राह्मित तृतीयाध्यायार्थः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणवीधिन्याख्यायां
विश्वकर्मवास्तुकाख्यायां
दितीयोऽध्यायः॥



## अथ द्रव्यसङ्ग्रहणकथनं नाम चतुर्थोऽध्यायः॥

सर्वनिर्माणकार्याणां द्रव्यमाद्यस्सखा मतः । तस्मात्संपादयेद्विद्वान्सद्द्रव्यं ग्रुभवर्धनम् ॥ १ ॥ धनवस्तुत्रभेदेन तद्द्रव्यं द्विविधं स्मृतम् । धनेन मानयेद्भृत्यान् ग्रुभवाक्येश्व नित्यग्नः ॥ २ ॥ इष्टिका च सुधा श्रक्षणा पारिभद्रादिदारवः । अयःकीलादयश्वान्ये वस्तुसंज्ञा उदीरिताः ॥ ३ ॥ दारुसङ्ग्रहणं शस्तं ग्रुभकाले विशेषतः । स्वगुरुं स्थपति धेनुं श्रोतियान्वेदपारगान् ॥ ४ ॥

### ॥ चतुर्थोऽध्यायः॥

अथ द्रव्यसङ्ग्रहणलक्ष्णकथनात्मकं चतुर्थाध्यायमारभते-—
सर्वेति । शुभवर्धनम् धनधान्यसुतादिसकलसंपिष्ठवृद्धिकरम् ,
न्यायमार्गार्जितम् , पापरिदतम् । सद्द्रव्यस्य सत्फलजनकत्वसुपपादितम् । तश्च द्रव्यं धनरूपेण वस्तुरूपेण च द्विविधं भवति ।
धनेन सान्त्ववचसा च भृत्यान भवनिर्माणादिकार्येषु नियोजिताशित्यशः सन्तोषयेत । इष्टिकासुधादारवे।ऽन्येऽयःकीलाद्यश्च
वस्त्नीति व्यवद्वियन्त इति भावः ॥ ३॥

दारुसन्ग्रहणमिति । कालान्तरे गृहभवननिर्माणादिके शक्येऽपि यदि अत्यन्तं शुभकाळे प्राप्ते तदा काननात् दारु-

पूजयित्वा विशेषेण दारुसङ्ग्रहणे रतः । दिक्पालानायुधाधीशानचेयेद्गनधपुष्पकैः ॥ ५ ॥ सह मङ्गलघोषेण काननं प्रविशेद्बुधः। शुद्धक्यान्तमना भूत्वा नववस्त्रीत्तरीयकः ॥ ६ ॥ देवानामापि देवीनां ध्वजस्तम्भाय दारुकान् । आहरेन्मन्त्रघोषेण सर्वलोकहितप्रदान् ॥ ७ ॥ बकुलस्तिनिशस्सालः कोविदारश्च केमरः।` श्रीपर्णस्मप्तपर्णश्र कुद्दालः पिण्डकस्तथा ॥ ८ ॥ देवालयेष्विमे शस्ताइश्चभदाः संप्रकीर्तिताः । महाटस्य मृगस्यापि मित्रस्य वरुणस्य च ॥ ९ ॥ जयन्तस्य च पूष्णश्च गन्धर्वस्य च शूलिनः । वास्तुनाथस्य देवस्य देवीनाश्च विशेषतः । अंशभूता इमे बक्षाः शास्त्रविद्धिरुदीरिताः ॥ १० ॥

सङ्ग्रहः कार्य इति सिद्धान्तितः । तदा स्वगुरुं स्थपतिं दिशापतीन् आयुधाधिपान् देवांश्च गन्धादिभिरभ्यच्यं मङ्गलवाद्य-षोषेण मुखरितदिशस्सन् देवताध्वजदावीदिकानाहरेदिति शिल्प-समयः ॥ ७ ॥

वकुल इति । वकुलादय इमे प्रशस्ताः मृक्षाः देवालय-निर्माणेषु शुभदाः कीर्तिताः । किं चामी भूरुहो भक्षाटादितत्त- आम्रातको मध्कश्च नागरङ्गश्च तिन्दुकः।
खिदरः प्तिको वेणः पाटलश्च विभीतकः॥ ११॥
किणिकारश्च सरलः कर्कन्धृस्तिनिशस्तथा।
काश्मरी च रसालश्च पारिभद्रश्च केसरः॥ १२॥
श्रीपणिस्तिलकश्चापि नक्तमालश्च भद्रकः।
अन्ये च श्वीरवृक्षा य निम्बाद्याश्च सुगन्धिनः॥
नृणामालययोग्यास्स्युङ्गुभदाः संप्रकीर्तिताः।
मनुष्यवास्तुभूमीशा धनपालादयञ्जुभाः॥ १४॥

त्स्थानिवशेषदेवानां अंशभूताः प्रधानदेवदेवीनां च सत्त्वसान्नि-ध्यादिहेतव इति शिल्पशास्त्रविदां सिद्धान्तः । देवालयिनिर्माणाय सङ्गृहीतायां शुद्धभूमौ प्राच्याः भल्लाटाख्यो देविवशेषोऽधिपतिः । आग्नेय्याः मृगदेवः, दक्षिणस्या मित्रदेवोऽधिपतिः । निर्ऋतिदिशो वरुणदेवोऽधिपतिः । वारुण्या दिशो जयन्तोऽधिपतिः । वायव्या दिशो रिवदेवोऽधिपतिः । उदीच्या दिशो गन्धर्वोऽधिपतिः । ऐशान्यादिशवदेवोऽधिपतिः । मध्यभूमेवीस्तुनाथोऽधिपतिरित्येवं क्रमो बोध्यः ॥ १० ॥

आम्रातक इति । आम्रातकाद्या भूरुहा इमे मनुष्यालय-योग्यारशुभदाश्च । मनुष्यालयिनमीणाय सङ्गृहीताया भुवो धनपालमित्रयक्षकुवेराः चत्वारो देवाः क्रमेण चतुर्णी दिशा-

<sup>1.</sup> Spondias Mangifera.

<sup>8.</sup> S. 4

गवाश्वस्थू उडोलानां तिर्यग्दारुकलापिनाम् । सोपानानाश्च खट्वानां प्रतिमानां निवेशिनाम् ॥ पीठानां फलकानाश्च स्तंभानां च श्चिखण्डिनाम् । वर्तुलानां पूर्तिकानां तन्तुवाजिककंभिनाम् ॥ १६ ॥

मधिपतय इति केचित् । मतान्तरे तु देववास्तुवन्मनुष्यवास्तु -भूमेर्नगरपुरमामनिर्माणाद्यारम्भकाले च तेषां पूजनं बलिदानं च शस्त्रीमिति तेषां नामानि प्रन्थान्तरे द्रष्टव्यानि ॥

केषुचिद्देशेषु नगरपुरमामगृहादिवास्तुनिर्माणसमये दिग्देवा-नेवमर्चयन्ति । तेषां नामानि यथा — अग्निः, विवस्तान , दौवारिकः, मित्रः, यमः, चन्द्रः, शेषः, ईशान इति प्राच्याद्यष्ट-दिग्देवक्रमः । देशान्तरे तु वाग्तुभून्याः सीमान्ते पुरन्दरादीनष्टौ छोकपाळानेवमचंयन्तीति शिष्टाचारिश्शिल्पवर्याणामाशयश्च बोध्यः

आम्रातकादिवृक्षजातकार्यमाह — ग्राक्षिति । गवाक्षः प्रसिद्धः । पटलागुपरितनभारधारी भ्यूलनामको दारुविशेषः । होलार्थस्सुगमः । तिर्थग्दारुः पूर्वोक्तपटलादिभारवाही तद्देषस्या सूक्ष्मो दारुविशेषः (क्रि-क्ष्मक्रम्मे) । कलापिनस्तावत् द्वारोभय-पक्षयोदशोभार्थं कल्प्यमानाः छदिविशेषाः बहुचित्रचित्रिताङ्गाः । सोपानादयः प्रसिद्धार्थाः । शिखण्डिनः स्तंभेषु उपरि शोभार्थं, भारवहनार्थं च कल्पिता दारुखण्डाः । वर्तुलास्ताहशदारोरधः

<sup>1.</sup> Beam.

उपपीठादिनां सिक्षवक्तादीनाश्च मेशिनाम् । अन्येषां शिल्पकार्याणाममी शस्ताः प्रकीर्तिताः ॥ मधृकं तिनिशं पूर्तिमन्यं श्लीरतंत्रं तथा । तिर्यग्दारो चित्रकार्यं योजयेश कदाचन ॥ १८ ॥ नाष्टीवृश्चाः पिन्नवृक्षाः गुलिकाभिन्नदारवः ।

स्थापिता वर्तुलाकाराः फलकाः। पृतिका तावत् खट्वाङ्कादिषु तत्र तत्र गुन्फिता बन्बरनामभाक् रक्तदारुखण्डः। तन्तुवाजिकस्तु स्तम्भफलककवाटितर्यग्दार्वादिषु क्रियमाणा रेखा या तस्या उपष्टम्भकभूता सूक्ष्मवारिका । कुन्भिनस्तावत्पाञ्चालिका-पृत्रिकादयः। उपपीठः स्तम्भानामधःस्यापितः पृथुकः। सिद्धा-वक्त्रादयः प्रसिद्धाः। मेशिनस्तु अयःकीलघटनयोग्याः फलकाः। इत्यादिशिल्पकार्येषु पूर्वोक्ता आम्नातकादिभूरुह्दशस्ताः दृढाः कार्यसौकर्यशालिनो दृष्टूणां नयनानन्दकारिणः विरकालवर्तिन इत्येतेषां स्वरूपगुणा उक्ता भवन्ति ॥ १७॥

मधूकिमिति । मधूकादीन्क्षीरप्रधानवृक्षान् तिर्थेग्दारु-स्थापने सालभिक्षकादिचित्रकार्थेष्विप न योजयेदिति भावः । कृत इति चेत्— तादृशक्षीरप्रधानवृक्षाणां अतिदै बिल्यं सर्वत्र प्रसिद्धम् । किञ्च तावत्कालक्रमेणान्ततः क्षीरप्रसरणवान् शीर्णाः, भिक्षाः, वक्रा वा भवेयुरिति भावः ॥ १८॥ गजदन्तप्रभिन्नाश्च वक्रा भिन्नास्तथा वने ॥ १९ ॥
पिक्षिहीना दिवाभीतैरुषिताश्च (द्विजाधमैः) ।
विद्युता भिन्नवृक्षाश्च योधानामिषुभिर्हताः ॥ २० ॥
कण्टकावृतदेहाश्च न प्रशस्ताः प्रकीर्तिताः ।
उदीच्यां शियता वृक्षा देवालयशुभप्रदाः ॥ २१ ॥
ऐन्द्रचां दिश्यथ वारुण्यामुदीच्यां वा विशेषतः ।

नाडी बृक्षा इत्यादि व्याख्यायते। यथा — नाडी बृक्षाः सिराप्रधाना वृक्षाः सिरावाहुल्यवन्तो वृक्षा इति यावतः। पित्रवृक्षा अत्यन्तं सृक्ष्मकृशवृक्षाः; शान्वाहीन वृक्षा इति केचित्। गुलिकाभित्रदारवे। गुलिकाभिलें ष्टलगुडादिभिर्मित्रशाला इत्यर्थः। तथा गजदन्तेन खण्डिताः, वने स्वयमेव विक्रमाण मुपेत्य प्रवृद्धा वृक्षाः, तथा पित्रिभिर स्पृपिता वृक्षाश्च, तथै वोल्क् कादिभिर धमैः पिक्षिभिराकान्ता वृक्षाश्च, तथा वज्रपातेन, गजगिततेन, विद्युत्स्फुरणवेगेन चित्राः क्षान्ता वृक्षाश्च, तथा व्याधादीनां शर्व्यभावं गताश्च वृक्षाः, तथा दिक्षणिशरस्कतया शिवता मुण्डिता वृक्षाः बहुकण्टकवन्ते। वृक्षाश्चेताह्शा वृक्षा मनुष्यालय-स्थापनयोग्या न भवन्ति। चित्रादिश्वक्षणकर्मण्यपि नाईतां प्राप्तुवन्तीति शिल्प समयः॥ २१॥

उदीच्यामिति । उदीच्यां दिशि शयिता वृक्षाः देवालय-

शियताः पातिता इक्षाः प्रश्नस्ता मानुपालये ॥ २२ ॥ पितता दक्षिणाशायां तथा प्रेतवनं गताः । दुष्टभूमिस्थिता इक्षा वर्ज्या निन्द्यादशुभेष्सुभिः ॥ नागाधिपं इक्षपति पयसा पायसेन च । तपियत्वा विशेषेण वने छिन्द्याद्बुधोत्तमः ॥ २४ ॥ काले शुभे स्वस्तिघोषः खण्डितांस्तान्वनान्तरात् । शुभ्रवणहिमशृङ्गेर्द्यभैर्वाहयेद्बुधः ॥ २५ ॥ स्थापयेच्छुद्धदेशे तानिधवासाय निश्चितः । संवत्सरो(रं) वा पण्मासान् मासत्रयमथापि वा ॥२६॥

निर्माणविषये प्रशस्ताः तथेवैन्द्रगामुदीच्यामथ, वारुण्यां वा दिशि स्वयं पतिताः पातिताश्च वृक्षाः मनुष्यालयादिनिर्माणकार्येषु शुभप्रदा इति भावः । दक्षिणादिङ्मुखतया पतिता वृक्षाः, दमशानभूमिस्थिता वृक्षाः, तथा म्लेच्छाध्युषितभूमिस्थिताश्च वृक्षाः न शुभफलप्रदा इति भावः । देवालयानिर्माणादिषु ताहश-दोषदुष्टा वृक्षा अवद्यं परिहायी इति वैदिकाः ॥ २३ ॥

नागाधिपमिति । खस्वकार्योचितानां तरूणां छेदनानन्तरं तादशतरूणामधिनाथं अनन्तं भुजगेशं पयसा, पायसेन वा विशेषतोऽभ्यच्यं तपियित्वा तान्यक्षान् खण्डशरछेदयेत् । तदनु तथा खण्डितान् दारुखण्डान् सुवर्णश्कीरश्चभवर्णेः वृषभेरुह्य-

## अधिवासाय तान्न्यस्य माल्यगन्धार्चनादिभिः। रक्षणं कारयेद्धीमान्वास्तुशास्त्रविशारदः॥ २७॥

# इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे द्रव्यसंग्रहणकथनं नाम चतुर्थोऽध्यायः॥

मानान शकटान्नीत्वा, शुद्धदेशे स्थापियत्वा, संवत्सरावधि, षण्मासावधि, मासत्रयकालावधि वा तांस्तरुखण्डानिधवासाय स्थापयेदिति । अधिवासनं नाम छेदितानां तरूणां श्लीरादि-शुष्कीकरणाय न्यसनिमिति । तच द्विविधम । जलाधिवासनम् , स्थलाधिवासनक्ष्रेति । केषाञ्चित्तरूणां जलाधिवासनं बलकरं भवति । अन्येषां तरूणां तु भूमा प्रच्लायतलेऽधिवासनं बलकरम् । केषाञ्चित्तरूणामातपे न्यसनं बलकरमिति च विवेक: इति द्रव्यम्रहणविधानमुक्तं भवति ॥

इष्टिकानिर्माणप्रकारशिलापरीक्षादिकं तु मया कृतायां शिल्पकलादीपिकाच्याख्यायां विस्तरशः प्रपश्चितम् । विस्तरभयानेह लिख्यते । अतस्तत्र द्रष्टव्यमिति ॥

इति श्रीमदनन्तक्वणभट्टारकविरिवतायां प्रमाणबीधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां चतुर्थोऽध्यायः॥

### अथ भूपरीक्षाकथनं नाम पश्चमोऽध्यायः ॥

**-≺+**≫ ⊗+**>-**

पुरा भूमिरियं धात्रा विशाला च वसुन्धरा।
जलाधारान्त्रिता सृष्टा सशैलवनकानना ॥ १ ॥
हिमवद्विन्ध्यमलयैरन्यैः कुलमहीधरैः।
कनकायैर्दिव्यलोहंगीर्मिता च समन्ततः॥ २ ॥
तथापि भूगर्भसारात् कचित्स्वादुरसान्त्रिता।
कचिद्रसेन हीना च कचिदुष्णा च शीतला॥ ३ ॥
कचिद्रशिकरसत्वाद्धा कचित्सत्वस्तगावृता।
कचिद्रशिकरसत्वाद्धा कचिद्देगकारिणी॥ ४ ॥
इस्येवं बहुधा जाता कालमेदेन भूरियम्।

#### ॥ पञ्चमा ऽध्यायः॥

अथ भूपरीक्षाकथनात्मकः पद्ममाध्यायः प्रारभ्यते — पुरेति । पुरा जगत्सृष्टिकाले धात्रा विश्वकर्त्रा ब्रह्मणा इयं भूमिर्विशाला वसुधारिणी च स्वादुजलान्विता शैलोद्यान-लोहादिसहस्तुभरिता च सृष्टा, तथापि भूम्याः गर्भवेगवशात कचित्प्रदेशे स्वादुजलान्विता, कचिन् कदुजलान्विता, कचि-जलहीना च भूरियं सञ्जातेत्यादिस्सुगमार्थः ॥ ४॥

परीक्षयेद्वास्तुभूमिमतस्सह्रक्षणान्विताम् ॥ ५ ॥
उत्तमा मध्यमा भूमिरधमा चेति सा त्रिधा ।
विभक्ता गुणभेदेन शास्त्रज्ञैः पूर्वस्वरिभिः ॥ ६ ॥
रसवर्णस्पर्शगन्धेरन्यैरिप च लक्षणैः ।
परीक्षयेदिमां भूमिं वास्तुयोग्यां बुधोत्तमः ॥ ७ ॥
माधुर्यमृत्तिका भूमिदेवित्रदितप्रदा ।

परीक्षयेदिति । अतः पूर्वप्रतिपादितक्रमेण कालभेदेन
गर्भवेगवशेन च भूम्याः कचित्सुखप्रदृत्वं, कचिद्मौख्यप्रदृत्वमि
सञ्जातम् । तस्माद्वुवोत्तमम्सुखादिमङ्गलाशंसी पुमान् देवालयनगरपुरप्रामभवनादिनिर्माणसमये निर्माणात्पूर्वमेव तादृशभूम्यास्सद्सल्लक्षणं परीक्ष्योत्तमां भूमिमेवाश्रयदित्युपदेशः ॥

सा च भूमिरुत्तमा, मध्यमा अधमा चेति तत्तद्गुणादिभि-श्विया विभक्ता। देवालयाय उत्तमा भूरेव प्राह्या। मनुष्या-लयाय तु उत्तमा मध्यमा भूरीप संप्राह्या। सर्वत्र अधम-लक्षणान्विता भूमिरवद्यवर्ज्येत्युपदेश:। भूम्याः परीक्षणं तावन् रसेन, वर्णेन, स्पर्शेन, गन्धेन चान्येश्च व्यक्ताव्यक्तेर्लक्षणैः कार्यमिति शास्त्रज्ञाः पूर्वीचार्या वदन्तीत्यर्थः ॥ ७ ॥

अथ ब्राह्मणादिचातुर्वेण्यभेदेन पथमतो भूमिलक्षणमाह
माधुर्यमृत्तिकेत्यादिना स्रोकषट्केन — मधुरजलसंयुक्ता

तथोदुम्बरद्वक्षाट्या स्वतवर्णा च स्रिप ॥ ८ ॥
(उदीच्यां च जलोपेता भूरियं चोत्तमा मता ।)
कषायमृत्तिका भूमी रक्तवर्णा च भूरिप ॥ ९ ॥
पूर्वभागजलोपेता तथाश्वत्थदुमान्विता ।
विपुला लोहयुग्भूमिः स्वत्रियाणां हितप्रदा ॥ १० ॥
नातिकृष्णा न रक्ता च प्रश्नदुमसमन्विता ।

म्मिर्देवानां विप्राणां च शुभप्रदा । देवालयार्थं ब्राह्मणगेहार्थं च बोग्येति भावः । तथोदुम्बरवृश्चसंपन्ना भूः श्वेतवर्णा च भूः दिश्चि नदीतटाकादिजलोपेता च भूरेवमाद्यूत्तमा भूमिर्देवविप्रशुभकरीति भावः । एताह्यैश्चतुर्विधलक्षणेर्युक्ता भूमिर्मुग्येति भावः । एवमुत्तरत्रापि क्षेत्रम् । एकलश्चणसमन्विता च भूः तेषां शुभप्रदेति सिद्धान्तः ॥ ८ ॥

अथ क्षत्रिययोग्यभूमिळश्रणमाह — क्षायमृतिकेति।
कषायरसयुक्ता भूमिः तथा रक्तवणा भूमिः तथा पूर्वायां दिशि
नषादिजळोपेता भूमिरश्रत्थदुमाळ्या भूमिर्विशेषतो वैश्वस्यशालिनी भूमिः कनकादिलोइखनियुक्ता च भूमिः क्षत्रियाणां
जयादिसर्वसंपत्कारिणीति भावः। एतादृशसर्वलक्षणयुक्ता मूमिरिप
दुर्लभेति भावः। एकद्विज्यादिलक्षणभागपि भवनादिनिर्माणाय
सङ्गादेति॥ १०॥

दक्षिणायां जलोपेता नातिनिम्नोन्नतस्थला ॥ ११ ॥
भूरियं वैश्यजातानां बलसंपत्करा मता ।
(कदुमृत्स्ना कृष्णवर्णा वटबृक्षसमन्विता ॥ १२ ॥
वारुण्यामुदकोपेता श्रूद्राणां क्षेमकारिणी ।)
इत्येवं जातिभेदेन कथितं भूमिलक्षणम् ॥ १३ ॥
श्रीवृक्षेनिम्बकाशोके रसनैः क्रमुकेरिष ।
सोवीरेरिङ्गुदीभिश्च रसालैबंजुलैरिष ॥ १४ ॥

अथ वैश्ययोग्यभूमिलक्षणमाह — नातिकृष्णेति । नाति-कृष्णवर्णा भूमिः तथा च नातिरक्तवर्णा, तथा प्रश्वश्वसमन्बिता च भूमिस्तथा दक्षिणायां दिशि नद्यादिजलोपेता भूमिर्नाति-निम्नोभतस्थलान्विता च भूमिः वैश्यानां सर्वसंपत्पदा भवेत् ॥

अथ श्रूत्योग्यभू मिलक्षणमाह -- क्रुमृत्स्नेति । करु-जलान्विता भूमिः कृष्णवर्णा च भूमिस्तथा वटवृक्षसमन्विता च भूमिस्तथा वारुण्यां दिशि नद्याद्युदकसमन्विता च भूमिस्तथा कठिनस्पर्शा च भूमिरश्रूद्रजातानां स्वेक्षमकारिणीति भावः। इत्येवं चातुर्वर्ण्यभेदेन भूभिलक्षणमुक्तं भवति ॥ १३॥

अथ प्रकारान्तरेण सर्वजनयोग्यमूमिलक्षणमाह श्रीवृक्षेरि-त्यादिना-इह लोके विधात्रा स्थेषु तृणादिमहद्वस्तुषु केचित् वृक्षाः कासिश्चिदेशविशेष एवात्यन्तं फलिता भवेषुः। तादृशवृक्षा एव केसरैस्सप्तपेंग्वां कुद्दालैः कोविदारकैः।
आरम्बधेर्मधूकैर्वा प्रश्नेर्वा पाटलैस्तु वा ॥ १५ ॥
श्रीपर्णेर्वा शिरीवेर्वा पृतिकैः खदिरैस्तथा।
नदीभूर्जेर्नक्तमालैर्वेणुभिस्तिनिशैरिष ॥ १६ ॥
नळदेर्वीरणैर्घासैर्नारिकेलैरथापि वा।
मालत्या कुन्दलतया मुस्तादाडिममंजुलैः॥
हाक्षालतासमायुक्ता भूमिरेषा श्चभप्रदा॥ १७ ॥

स्थलान्तरे स्थापिता यदि तदा स्वल्पफलदा एव भवेयुः। त एवान्यत्र स्थले स्थापिता यदि तदानीमेवाङ्कुरादिहीना भवन्ति, अथवा कालक्रमेण श्वीणद्शां प्राप्तुवन्तीति प्रसिद्धिमालेक्य श्रीवृक्षानिम्बादिवृश्वाणां वर्धनकारिणी भूमिरेव सकलवास्तुकार्याय योग्येति समयः। एवमुत्तमभूमावारोपितास्तरको विशेषफल्दाः भवन्ति। मध्यमभूमावारोपिताः स्वल्पफलदाः। अधमभूम्या-मारोपिता वृक्षादयः स्वयमेव श्वीणा भवन्तीति प्रसिद्धिमवलम्ब्य श्रीवृक्षाग्रुपेता भूमिस्सर्ववास्तुयोग्या। अथवा श्रीवृक्षादि-वर्धनकरी च भूमिवास्तुयोग्या। तथा मालत्यादिलतावितति-वर्धनकारिणी भूमिक्ष वास्तुकार्यादिषु विशेषसुखदा भवेदिति भावः। एवमुत्तमभूमेर्लक्षणमुक्तं भवति।। १७॥ धेनुभिर्हरिणैर्नापि तुरगैर्ना निशेषतः।
पारावतैः कोकिलैर्ना शुकैः करिरथापि ना ॥ १८ ॥
कारण्डैश्रक्रवाकैश्र मयूरेराजहंसकैः।
गजैर्ना वृषभैर्नापि मेषसङ्घेर्निश्चेषतः ॥
भूमिरध्यपिता शस्ता सर्ववास्तुषुं कीर्तिता ॥ १९ ॥
लघुमैकतसंयुक्ता सुखस्पर्शयुतापि ना ।
निविडा खादुतोयाद्या समीपजलवर्षिणी ॥ २० ॥
मधुगन्धा पुष्पगन्धा सर्पिर्गन्धा च भूरपि।
स्थिरवर्णा च भूश्शस्ता सर्ववास्तुषु कीर्तिता ॥ २१ ॥

पुनरिप प्रकारान्तरेणोत्तमभूमिछश्चणमाह धेनुभि-रित्यादिना—धेनुभिरित्यादिश्लोकद्वयं सुगमम् । पूर्व धेन्वादिभि-रुषिता भूवीऽथवा धेन्वादिजीवजन्तूनामन्येषां च विहङ्गानां सौक्यवर्धनकरी भूमिषी बाग्तुकभिण फल्रदेति भाषः । एवमत्युत्तमभूमेर्छक्षणमुक्तं भवति ॥ १९॥

लघुमैकतेति । स्क्मिसिकतायुता भूमिः सुस्रश्यां भूमिश्चिचतुईस्रावधि खनने कृते वापीक्ष्यादे स्वादुरसजल-विषणी च भूः मृत्तिकां प्रति बहुशः परीक्षायामेकवर्णभासुरा भूमिरीप सर्वविधवास्तुकर्मणि प्रशस्ता सर्वेषां जीवानां सर्वेष्वपि समयेष्वत्यन्तसुस्रप्रदेति भाषः ॥ २१॥

सा भूमिरुत्तमा ज्ञेया त्रिरात्राङ्करविधिनी।
सा मध्यमा च विज्ञेया पश्चरात्राङ्करप्रदा॥ २२॥
मन्दाङ्करप्रदा भूमिरधमा चेति गद्यते।
सा वर्ज्या सर्वकार्येषु बीजानां क्षयकारिणी॥ २३॥
वर्ज्या कण्टकदृक्षित्र तिग्मदृक्षेविदारकैः।
वर्ण्याकेन समायुक्ता भूमिरिस्थगणैस्त वा॥ २४॥
रन्त्रान्विता च भूर्वज्या गर्ताद्यैश्च समन्विता।

पुनरिष प्रकारान्तरेणोत्तमभूमिलक्षणमाह — सेति । आढकादिबीजे उप्ते सित त्रिरात्रकालात्पूर्वमेव तद् क्कुरकारिण्युत्तमा
भूमिः । पञ्चरात्रेष्वक्कुरप्रदा मध्यमा भूमिः । पञ्चषण्णिशागमनानन्तरं क्रमशो मन्दं मन्द् मक्कुरप्रदर्शिनी भूमिरधमा ।
उप्तबीजानामक्कुरमप्रदर्शैव तत्क्ष्यकारिणी भूमिस्तु सर्वथा
अधमा । सर्वकार्थेष्विप दूरतो वज्येति भावः ॥ २३ ॥

एतावता प्रबन्धेनोत्तमभूमेर्छक्षणं बहुधाविष्कृत्येदानीमधमभूमिलक्षणमाचहे — वज्येत्यादिना । कण्टकदृक्षयुक्ता
भूमिस्तथा तीब्रोष्णकरदृक्षयुता भूमिः पत्रादिभिहिँसाकरैस्तरुभिर्युता भूमिश्च द्युभेष्युभिर्विष्यो । तथा बन्मीकयुता
भूमिरस्थिशकलयुता भूमिस्सर्वत्र रन्ध्रोपरन्ध्रयुक्ता भूमिः

वराहे रासभैव्याघ्रीस्सक्षाघेर्षुष्टजन्तुभिः ॥ २५ ॥
भल्ख्रुकैर्वनमार्जालैर्मूषकैष्टिश्रिकार्दिभिः ।
भूमिरध्युषिता वर्ज्या सर्ववास्तुषु हानिदा ॥ २६ ॥
भ्रमशानभूसमीपस्था तुषभारेस्समन्विता ।
कम्पेन भेदिता भूमिरियदग्धा च सर्वतः ॥ २७ ॥
भूमिरेवंविधा वर्ज्या कार्यज्ञैश्र शुभेप्सुभिः ।
इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे
भूपरीक्षाक्रमकथनं नाम
पञ्जमेऽध्यायः ॥

पृथुगर्तादिनिम्ने। त्रतस्थली भूमिश्च वास्तुकर्मणि वर्ज्येति भावः । किन्न वराहादिभिर्दुष्टसत्वरध्युषिता भूमिश्च वर्ज्यो । भूकम्पेन तन्न तन्न खण्डिता भेदिता च भूमिस्तथाप्रिज्वालाभिः समन्तत-स्तापिता च भूमिरशुभेष्सुभिर्वज्येति भावः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणवेधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुकास्त्रव्याख्यायां पञ्जमोऽध्यायः॥

## अथ भूमिग्रहणस्थनं नाम षष्टोऽध्यायः॥

परीक्षकैश्शास्त्रात्रिर्नानोपायैः परीक्षिताम् । उत्तमां मध्यमां वापि भूमिं प्राप्य बुधोत्तमः ॥ १ ॥ श्वेतमाल्याम्बरधरैः श्वेतगन्धानुलेपनैः । भृत्यैराप्तेश्युद्धवाग्भिस्सस्त्रक्षणसमन्त्रितेः ॥ २ ॥ श्वभे म्रहूर्ते सस्त्रमे खनितादीनथाचियेत् ।

#### ॥ पष्ठाऽध्यायः॥

अथ परीक्षिताया भूमेस्स्वीकरणपकारकथनात्मकं पष्टाध्यायं विशिनष्टि परीक्षकेरित्यादिना—देवालयायोत्तमभूरेव स्वीकार्या । मनुष्यालयाय तु उत्तमा । तदलाभे मध्यमा च भूः स्वीकार्ये-त्याद्याप्तपरीक्षकेर्बहुविधेरुपायस्तत्तस्थलानुकूलैः परीक्षिताया भूमेः स्वीकरणं तु विधिवदेव कार्यमिति न्यायमनुसन्धाय तादृशभूपरि-प्रद्यक्तारं कथयति — नगरपुरमामादिवास्तुयोग्येयं भूरिति परीक्षकेरिशिलपवर्येः परीक्षितां निर्दिष्टां भूमि समीकुर्यात् । तत्पूर्वं तादृशसमीकरणोपकारभूतानां खनित्राद्यायुधानामर्चनं तु सङ्क्षणान्वित्रभृत्येः कार्यदित्यनुष्टानमिदं देवागारमनुष्या-गार्योक्षभयोरि तुल्यमिति भावः ॥ २ ॥

नवा भूरथवा पूर्व प्रजाध्युषितभूर्यदि ॥ ३ ॥ नरेन्द्रैग्रीमनिर्माणकायर्थि खीकृता भवेत । वास्तुनाथार्चनं शस्तं श्रोत्रियैर्वेदपारगैः ॥ ४ ॥ पुण्याहं वाचयेतपूर्व विश्रेरागमवेदिभिः । प्रोक्षयेत्त जलैदिं व्यवस्थान्तिहोमं च कारयेत् ॥ ५ ॥ वास्तस्बरूपं विज्ञाय हेमगन्धाक्षतादिभिः। वास्तुनाथार्चनं कुर्यात्कारयेद्वा द्विजोत्तमैः ॥ ६ ॥ भूदेवीमर्चयेत्पश्चाद्गन्धपुष्पाक्षतादिभिः । तद्जुज्ञां समासाद्य शुभकाले प्रसन्नधीः ॥ ७ ॥ भूसमीकरणं कार्यं महोक्षेत्रश्वेतवर्णकेः । बलिकमीविधानश्च राष्ट्रक्षेमकरं भवेत् ॥ ब्राह्मगान्भोजयेत्पश्चात्तोषयेद्दक्षिणादिभिः ॥ ८ ॥

अनन्तरकरणीयमाह — नवेति । आदी स्वेनैव गृहीता नवीना भूमिवी पूर्वमेव जलवासान्विता वा भूमियेदि तावन् पुरनगरनिर्माणाय यदि गृद्धेत, तिहैं नराविषो वा यजमानी वा ताद्दशभूमौ शयानस्य वास्तुनाथस्यार्चनं वेदविद्धिनीद्धाणोत्तमेर्यथा-विधि कारयेदित्यर्थः ॥ ४ ॥

तदनन्तरकरणीयमाह पुण्याहं वाचये।दित्यादिना— पुण्याहवाचनजलसंत्रोक्षणवास्तुनाथाचनवीलकमंविधानानि शास- समीकृते स्थले पूर्वमैशान्यां खननं शुभम् ।
वारुण्यामथवा कार्य शुभकाले विशेषतः ॥ ९ ॥
इष्टिकान्यसनात्पूर्व पूर्यद्वर्भमादरात् ।
सं च विप्रादि मेदेन चतुर्धा सिश्चगद्यते ॥ १० ॥
बाग्नं गर्भ पूर्यत्त पुर्सकर्यञ्चस्त्रकैः ।
स्थात्रं गर्भ पूर्यच्च सङ्गच्छत्रादिभिद्दिम् ॥ ११ ॥
वैश्यं गर्भ पूर्यच्च सण्डिक्वस्त्रकैरिप ।
शूद्रं गर्भ पूर्यच्च सीरकैर्वस्त्रकरिप ॥ १२ ॥
देवालये दैवगर्भे रत्नन्यासो विशेषतः ।

संप्रतिवन्नानि । महोक्षेः सीराहिना भूसमीकरणादिकन्तु निर्माणादीनां सौकर्यावहमिति भावः। पुण्याहं वाचयेदित्यादि- ऋतेकाः स्पष्टार्थाः॥ ८॥

समीकृत इति । पुरनगरमामादितत्तद्धास्तुनिर्माणाय परीक्ष्य स्थीकृते स्थले श्वेतवर्णवृष्यमेरुद्धमानसीराद्येः निम्नोन्नतरिहतं यथा तथा समीकृते सित प्रायशो देशेषु ऐशान्यां किन्वेत् वारुण्यां दिशि शुभकाले खननं कार्यम् । किमर्थे १ प्रथमेष्टिकान्यसनार्थम् । अयमेषे प्रयन्नेव वास्तुभूमभ्यदेशे गर्भद्रव्यनिक्षेपणं कार्यम् ॥

दैववास्तुषु सर्वेषु सौवर्ण भाजनं ग्रुभम् ॥ १३ ॥ सीवर्ण राजतं वापि ब्रह्मक्षत्रियवास्तुषु ! शुद्रजानां विशां शस्तं राजतं भाजनं मतम् ॥ १४ ॥ अन्येषां वास्तुभूमी तु ताम्रजं भाजनं शुभम् । भाजनं पड्डिका वापि पृथुपट्टमथापि वा ॥ १५ ॥ स्रीगर्भेण यथा जीवो वर्धते भ्रवि नित्यशः। तथा भूगर्भमाहात्म्यात् जीवराशिस्तु वर्धते ॥ १६ ॥ तत्रत्यानां सुखं दिव्यं यावद्वभी न नश्यति । तस्माद्धर्भ शिल्पिवरैश्शाश्वतं कारयेद्ध्वति ॥ १७ ॥ तच चिह्नं लिखेत्पट्टे गन्धपुष्पार्चनं तथा ! तत्पट्टं भाजने न्यस्य तन्मञ्जूषागतं नयेतु ॥ १८॥ वास्तुभूमध्यदेशे तां मञ्जूषां स्थापयेद्वुधः। गन्धमाल्याचेनं श्वस्तं जयशब्दपुरस्सरम् ॥ १९ ॥

स च गर्भन्यासो ब्राह्मणगर्भः क्षत्रियगर्भः वैदयगर्भः श्रुद्रगर्भ इति चतुर्धा भवति । देवालयवाग्तुभूमौ कार्यो देवगर्भन्यासस्त्रन्य एव भवति । सौवणीदिनिर्मिते पट्टे यथाविभवं पृथुग्टे वा तत्तज्जातियोग्यलक्षणानि विलिख्य तं पट्टं सौवणीदिरचितभाजनान्तरे विन्यस्य तच्च भाजनमयोमय-पेटिकायां संस्थाप्य तान्तु पेटिकां द्युभे काले वास्तुमध्यदेशे

आच्छाद्य तां मृदा शिल्पी वास्तुनाथं हृदि स्मरेत्। ब्राह्मणांस्तोषयेत्पश्चाद्भोजनाद्यैर्विशेषतः ॥ सर्ववास्तुष्विदं शस्तमीरितं शास्त्रपारगैः ॥ २०॥ समीकृतस्थले पूर्वमेशान्यां खनने कृते । वारुण्यामथवा शस्ते लग्नकाले विशेषतः ॥ २१॥ इष्टिकान्यसनं कार्यं स्वस्तिघोषपुरस्सरम् ।

खननं कृत्वा तद्वटे निक्षिप्य मृदाऽऽच्छाद्य ब्राह्मणान् भोजनादि-वानैस्तोषयेदित्यर्थः । देववास्तुकर्मणि सीवर्णमेव भाजनं शस्तम् । विप्रक्षत्रियवास्तुषु सौवणं राजतं वा शुभप्रदम् । वैदयशुद्भवास्तुषु रजतनिर्मितभाजनं शस्तम् । अन्येषां वर्णानां वास्तुकर्मणि तु ताम्रनिर्मितमेव भाजनं शस्त्रमिति विवेकः । ब्राह्मणगर्भपट्टे पुस्तकरूपं यज्ञसूत्ररूपं वा एतदुभयं वा चित्रं छिखेत्। अत्रिय-गर्भपट्टे खङ्गरूपं, चामररूपं (छत्रादिरूपं)चित्रं लिखेत्। वैश्यगर्भ-पट्टे तुलारूपं चित्रं लिखेत । शूद्रगर्भपट्टे सीरं वस्नं च चित्रं लिखेत् । 'देवालये देवगर्भे रत्नन्यासो विशेषतः' इत्युक्तत्वात्सति विभवे सर्वेरिप सर्वेषु वास्तुषु रत्नन्यासश्च ताम्रादिपट्टेन सह शुभप्रद इति संप्रदायविदः। चिराय यथा गर्भभाजनं न विनकस्यति तथा तद्वक्षणोपायो गर्भन्याससमय एवोपायक्नैशिकाल्पाचार्यवर्गैः कारयेदिति भाव: । सर्वमन्यत्युगममिति ॥ २० ॥

पुरन्धीभिश्र कन्याभिरवटे जलसेचनम् ॥ २२ ॥ कारयेत्कार्यकालज्ञिश्चरपी सर्वेषु वस्तुषु। दीपारोपं हेमवर्षं नानादानानि कारयेत् ॥ २३ ॥ सर्वमङ्गलघोषेश्र खस्तिशब्दैश्र शिल्पिराट्। वास्तं प्रदक्षिणीकृत्य वरवस्त्रोत्तरीयकः ॥ २४ ॥ मङ्गलाचरणं कृत्वा प्राप्तस्वर्णादिदक्षिणः। कङ्कणश्च करे धृत्वा ज्ञापयेत्कशतक्षकी ॥ २५ ॥ सम्यक्तप्तं वक्रहीनं कक्रशं कुङ्कमान्वितम् । स्तप्रसारे कलिते वास्तुनिर्माणभूमिषु ॥ २६ ॥ ऐशान्यां विन्यसेत्प्राज्ञः ककशं तं प्रसन्नधीः। स्मृत्वा मनसि कार्यज्ञो देवता मङ्गलप्रदाः ॥ २७ अधोभित्त्यादिकं कृत्वा दृढी कृ याच तद्बुधः। रक्षयेच यथा तत्र दुपणं न प्रमज्यते म २८॥

समीकृत इति । शुभकाले पुरन्ध्रयादिभिरवटार्थं जलसेचनं कार्यम् । तद्तु पूर्वोक्तसमीकृतस्थले ऐशान्यां तादृश-मवटं कृत्वा सभीकृतस्थले ककशं सुतमं इष्टिकां ककशकारिभित्ति-कारिश्च तक्षकेश्च विन्यस्य तदुपरि भित्तिन्यासं कारयेत् । अयमेव प्रथमेष्टिकान्यास इत्युच्यत इति । शेषं सुगममिति । तदा

दृढीकृतेऽथ भिन्यादिकर्म कुर्याद्यथाविधि । इत्येवं तक्षकप्रुष्टैः कार्यज्ञैर्ज्ञेयमीरितम् ॥ २९ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे
भूमिमहणकथनं नाम
पन्नोऽध्यायः॥

स्थपतेः करे कङ्काणधरणम् । वास्तुप्रदक्षिणादिकन्तु शास्त्र-संप्रतिपन्नम् ॥ २९ ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाण**बोधिन्याख्यायां** विश्वकर्मवास्**ब्र**शास्त्रव्याख्यायां षष्ठोऽध्यायः॥



## अथ प्रामलक्षणकथनं नाम सप्तमोऽध्यायः॥

देवतानां नराणाश्च गजगोवाजिनामि ।

निवासभूमिविश्वल्पज्ञैर्वास्तुसंज्ञमितीर्यते ॥ १ ॥

वास्तुभूर्विविधा ख्याता स्थलभेदात्क्वचित्क्वचित् ॥ २ ॥

चतुरश्रायता भूमिर्वर्तुला च त्रिकोणगा ।

मर्दलाकारवत्येषा प्रशस्ता वास्तुकर्मणि ॥ ३ ॥

निम्नोन्नता च या भूमिविश्वरोहीना च भूरपि ।

#### ॥ सप्तमोऽध्यायः॥

अथ समप्रधामलक्षणात्मकं सप्तमाध्यायमारभेत— देवतान।मित्यादिना । देवनृपगवादीनां वासभूमिर्वास्तुसंज्ञेति शिल्पवेत्तारः । तादृशवास्तुभूभिस्तावत तत्र तत्र स्थलभेदेन बहुधा
ख्याता । तथा चतुरश्रा वास्तुभूभिः, आयता वास्तुभूभिः,
वर्तुलाकारा वास्तुभूभिः, त्रिकोणाकारा वास्तुभूभिः, मर्दलाकारा
वास्तुभूमिरिति मुख्यतया पञ्चभेदा गण्यन्ते । अत्र विकोणाकारा
भूमिने वास्तुयोग्येति केचित् । नगरादिषु सा च न दोषायेत्यन्ये । तथा निम्नोन्नता भूमिरत्यन्तं निम्नभृमिश्चात्यन्तमुन्नतः
भूमिश्च न निर्माणार्हा भवतीति स्फुटमेव ॥

वकाकृतिश्च भूरन्या वर्ज्या सर्वेषु कर्मसु ॥ ४ ॥
संप्राप्य चोत्तमां वास्तुभूमिं निर्माणकोविदः ।
संप्राप्तद्रव्यराशिश्च यतेत पृथुकर्मणि ॥ ५ ॥
आद्यस्तु मण्डकग्रामः प्रस्तरस्तदनन्तरम् ।
बाहुलीकस्तृतीयस्तु पराकस्तु चतुर्थकः ॥ ६ ॥
चतुर्प्रेखः पश्चमः स्थात् षष्टः पूर्वग्रुखस्तथा ।
सप्तमो मङ्गलग्रामस्त्यष्टमो विश्वकर्मकः ॥ ७ ॥
नवमो देवराङ्ग्रामो विश्वेशो दशमो मतः ।

तथा द्वारादिप्रवेशभूमी वैशालयवती क्रमेण वैशालये श्रीयमाणे उन्ते शिरोहीना शिरसा हीना च भूमिन शस्ता। इयमपि प्रायशस्त्रिकीणाकार भृतुल्येति मति: । भुजगगित-वद्धकाकितिवीस्तुभूमिश्च वच्यो । पूर्वीध्याये बहुवा निर्दिष्टामुत्तमां भूमि स्वीकृत्य समीकरणादि च कृत्वा इष्टिकाशिलादारुमु लानि द्रव्याणि च सङ्गृह्य अनन्तरं समुचितसमये प्रथुकमीणि यतेत । प्रथुकमी तावद्भित्तिनिर्माणादि: ॥ ५ ॥

अय द्वादशघा प्रामभेदं विशिनष्टि — आद्यस्तिवि । आद्यो मण्डकप्रामः । द्वितीयः प्रस्तरप्रामः । दृतीयो बाहुलिक-प्रामः । चतुर्थः पराकप्रामः । पञ्चमश्चतुर्मुखप्रामः । षष्ठः पूर्वमुखप्रामः । सप्तमो मङ्गलप्रामः । अष्टमो विश्वकर्मप्रामः । एकादशस्तु कैलासो द्वादशो नित्यमञ्जलः ॥ ८ ॥
इत्येवं द्वादश ग्रामाः शिल्पशास्त्रे प्रकीर्तिताः ।
एतेषां प्रामवर्गाणां लक्षणं कर्त्यिते क्रमात् ॥ ९ ॥
॥ तत्र प्रथमस्य मण्डकग्रामस्य लक्षणम् ॥
प्राचीं गता ग्रुख्यवीथी वारुणीं स्पृश्चते यदि ।
अन्याभितिस्रभिर्युक्ता स्थली स्थानग्रुख्यवास्तुषु ॥

वारुण्यां देवतागारं विन्यसेच क्रमाद्यदि । विप्रैरिधिकसंख्याकेंर्मण्डकग्राम ईरितः ॥ ११ ॥

नवमो देवेशनामः । दशमो विश्वेशनामः । एकादशः कैछास-न्नामः । द्वादशो नित्यमञ्जलमाम इति विवेकः । एतेषां सममं छक्षणं क्रमशो वक्ष्यत इति ॥ ९ ॥

तत्राचस्य मण्डकमामस्य लक्षणमाह — प्राचीमिति ।
पूर्वप्रतिपादितेषु सद्धास्तुषु यत्र स्थले प्राचीदिशो मुख्यवीथी
प्रतीचीं दिशं गाहते, यत्र वारुण्यां दिशि शिवस्य विद्योवी
मिदिरं निर्भीयते, तादृशमिदरं तां च मुख्यवीथीमाष्ट्रस्य
कुवेरेन्द्रयमदिग्भाजस्तिस्रोऽन्या विपुला वीण्यो वर्तन्ते; यस च
इतरजनसंख्यापेक्षया विप्राणामेवाधिकसंख्या भवति, तं मण्डकप्राममिति सिद्धान्तिनो वदन्तीति भावः ॥ ११ ॥ १॥

अथ द्वितीयस्य प्रस्तरम्रामस्य लक्षणम् ॥
प्राक्त्रतीचीप्रतोल्यस्तु चतस्तः संमुखान्विताः ।
तथैव यत्र संभक्ता दक्षिणाधनदाश्चयोः ॥ १२ ॥
मध्यगा सैव वीथी तु मध्यवीथीति गद्यते ।
मध्यभागस्थितं श्चर्यमन्दिरं सुन्दराकृति ॥ १३ ॥
परिघाकारवीथी वा परितः परिघापि वा ।
पूर्वद्वारसमोपेतं प्रत्यग्भागजलाश्चयम् ॥ १४ ॥

अथ दितीयस्य प्रस्तरमामस्य लक्षणमाह — प्रािश-त्यादिना । यत्र मामे प्राची दिशमारभ्य वरुणदिग्गामिन्य-श्चतस्रो वीध्यस्तथैव दक्षिणां दिशमारभ्योदीचीदिग्गामिन्य: चतस्रो वीध्यो वर्तन्ते, सोऽयं मामो नाम्ना प्रस्तरमाम इति भण्यते ॥

अस्मिन्प्रस्तरमामे सर्वा अपि वीध्यः परस्परं सम्मुखगृहान्विताः कार्याः । किञ्चात्र सर्वत्र वीथीषु मध्यगामिनी या
तिर्यग्वीथी तस्या एव मध्यभीथीति व्यवहार इति भावः ।
प्रामस्यास्य मध्यभाग एव शिवस्य मान्दरनिर्माणङ्कार्यम् ।
किञ्चामुं न्नामं परितो लघुपरिखां वा परिखाकारवीथीं वा
कारयेत् । अपि च ऐन्द्रगामेव दिशायामस्य प्रामस्य मुख्यमार्गकरूपनमित्युक्तत्वात् अस्यैन्द्रदिग्गतो मुख्यो मार्ग एक एव

विपणिश्वाप्यथैशान्यां बहुवस्तुसमावृता ।
विप्रैरिधिकसंख्याकैस्स युक्तः प्रस्तरो मतः ॥ १५ ॥
अथ तृतीयस्य बाहुलिकग्रामस्य लक्षणम् ॥
प्राक्प्रतीच्योः पश्च वीध्यो वर्तन्ते विपुला यदि ।
तथैव याम्यां कोवेरीमाश्रिताः पूर्वदिङ्मुखाः ॥
लघुवप्रेण संयुक्तो विपण्यादिभिरावृतः ।
मध्ये शिवस्थलोपेतो दक्षिणस्थजलाशयः ॥ १७ ॥
नानाजातिभिराकीणों ग्रामपालालयान्वितः ।

नान्यत्रेति सूच्यते । वापीतटाकादिकन्तु वारुण्यां दिइयेव । विपणिस्त्वैशान्यामेव कार्येति । किञ्चेतरजनगृहापेक्ष्या विप्रजाति-गृहाधिक्यमेवाहेति प्रस्तरमामलक्षणार्थः ॥ १५ ॥

अथ तृतीयस्य बाहुिकिश्रामस्य लक्षणमाह् — प्रागिति । यत्र प्रामे प्राचीदिगारच्याः विपुलाः पञ्च वीष्यः प्रतीची दिशं भजन्ति, सोऽयं प्रामी बाहुिलक इति निगद्यते ॥

किञ्चास्य प्रामस्य प्रतीच्यामेव सुख्यद्वारं कल्पनीयम् । प्रामस्यास्य मध्यभाग एव शिवमन्दिरानिर्माणमिष शस्तम् । प्रामोऽयं लघुवधेण संवृतो भवति । बहुवस्तुसमृद्ध-विपणिमन्याञ्च सौकर्यकारिणी शालां यथेष्टस्थले स्थापयेदिति भावः । नैयत्येनात्र जलाधारमूभिस्तटाकादिः दक्षिणस्थामव

सस्यभूमिसमायुक्तो ग्रामो बाहुलिकः स्मृतः ॥ १८॥
अथ चतुर्थस्य पराकत्रामस्य लक्षणम् ॥
एकत्रीथ्या समायुक्तः कौबेर्यामैश्चगेहभाक् ।
सहस्रजनता यत्र विप्रहीना च भण्यते ॥ १९॥
यस्यां जलाशयोपेतः कार्षिकैर्वहुभिर्धुतः ।
पश्चिमद्वारसंयुक्तः परिघासंवृतोऽपि वा ॥ २०॥
याम्यभाग्विपणिश्चैव शालीसस्यरसान्वितः ।
सोऽयं ग्रामश्शास्त्रविद्धिः पराक इति कीर्त्यते ॥

कार्यः । किञ्चायं प्रामो प्रामाधिपालयसमेतो बहुजातिजनाकुलश्च । किञ्चामुं प्रामं परितः सस्ययोग्यभूमिश्च शस्तेति बाहुलिक- प्रामलक्षणार्थः स्फुटः ॥ १८ ॥

अथ चतुर्थस्य पराक्रमामस्य लक्षणमाह — एक् बीध्येति । यत्र स्थले एका मुख्यबीथी अतिदीर्घा वर्तते, उत्तरस्यां दिशि कल्पितं शिवमन्दिरम्, प्रादक्षिण्यक्रमेणाष्ट्रता चतुरश्रा वर्तुला वा वीथी क्रियते, यत्र विभाणां संख्या दीनाऽन्येषां संख्याधि-क्यमाहतिक्रमेण किञ्चिन्न्यूनाधिकसद्दस्रजनता गण्यते, यत च दक्षिणस्यां दिशि तटाकादिजलाधारः, प्रायशः कृषीवलेरेवाकान्तः, वारुण्यां मुख्यद्वारेण संयुतश्च । परिखासंवृतोऽपि वेत्युक्तत्वात्केषा- अथ पञ्चमस्य चतुर्मुखग्रामस्य लक्षणम्॥

चतुर्दिक्स्थचतुर्द्वारं मध्यभाग्देवमन्दिरम् । पश्च वीथ्यः प्रतिदिश्चमथवा बादश्च स्मृताः ॥ २२ ॥

लघुवप्रेण संयुक्तो नानाजातिजनान्वितः।

किञ्च याम्यां दिशि क्षुद्रविषण्याद्युपेतः । सर्वेत्रादि-शब्देन कुला आम्बष्ठरजकादिजातीनां श्रामकार्यधुरन्धराणां गृहाद्यु-पेतत्वमुक्तं भवतीति प्रसिद्धिः । प्रायशोऽयं श्रामस्सस्यभूमि । परिवृतश्च भवतीत्यादिलक्षणं यत्न संभवति सोऽयं पराकश्मम इति पूर्वेण संबन्धः ॥ २१ ॥

अथ पञ्चमस्य चतुर्मुखमामस्य लक्षणमाह — चतुर्दिकस्थ-चतुर्द्वारमिति । यत्र शामे प्राच्यादिषु चतस्षु दिक्षु द्वारचतुष्कं क्रियते, प्रामस्य मध्यमभागे देवतायतनं क्रियते, तदायतनं परितश्चतस्वविष दिक्षु पञ्च वीध्यः करूप्यन्ते । यथैका मुख्या प्रतीलिका तदुभयतः प्रतीलिकाद्वयमिति । तथा चाहतिक्रमे विश्वतिवीथिकायुतमाम इति विवेकः ॥

अथवा प्रतिदिशं द्वाद्शवीथिकायुतो वा कल्प्यते, तद्दात्वेऽष्टचत्वारिंशद्वीथिकायुत इत्यर्थः । तदा महाचतुर्भुखप्राम इति नामभागिति केषाश्चिन्मतम् । सोऽयं प्रामश्शास्त्रविद्धिः चतुर्भुखप्राम इतीर्थत इति भावः । किञ्चायं चतुर्भुखप्रामो छघुवप्रेण

ऐन्द्रचामिष च वारुण्यां वाष्यादिजलसंयुतः ॥ २३॥
दक्षिणस्यां पण्यवीथी तंत्रेत ग्रामपालकः ।
भूपालाज्ञाकरी ज्ञाला कौबेर्यां कल्पिता यदि ॥
सोऽयं ग्रामरज्ञास्त्रविद्धिश्रतुर्मुख इतीरितः ॥ २४॥
अथ पष्टस्य पूर्वमुखन्नामस्य लक्षणम् ॥
प्राच्यां मुखद्वारयुतः परिखावृतवास्तुकः ।
वैद्यसंख्याधिक्ययुतः पण्यवीथीभिराकुलः ॥ २५॥

युतोऽपि शस्त एव, नानाजातिजनान्वितश्च भवति । प्रामस्थास्य वारुण्यामैन्द्रयां च दिशि वापीतटाकजलाशयादिः कार्यः । दक्षिणस्थां विपणिः, तत्रैव प्रामपालकार्यालयश्च कार्य इत्यर्थः । तत्समस्त्र-प्रसारणे भागे उद्गिच्यां भूपालाज्ञाकरी शाला कार्या । भूपालाज्ञाशाला तावत्तत्तन्त्यायादिकथनसभेत्यर्थः ; प्राड्वि-वाकादिशालेति यावत् । इत्येवं चतुर्भुखप्रामलक्षणमुक्तं बोध्यम ॥ २४ ॥

अथ षष्ठस्य पूर्वमुखमामस्य लक्षणमाह — प्राच्यामिति । यत्र स्थले मुखद्वारं प्राच्यां दिशि कियते । किन्न यत्र स्थले विशेषमहिता वास्तुभूमिः परिखावृता च कियते, ताहशोऽयं मामः पूर्वमुख इति पूर्वैमेहिषिभिरुदीर्यत इति स्रोकार्थः ॥

नानाजातिभिराकीणीं नृपालयसमन्वितः । उदीच्यामथ वारुण्यां देवतायतनं शुभम् ॥ २६ ॥ तत्र तत्र जलोपेतिश्रिश्वद्वीथीभिरावृतः । उपवीथीयुतो वापि पुरद्वारेण संयुतः ॥ २० ॥ ग्रामकार्यकरैरन्यैः संयुतश्च समन्ततः । नाम्ना पूर्वमुखग्रामः कथितोऽयं महर्षिभिः ॥ २८ ॥

अथ सप्तमस्य मङ्गलब्रामस्य लक्षणम् ॥

प्राच्यामपि च वारुण्यां मुखद्वारसमन्त्रितः ।

प्राचीदिशः प्रतीचीगाश्रतस्रो वीथिकास्तथा ॥ २९ ॥

किञ्चायं प्रामो नानाजातिजनावासभाक् च भवति । राजकीयव्यवहारभवनान्वितश्च भवति । चदीच्यां वारुण्यां वा दिशि देवमन्दिरं स्थाप्यम् । तत्र तत्र तटाकवाप्याद्युपेतास्त्रिंशस्त्रतोस्यः कल्पनीयाः । कचिदुपवीध्यादिकल्पनमोच्छिकमिति । किञ्च प्राम-कार्यकरैः कुलालाम्बष्टरजकादिभिः गेहानिर्माणञ्च तत्र तत्र यथास्थलं कार्यमिति । एतादृशलक्षणोपेतपृर्वमुख्यामस्य पुरद्वारञ्च महत्पीठोपेतं कार्यमित्येवं पृर्वमुख्यामलक्षणार्थः ॥ २८ ॥

अथ सप्तमस्य मङ्गलप्रामस्य लक्षणमाह — प्राच्यामिति।
यस्यां वास्तुभूमौ प्राच्यां प्रतीच्याञ्च दिशि गमनागमनयोग्यं
मुखद्वारयुतं कल्प्यते । तथा प्राचीदिशः प्रतीचीगाश्चतस्रो

याम्यकौबेरगा विथ्यः षड्भागेन समन्त्रिताः । चतुर्विश्वत्प्रतोलीभियुक्तः परिधयाद्यतः ॥ ३० ॥ प्रतीच्यां मध्यभागे वा देवतायतनं शुभम् । गोपुरेण समायुक्तो प्रामान्तरपथा युतः ॥ ३१ ॥ नानाजातिभिराक्रीणों विषण्यादिभिराद्यतः । मठमण्टपसंयुक्तो जलाधारसमन्त्रितः ॥

विषुला बीध्यस्त्रैयव दक्षिणोत्तरगाश्चतस्रो बीध्य एकभागभाजो भवन्ति, तस्या वास्तुभूमेर्मङ्गलप्राम इति शास्त्रपारगा वदन्तिति विवेकः ॥

प्रामिमं पड्नागं विभव्य प्रतिभागस्थलं वीथीचतुष्कयुतं कृत्वा तत्स्थलं परितः परिघामगाधाञ्च कारयेत् । तथा चाहति-क्रमेणास्य प्रामस्य चतुर्विशत्प्रतोलिका भवन्तीति भावः । सौधावल्युपेताया वीध्याः प्रतेतिकेति नामान्तरम् । किञ्च अस्मिन्मङ्गलप्रामे वारुण्यां दिश्यथवा मध्यभागे स्वेष्टदेवतायतनं कारयेत् । पूर्वोक्तमुखद्वारयुतन्तु गोपुरेण युतं प्रामाद्प्रामान्तर-गमनयोग्यपृथुपथा च संयुतं करणीयम् । तथा नानाजनान्वितो विपण्यादिभिश्चोपेतोऽयं प्रामो भवति । आदिशब्देन शाकादि-विक्रयस्थलं सर्वोपर्जाविनामावासशालादिरुच्यते । किञ्चास्मिन् मङ्गलप्रामे यतीनामावासयोग्यो भठः कार्यः, देवोत्सवार्थं मङ्गलप्रामे यतीनामावासयोग्यो भठः कार्यः, देवोत्सवार्थं

नाम्नायं मङ्गलग्रामो भण्यते शास्त्रपारगैः ॥ ३२ ॥ अथाष्टमस्य विश्वकर्मग्रामस्य लक्षणम् ॥ नदीतीरगता प्रायः उत्तमा वास्तुभूरपि । पूर्वपश्चिमगं द्वारमथवा दक्षिणोत्तरम् ॥ ३३ ॥ भूलाभे द्वाश्चतुष्कं स्याद्वप्रेणापि समावृतम् । चतुरश्रा वास्तुभूमिरथवा दैर्घ्यमानिता ॥ ३४ ॥ वारुण्यामैशगेहेन विपुलेन समन्वितम् ।

मण्टपाश्च । किञ्च सर्वो अपि वीध्यस्तत्न तत्र सुखलभ्य-जलाधारयुताश्च कार्यो इति मङ्गलभामलक्षणार्थः ॥ ३२ ॥

अथाष्ट्रमस्य विश्वकर्ममामस्य लक्षणमाह — नदीतीर-गतेत्यादिना । नदीतीरगतां पूर्वोक्तप्रकारेणोत्तमां वास्तुभूभि-मासाच यदि तत्र प्रामनिर्माणमधःप्रदक्षितलक्षणोपेतं कियते सोऽयं विश्वकर्मप्राम इति नामभाग्भवति ॥

कथंभूते।ऽयं प्राम इति चेद्विष्टणोति — प्रामस्यास्य वास्तुभूसिश्चतुरश्रा वा दैर्घ्यान्विता वा स्वीकार्या । तस्यां भूमौ प्राच्यां वारुण्यां च दिशि समसृत्वप्रसारं मार्गद्वयं कल्पनीयम । अथवा तादशस्थलसौकर्यामावे दक्षिणोत्तरिद्गातं वा मार्गद्वय-कल्पनं सोपपीठं कार्यम । यदि विशेषतो भूलाभस्तिहीं प्राच्या-दिषु चतसृष्विपि दिक्षु द्वारचतुष्कं समसृत्रप्रसारं समलक्षणभाक्

काळीभवनकेनापि प्राच्यां दिशि समन्तितम् ॥ ३८ ॥ वापीक्षपादिकेष्ठेकं निष्क्रेटेश्व समावृतम् । दक्षिणोत्तरमा वीष्यो द्वात्रिंशत्संख्यमा मताः ॥३६॥ प्राक्तप्रतीचीमता वीष्यप्पट्संख्याश्च (नियोजिताः) । तत्तत्स्थलवशात्श्चद्रवीथिका च प्रकीर्तिता ॥ ३० ॥ मटमण्टपसंयुक्तं वैद्यालयसमन्त्रितम् । पश्चद्वयगृहोपेता वीष्यस्तास्संप्रकीर्तिताः ॥ ३८ ॥ पद्सहस्राविधजनरावृतश्च समन्ततः । नरपालालयेषेपंतं न्याधिवित्सभया युतम् ॥ ३९ ॥

च कारयत् । विपुलमीशगह वारुण्यां, कालामवन च प्राच्या दिशि स्थापयेन् । कालीभवनकेनेति कप्रत्ययेन ईशगहापेक्षया देवीभवनस्य दैर्धादिमाने किञ्चिद्धीनत्वमुक्तमिति भावः । अपि चायं प्रामस्सर्वत्र बहुभिर्वापोक्स्यतटाकादिभिरारामैश्लोपेतः कार्यः ॥

किञ्चात्र प्रामे प्राक्त्रतीचीगताष्पडेव विषुठा वीथ्यः । दक्षिणोत्तरगाः प्रतेत्यम्तु द्वाञ्चिशदिति वीथीनामुपविधीनां च संख्येति भावः । यत्यादीनामावासयोग्यो मठः, देवोत्सवीचितो मण्टपादिः, वैद्यशाला प्रसिद्धा, एतैरुपेतो भवति । किञ्चात्र प्रामे पूर्वीक्ता अष्टत्रिंशद्बीध्यस्सर्वा अपि पक्षद्वयगृहान्विताः कार्याः । उपवीधीनान्तु नेदं सक्षणमुपपद्यते । किञ्चात्र पट्सह- ग्रामकार्यकरैरस्वर्वेरन्वितश्च विणग्गणैः । पण्यवीथीभिराकीर्णे धनिकेश्च समन्वितम् । वास्तुचिह्नमिदं नाम्ना विश्वकर्मेति चोदितम् ॥ ४०

अथ नवमस्य देवेदाग्रामस्य छक्षणम् ॥ कालीहरिहरादीनां दिक्पालानाञ्च सर्वशः । देवायतनसंयुक्ता प्राक्पश्चिमग्रुखान्विता ॥ ४१ ॥ विशेषतो जलोद्गारिभूरियं परिकीर्तिता । पक्षद्वयगृहोपेताः त्रिंशद्वीध्यः प्रकीर्तिताः ॥ ४२ ॥ वीथीद्वयञ्चैकपक्षमैच्छिका क्षुद्रवीथिका ।

स्नावधि जनता शस्ता भवति। यो नृपालयः, या च न्यायवादिनां सभा, ये च प्रामकार्यकराः कुलालाम्बष्टरजकाद्यः, क्रयविक्रय-जीविनो ये च विणगणाः, सर्वेषां पाकादिकार्योचितपण्यशालाह्या या चापणभूः, धनवन्तश्च ये कीर्तिताः, एतैरसर्वेरप्युपेतोऽयं प्रामो विश्वकर्भवामस्सर्वेष्विष प्रामेपूत्तम इति अस्य प्रन्थकर्तुराशयः प्रतिविते॥ ४०॥

अथ नवमस्य देवेशमामस्य छक्षणमाह — कालीति । विशेषतो जलाधारसहितायां यस्यां वास्तुम्मी कालीहरिहर-दिक्षालचण्डीगणपतिषण्मुखादीनां वहूनां देवानामायतनं क्रियेत, प्राक्षपिक्षमिद्गातं मुख्यमागृद्धयं च करुप्यते । पक्षद्वयगृहोपेतानां नानाजातिभिराकीर्णा मण्टपारामसंइतः ॥ ४३ ॥ पण्यजीविभिराकीर्णा विल्पज्ञैरपि भूषिता । धनाट्यसदनोपेता गोवाजिगणसङ्क्ष्रता ॥ वास्तुभूमिरियं नाम्ना देवेशग्राम ईरितः ॥ ४४ ॥

अथ दशमस्य विश्वेशग्रामस्य स्रक्षणम् ॥ दक्षिणोत्तरगाः पञ्च वीथ्यस्सुविपुला यदि । प्राक्त्रतीचीगताः पञ्च वीथ्यश्च क्षुद्रकोणनाः ॥ ४५ ॥

वीथीनां त्रिंशत्कमंकपक्षगृहयुत वीथोद्वयख्वाहत्य हाविष्यहार्थकाः यथोचितं स्थाप्यन्ते । वान्तुभूमिरियं नाम्ना देवेशवासः क्वित्य इति भावः ॥

नानाजातिभिरित्यादिः स्पष्टार्थः । शिल्पजा इत्यत्र लोहकारतक्षकसुवर्णकारचित्रकारसूचीकर्मविनसुखा बद्यः कार्यका इति भावः । किञ्चात्र विशेषतो गवां वाजिनां च प्रमार इति पूर्वसात् भेद ऊद्यः ॥ ४४ ॥

अथ दशमस्य विश्वेशश्रामस्य लक्षणमाह — दक्षिणो-त्तरगा इति । यस्यां वास्तुभूभौ दक्षिणोत्तरमुखा विपुलाः पञ्च प्रतोत्त्यस्तथैव सममानाः प्राक्त्रतीचीगताः क्षुद्रवीथिकाख्योपशी-विभिर्युताश्च पञ्च वीथ्यः कल्प्यन्ते । सेयं वास्तुभूमिर्विश्वेशश्राम इति विद्युषेः सन्निगद्यत इति लक्षणार्थः ॥ प्राकारेण समायुक्तमैशगंहं तु मध्यमम् । विणग्जनसमाकीर्णं परिखाद्यैस्समिन्वतम् ॥ ४६ ॥ मठमण्टपक्टाद्यैदिशल्पशालादिभिर्युतम् । द्विसहस्रजनोपेतं यद्वास्तु परिगण्यते ॥ ४७ ॥ नाम्ना विश्वेश्वरग्रामः कथितो विबुधोत्तमैः ॥ ४८ ॥

की हशलक्षणानिको प्राप्त इति चेत उच्यते --यथास्मिन्त्रामे दीर्घेणोन्नतेनेकेन प्राकारेण समावृतमैशायतनं मध्यवास्तुभूमिभाक्कारयेत् । पक्षयोरुभयोरपि द्वे द्वे वीध्यौ निर्माय ताहरीशगेहपाकारसमीपगां चैकामतिविपलामितरप्रतोल्यपेक्षया वैशाल्याधिक्यसंयुतां वीधीं निर्मापयेदित्यर्थः । देवालयमुख-गोपुर समीपगामेकामतिविपुलामितरप्रतोल्यपेक्षया वैज्ञाल्याधि-क्यमंयुतां वीशीं निर्मापयेदित्यर्थः । देवालयमुखगोपुरमभीपगा चैषा बीथी तु पक्षद्वयगृहान्विता कार्या | अस्या एव वीध्या <sup>(</sup>देवस्य सन्निधिवीथी ' इति नामान्तरम् । तथा देवायतनवप्रसमी-पगायाः प्रतेल्याः 'माठवीथी ' इति च विन्ध्यस्य दक्षिणदेशेषु प्रायशो व्यवहार इति समय: । विन्ध्यस्योत्तरे देशे त तस्या एव सिन्निधिबीध्याः 'सहीका' इति भाषया प्रसिद्धिरित्यलं विस्तरेण । विणिग्जनसमाकीर्णे इत्यादिक: स्पष्टार्थ: । किञ्चामं शामं ळघुपरिखया वा समावृतं पृथुपरिखया वा समावृतं च कारये-दिति वाक्यार्थस्सुगमः ॥ ४८ ॥

अथेकाददास्य केलासम्रामस्य लक्षणम् ॥
समुद्रतीरगां भूमिमथवा गिरिसानुगाम् ।
वर्तुलां वास्तुभूमिं वा चतुरश्रामथापि वा ॥ ४९ ॥
उत्तमां भूमिमासाद्य भवनादिकृते शुभम् ।
मुख्यमार्गयुतं प्राच्यां परिखावप्रयुक्तथा ॥ ५० ॥
देवतायतनं मध्यवास्तुगं गोपुरान्वितम् ।
वापीकूपतटाकादि वारुण्यां कल्पितं यदि ॥ ५१ ॥
विणिग्जनसमाकीणैं निषद्यादिभिरन्वितम् ।

अथैकाद्शस्य कैलासमामस्य लक्षणमाह — समुद्रतीरगामित्यादिना । समुद्रतीरगा भूमिः, गिरिसानुस्थिता भूमिः,
वर्तुला भूमिः , चतुरस्ना च भूमिः । एवंविधास्सर्वा अपि
वान्तुभूमयो यदि उत्तमगुणोपेतास्तदा तासु भवनादिकं कार्यमित्युक्तत्वात् कैलासनामभाजोऽस्य मामस्य भूमिस्समुद्रतीरगा वा
गिरिसानुगा वा स्वीकार्येत्याशयः ॥

किञ्च, प्रामस्यास्य मुख्यो मार्गः प्राच्यां दिशि कल्पनीयः । किञ्चास्य सर्वत्र परिखा वा वप्रामित्तिर्वा एतदुभयं वाऽवद्यं कार्यम् । गोपुरान्वितं देवागारं तु प्रामस्यास्य मध्यभागे निर्मापणीयम् । वारुण्यां दिशि जलाशयः कार्यः । अपि ब्राक्षणैस्समतां यातैरन्येश्व बहुभिर्युतम् ॥ ५२ ॥ दक्षिणोत्तरगं वीथीचतुष्कं विपुलं मतम् । स्थलानुक्लं निर्माय चोपनीथीश्व सर्वतः ॥ ५३ ॥ प्राक्प्रतीचीगता वीथीः कल्पयेत्स्वेच्छया बुधः । तद्वास्तु विबुधैः प्रोक्तं नाम्ना कैलासनामभाक् ॥ अथ द्वादशस्य नित्यमङ्गलग्रामस्य लक्षणम् ॥ चतुर्दिक्स्यचतुर्द्वारं महागोपुरसंयुतम् ।

चास्मिन्यामे ब्राह्मणजनसंख्या यावती वर्तते तावत्येव संख्या इतरेषां सर्वेषामपि जनानां भवितव्येति चान्या नियमः। विणग्जनसमाकीणां विषण्यादयस्तु स्थलानुकृष्येन तत्र तत्र स्थाप्या इति भावः। अत्र प्रामे विपुलं वीथीचतुष्कं दक्षिणोत्तर-दिग्गामि भवेत् । तथैव वीथीचतुष्कमिप प्राक्प्रतीचीदिग्गतं कार्यम् । क्षुद्रवीथिकामुपवीथीं तु स्थलसीक्यीनुगुणं सर्वतः प्राच्यादिषु भागेषु कारयेत् । एतादृशलक्षणान्वितोऽयं प्रामः कैलासनामभागिति शिल्पसिद्धान्ते निगैद्यत इति स्कृटम् ॥ ५४॥

अथ द्वादशस्य नित्यमङ्गलमास्य लक्षणमाद — चतुर्दिक्ष्यचतुर्द्वारिमिति । यत्र स्थले प्राच्यादिषु चतस्रषु दिश्च चतुर्मार्गकल्पनं निर्मीयते । तेषां चतुर्णौ प्राच्यादिद्वाराणासुपीर महापथेन संयुक्तं सर्वतः परिखावृतम् ॥ ५५ ॥ विध्यष्टकसमोपेतचतुर्भागसमन्वितम् । मधवन्मित्रवरुणयक्षाख्याधिपसंयुतम् ॥ ५६ ॥ सर्वभागास्तुल्यमाना नोपवीध्यादि कीर्तितम् ।

त्रितल्लसमन्त्रितं पञ्चतल्लसमन्त्रितं वा गोपुरं च क्रियते। तादृशचतुद्धीरमार्गस्तु प्रतिदिशं बहुदूरदेशमार्गसहितश्च क्रियते। यच वास्तुस्थलं सर्वतः परिखया वृतश्च क्रियते। तस्य नित्य-मङ्गलभाम इति नाम प्रसिद्धम्॥

अस्य प्रामस्य लक्षणान्तराणि यथा-अस्य समग्रां वास्तुभूमि सूत्रप्रसारणेन सममानं चतुर्भागं कृत्वा एकैकिसिन्निपि
भागे विपुलं वीध्यष्टकं कारयेत् । आहत्य चतुर्विपि भागेषु
द्वात्रिंशद्वीध्यो भवन्तीत्याशयः । अत्र तु क्षुद्रवीधीं वा उपवीधीं
वा कुत्रापि न कारयेदिति नियमः ॥

किञ्चात्र पूर्वीक्तवास्तुभूभागचतुष्कस्य इन्द्रः, रिवः वरुणः, यक्षेशश्च मुख्या अधिदेवता इत्युक्तत्वात् , एकैकासिन्निप भागे तादृशेन्द्रादिदेवानां तत्तद्भागाधिपानामालयः कार्य इति । यथा-पूर्वीक्तवास्तुभूमौ प्राच्यां दिशि इन्द्रस्यायतनं कार्यम् । दक्षिणस्यां दिशि रवेरायतनम् , प्रतीच्यां दिशि वरुणस्या-यतनम् , उदीच्यां दिशि धनाधिपस्यायतनमिति विवेकः । एते हरेहरस्य देवीनां काल्यादीनां रवेरिष ॥ ५७ ॥
गोपुरेण समायुक्तं सभामण्टपसंयुतम् ।
तटाकाधैस्समायुक्तं भवनं मध्यवास्तुभाक् ॥ ५८ ॥
पट्सहस्राधिकजैनेः संयुतं च समन्ततः ।
विणग्जनसमाकीणं तन्तुवायादिभिर्युतम् ॥ ५९ ॥
प्रामकार्यकरेस्सवेरन्येश्व बहुभिर्युतम् ।
नरपालालयोपतं न्यायिवत्सभया युतम् ॥
निर्माणं यत्र स ग्रामो नित्यमङ्गलनामभाक् ॥ ६० ॥

देवाः क्रमशस्तत्तद्वास्तुभूवासिनां जनानां बलारोग्यपुष्टिधनवृद्धि-प्रदा मता इति प्रतितिः ॥

एतेपामिन्द्रादिदेवानां क्षुद्रायतनमेव कार्यम् । महाभवनं तु हरेर्छक्ष्म्याः, हरस्य गौर्याश्च । अन्यासां काल्यादीनां नगरप्रामाधि-दर्वानामायतनन्तु महागोपुरसभामण्टपतटाकादिनिर्माणसहितं कारयेदित्यर्थः । इत्र १ नित्यमङ्ग उस्थास्य प्रामस्य मध्यभाग एव । अत्र सर्वत्र नानाजातिजनानां षट्सहस्रसंख्याया अधिकानामिप वास इति । किञ्चायं प्रामः बहुविधवणिग्जनोपेतः तन्तुवायादिभिः कुविन्दादिभिर्वस्वकारादिभिः सहितः कुलालान्वष्ठादिप्रामकार्य-करेश्च सहितः न्यायवित्सभया युतश्च भवतीति । अयमेव सर्वेषु

### अथ मानकथनम्॥

इष्टिका च शिला दारुरयःकीलादयोऽप्यमी। वास्तुकर्मणि चान्यत्र वस्तुसंज्ञमुदीरितम्॥ ६१॥ तद्वस्तु मानयेच्छिल्पी मानदण्डेन सर्वतः। तस्मान्मानं शिल्पिवर्गेरवक्यं ज्ञेयमीरितम्॥ ६२॥ मानज्ञानविहीनैस्तु कर्म कर्तुं न शक्यते। कृतश्च कर्म वैफल्यं भजते नात्र संशयः॥ ६३॥

प्रामेषूत्तम इति केपाछ्चिन्मतम् । तदात्वे वैद्यशालापाठशाला-द्युपयोगिनीनां शालानां निर्माणमि कार्यमिति प्रपञ्चितम् ॥

'प्राची गता मुख्यवीथी, इत्यादिना एतावता प्रवन्धेन द्वादशिवधमामाणां सममलक्षणमुक्तं भवति । एकत्र सहक्षण-मुपिहतं तदपेक्षया गुरुणि मामान्तरे तदेव लक्षणमनुसन्धेयिमिति न्यायविदां क्रममनुस्त्यैवात्र दिन्येन विश्वकर्मणा मन्धकर्बा एतादृशलक्षणमुक्तमिति भावः । प्रामेष्वेषूपपादितानां वीध्या-दीनामायामादिमानन्तु माननिरूपणानन्तरमुक्तं क्षेत्रम् । अत्र तु यान्यनुक्तानि लक्षणानि तानि सर्वाणि यथाक्रमं क्षेत्रानि सूक्ष्मद्शिभिरिति नोक्तं विस्तरेणेति ॥ ६०॥

इत्थंत्रकारेण द्वादशधा प्रतिपादितानां श्रामाणामुत्तरत्र प्रतिपादियण्यमाणानां नगराणामन्येषाञ्च शिल्पकार्याणामत्यन्तो-

तन्मानं बहुधा श्रोक्तं तज्ज्ञेयं सुक्ष्मचक्षुषा । खर्गे लोके मानमादौ गुरुणा संप्रकीर्तितम् ॥ ६४ ॥ विविधं तच मघवा श्रोक्तवान्स्रसंसदि । दैवेन नन्दिना तच बहुधाविष्कृतं पुरा ॥ ६५ ॥ तदेव विविधं प्रोक्तं नारदेन महर्पिणा । मानमेवं बहुविधं कथितं पूर्वसूरिभिः ॥ ६६ ॥ देवमानुषभूपालयासाद्यु गृहेषु च। मण्टवेषु विमानेषु गोपुरे तोरणंऽपि च ॥ ६७ ॥ सोपानेषु प्रतोछीषु वावीकृपादिकेषु च । विविधास च शालास चन्द्रशालादिकास च ॥ ६८॥ डोलादिषु गवाक्षेषु खरवान् प्रतिमान् च। उपपीठेषु पीठेषु मिह्नवक्त्रादिकेषु च ॥ ६९ ॥ अन्येषु शिल्पकार्येषु यनमानं तच्च ये।जयेत । मानानाव कियादीनां न दोभा न वलादिकम् ॥

पयोगिमानलक्षणकात् — इष्टिका च शिलेत्यादिना । इष्टिका-शिलादारुखण्डायःकीलादीनां कृतभवनानिर्माणोपयोगिनां वस्तुनाम-भाजां मानन्तु शिल्धी मानदण्डेन मानयेदित्यर्थः । तस्मा-च्छिल्पिभरवद्यं मानद्वानं सम्पादनीयमित्युपदेशः । मानझान-विद्दीनैस्त्वत्यादिः स्पष्टार्थः ॥ द्रव्यनाशश्वापयशो भवत्येव न संशयः। तस्मान्मानं शिल्पिवर्गैरवश्यं ज्ञेयमीरितम्॥ ७१॥

अथ अङ्गुलादिमानलक्षणम् ॥

परमाण्यादिमानन्तु प्रसिद्धं सुरसंसदि । न ग्राह्यं नापि विज्ञेयं मानवैस्तु कदाचन ॥ ७२ ॥ तस्मान्मानवमानन्तु प्रोच्यते फलदायि तत् ।

शालित्रीहिस्तु सर्वत्र सिद्धमानोदयो मतः ॥ ७३ ॥

पूर्व स्वर्गलोके गुरुणा प्रोक्तं मानमिन्द्रः पुनरिष बहुविधं व्याचकार । तदेव निन्दिदेवेन भगवता पुनरिष बहुविध-माविष्कृतम् । सहिषणा नारदमुनिना च पुनरिष तदेव मानं बहुपकारमुक्तमित्युक्तत्वान् प्रथमतो गुरुशिल्पशास्त्रं, तदनु मधविच्छिल्पं, ततो निन्दिशिल्पं, पश्चान्नारदिशिल्पशास्त्रञ्ज कमादेवं सञ्जातमित्युक्रेयम् । देवमानुपभूपालेत्यादिः स्पष्टार्थः ॥ ७१ ॥

प्रमाण्वादीति । यत् परमाण्वादिमानं परमाण्वणु-वालाप्रस्थधूल्यादिमानं सुरलोके प्रसिद्धं प्रमाणम् । तत्सर्वथा मानवैने प्राह्ममेव । तस्मात्सर्वत्न वास्तुकर्माण शस्तं सर्वेरि सुलभवेदं मानवं मानमेवोच्यते । यथा — ब्रह्मसृष्टिषु शालिब्रीहिस्तावत् गुझाफलवत् सर्वदेशेष्विप सममान एव तैर्त्रीहिभिक्तिभिर्युक्तमङ्गुलं मानवं मतम्। द्वादशाङ्गुलसंयुक्तो भितस्तिरभिधीयते ॥ ७४ ॥

वितस्तिद्वयसंयुक्तं <sup>2</sup>हस्तमानमुदीरितम् । हस्तमानद्वयोपेतो <sup>3</sup>धनुर्मुष्टिरितीरिता ॥ ७५ ॥

धनुर्भुष्टिद्वयोपेतो बदण्ड इत्यभिधीयते । दण्डद्वयेन संयुक्तो ⁵नृपदण्ड इतीरितः ॥ ७६ ॥

नृपदण्डद्वयोपेतो व्बह्मदण्ड इति स्मृतः । इत्यादि बहुधा मानं शास्त्रपृक्तं मनीपिभिः ॥ ७७ ॥

हरयते । तस्मात्म एव ब्रीहिः सर्वत्रमाणानामाद्यं छक्षणमिति बोध्यम् ॥

ताहशत्रीहित्रयदेष्ट्येयनमानमङ्गुलिमिति कथ्यते । ताहशा-ङ्गुलद्वादशकस्य वितस्तिरिति नाम । ताहशिवतस्तिद्वयस्य इस्तमानिमिति नाम । ताहशहस्तमानद्वयस्य धनुमुष्टिरिति नाम । ताहशयनुमुष्टिद्वयस्य दण्ड इति नाम । ताहशहण्डद्वयं नृपदण्ड-मानिमिति नामभाग्मयति । ताहशनृपदण्डद्वयस्य ब्रह्मदण्ड इति नाम च प्रसिद्धमेत्र । एताहशमानं सकलं मानवमानिमिति शिल्पशास्त्रेषु प्रसिद्धं शिल्पिनरवद्यं क्षेयमिति भावः ॥

<sup>1.</sup> சாண் 2. முழம் 3. **கஜம் 4. 6 அடிக்** கோல் 5. 12 அடிக்கோல் 6. 24 **அ**டிக்**கோல்**.

दारुणा पट्टबस्नेण लोहैर्बा बल्कलादिभिः।
मानस्त्रमिदं कार्यं शिल्पिभिक्कास्त्रपारगैः॥ ७८॥
बेरनिर्माणकार्येषु धनुर्मुष्टिरुदीरिता।
विमाने देवपीठेषु विह्वशालादिमासु च॥ ७९॥
हस्तमानन्तु संयोज्यं कार्यज्ञैक्किल्पिनां वरैः।
दण्डेन मानयेद्ग्रामनगरादीत्रृपेण वा॥ ८०॥
घण्टापथश्च शृङ्गाटं चत्वरं मानवं गृहम्।
निषद्यां विपणिं मार्गशालां सस्यक्षितिं तथा॥
दण्डेन क्ष्मापदण्डेन मानयेचिछल्पकोविदः।
पुष्कलं ग्राममानश्च गिरिदुर्गवनानि च॥ ८२॥

शालिब्रीहिस्तिवत्यारभ्य क्रमशः प्रदर्शितिमदं म्मानं दण्डेन वा पट्टवस्नकेण वा लोहेन वा वस्कलादि।भेवी कार्यमिति शिल्पज्ञाः। श्रेष्ठया शमीशाख्या, निम्बशाख्या, खदिरतरु-शाख्या, नक्तमालशाख्या, ताम्रिपक्तलादिलोहेन वा कृतो

<sup>&#</sup>x27;इत्यादि बहुधा मानम्' इत्युक्तत्वात् इदं भूमानम् । सुवर्णादित्तुलारोपणमानन्तु अन्यदेव । आज्यादिमानकं प्रस्थमानमप्यन्यदेवेत्यन्यमानजालं सुक्ष्मदर्शिभिक्त्यम् । एतन्मानलक्षणं त्वस्मत्कृतायां शिल्पकलाव्याख्यायां विस्तरशः प्रपश्चितम् ; तत्सर्वमिप तत्रैव क्षेयम् ॥

तरिक्वणीं तटाकश्च नृपप्रासादकन्तथा ।
उपकार्याश्च विविधानवरोधांश्च शिल्पिराट् ॥ ८३ ॥
मानयेनृपदण्डेन सर्ववास्तुप्रमाणवित् ।
देवप्रासादशालादीन्ब्रह्मदण्डेन मानयेत् ॥
स्थिरधीरप्रमत्तश्च मानविच्छिल्पकोविदः ॥ ८४ ॥

दण्डः मानदण्ड इति नाम भजते । कौशेयादिपट्टबस्त्रण वा रजतादिना, शृङ्खलादिना, वरुकलादिना वा क्रतं मानसूत्रामिति नामभाग्भवतीति प्रसिद्धिक्ह्या ॥ ७८ ॥

एताहशमानदण्डादिना करणीयमाह — वेरिनर्माणकार्येष्टित्यादिना । हरिहरलक्ष्मीकाल्यादिवेरिनर्माणकाले
पूर्वोक्तेन धनुर्मुष्टिमानन ताहशवेरादिषु मुखादि मानयेत् । तथा
विमानं दैवमित्रशालादीश्च हमादण्डन मानयेत् । श्रामपुरनगरादीन दण्डमानेन नृपदण्डमानेन वा शिल्पा मानयेत् ।
चतुष्पथवीथीं, वलभीं, चत्वरं, मनुज्ञभवनं, विपणिं, निषद्यां,
मार्गशालां, सस्यभूभिं च दण्डन वा नृपदण्डेन वा मानयेत् ।
तथा समप्रमुक्तमं श्रामं, गिर्हि, दुर्गं, यनं, नदीं, तटाकं, नृपश्रासादं राजभवनं, शुद्धान्तादिभवनानि च नृपदण्डेनैव मानयेदित्युपदेशः । सर्वाण्यपि देवभवनानि वद्यदण्डेनैव मानयेदित्येवं
दण्डादितक्तन्माननियमनोपदेशः शास्त्रचादित इति वरम् । तत्र

अथ मण्डकादियामवीथीनां मानकथनम् ॥ मण्डकग्रामवीथीनां दृष्ट्यं दण्डशतं भवेत् । दण्डद्वयेन वैद्याल्यङ्कायितं शास्त्रपारंगैः ॥ ८५ ॥ प्रस्तरग्रामदीथ्यस्तु शतद्वयसमन्त्रिताः । सार्घदण्डद्वयेनैव वैपुल्यमिह कीर्तितम् ॥ ८६ ॥ वाहुलीकग्रामवीथ्यो द्विशताधिकदैर्घ्यगाः। दण्डत्रयेग वैपुरुषं तच प्रोक्तं बुधोत्तमैः ॥ ८७ ॥ पराकग्रामवीथ्यास्तु दैर्ध्यं पश्चशतं मतम् । दण्डत्रयेण वैशाल्यं कथितं शास्त्रकोविदैः ॥ ८८ ॥ चतुर्मुखे पूर्वमुखे याश्र बीध्यः प्रकीर्तिताः। तासां दैर्ध्य पश्चशतं मानमुक्तं मनीषिभिः॥ ८९ ॥

तत्र मानगणन समयेषु शिल्पिना कोविदेन स्थिरधीयुनाऽप्रमत्तेन च भवितव्यमिति भावः ॥ ८४ ॥

'दण्डेन मानयेद्प्रामनगरादिन्तृपेण वा ' इत्युक्तत्वात् धनुर्मुष्टिद्रयप्रमाणोपेतेन दण्डदारुणा पूर्वोक्तमण्डकादिद्वादशाविध-प्रामाणां मानं करणीयिमित्याह — मण्डकग्रामवीथीनामि-त्यादिना । तत्र मण्डकप्रामवीधीदैर्ध्यन्तु शतदण्डप्रमाणं, वैपुरुयं दण्डद्वयप्रमाणमिति शिल्पज्ञा वदन्तीति भावः ॥ दण्डत्रयेण वैशाल्यसुपविध्यस्त्रिदण्डकाः ।
मङ्गलग्रामवीथीनामपि तत्कीर्तितं बुधैः ॥ ९० ॥
विश्वकमिग्रामवीथीदैर्ध्यं षट्शतदण्डकम् ।
साधेदण्डत्रयं मानं वैपुल्यं तु निगद्यते ॥ ९१ ॥

अत्र तावत्त्रमाणवचनेषु मण्डकादिमामवीथीनां दैर्ध-मानं दण्डेन मानेन मानं कार्यभित्यत्र न विवादः । तन्मानं युज्यत एव । परन्तु तादृश्वीथीप्रतोलिकादिवेपुरुयं तु नृपदण्डे-नैव मानं युक्तभिति शिल्पज्ञानामाश्यः । प्रन्थकत्री तु दण्डेने-त्युक्तत्वादेवमाशङ्का । तस्या एवमेव परिहारस्युगमः । दैर्घ्या-यामादिलक्षणवचनानामपि सामरस्यमपि बोध्यत् । एवमुक्त-रत्नापि ।

द्वितीयस्य प्रस्तरप्रामस्य वीध्यस्सर्वा अपि शतद्वयदण्ड-देंच्येवत्यः सार्धदण्डद्वयविपुलाक्ष । तृतीयस्य बाहुलिकप्रामस्य वीध्यस्सर्वा अपि किञ्चिद्धिकशतद्वयदण्डदैच्येवत्यो दण्डत्रय-विपुलाश्च । चतुर्थस्य पराकष्मामस्य सर्वास्विप विधिषु पञ्चशतदण्ड-दैच्ये दण्डत्रयवैशाल्यञ्चोक्तं । भवति क्षुद्रवीथीनां वैशाल्यन्तु दण्डद्वयप्रमाणमित्ययं भेद उद्धः । सप्तमस्य मङ्गलप्रामस्य सर्वास्विप विधीषु तदेव प्रमाणमुक्तम् । चतुर्मुखपूर्वमुखप्रामयोः यत् प्रमाणं दैध्ये वैशाल्ये चोक्तं तदेव मानमिति पूर्वेणान्वयः । देवेशग्रामवीथीनां देव्यं पश्चशतं मतम् । दण्डत्रयेण वैषुल्यं तन्न्यूनाः क्षुद्रवीथिकाः ॥ ९२ ॥ विश्वेशग्रामवीथीषु तदेवोक्तं मनीषिभिः । कैलासग्रामवीथीनां देव्यं सप्तशतं मतम् ॥ ९३ ॥

वैपुल्यन्तु चतुर्दण्डं मानमुक्तं मनीपिभिः। नित्यमङ्गलवीथीनामपि तन्मानमीरितम्॥ ९४॥

> इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे प्रामलक्षणकथनं नाम सप्तमोऽध्यायः॥

अष्टमस्य विश्वकर्भप्रामस्य वीथीमानं तु दैर्ध्ये पट्शतं दण्ड-प्रमाणं ; वैशास्ये तु सार्धदण्डत्रयं मानमिति । क्षुद्रवीथीनामुप-वीथीनान्तु मानंतदपेक्षया किंचिक्रयूनत्वेन शिल्पिभरेव निर्धार्य-मित्याशयः ॥

नवमद्शमयोर्देवेशयामविश्वेशयामयोः वीथीनां देव्देन्तु सप्तशतदण्डप्रमाणम् । वैशाल्यञ्चतुर्दण्डप्रमाणमानितम् । क्षुद्र-वीथीनान्तु पूर्ववदेवोद्यमिति भावः इत्येवंप्रकारेण पूर्वप्रतिपादि-तानां सर्वेपामपि यामाणां वीथीवर्गदैध्यवैशाल्यप्रमाणमुक्तं भवति । तेषु प्रामेषु तत्र तत्र वास्तुभागे कल्पनीयगृहभवनसै।धशालाक्ष्प-

आद्यस्तु निगमः प्रोक्तस्कन्धावारो द्वितीयकः । द्रोणकस्तु तृतीयस्याचतुर्थः कुब्जको मतः ॥ ३८ ॥ पद्गणं पश्चमं षष्टिश्चित्रियस्तु प्रकौर्तितः । ....चारस्सप्तमो वाहिनीमुखः ॥ ३९ ॥

निगमादिनगर्यस्तु नृपभोग्या उदीरिताः।

तत्र प्रथमस्य निगमनगरलक्षणम् ॥
वनमध्यगतो वापि गिरिसानुगतोऽपि वा ॥ ४०॥
सदातोयातीरभाग्वा रक्षकैरभिनंचृतः ।
निगमो दुर्गसंयुक्तो वप्रेणापि समाइतः ॥ ४१॥

पादि विष्यमाणबहु विधनगरं छक्षणोप बृह्मणभूतात्मकं निगमादि-सप्तिविधनगरळक्षणं प्रस्तौति — आद्य इति । तत्र प्राथमिको निगमः । द्वितीयस्कन्धावारनामकः । द्रोणकम्तृतीयः । कुब्ज-कश्चतुर्थः । पञ्चमः पट्टणनामभाक् । षष्टः शिविरनामा । सप्तमस्तु वाहिनीमुख इति सप्तिविधो नगरभेदः ॥

एवं सप्तविधभेदत्वेन प्रतिपादिता इमे नगराद्यो न प्रामलक्षणेषु निवेशनीया, नापि पद्ममुखादिमहानगरलक्षणेषु । तस्मादिदं पृथक्त्येन निगमादिलक्षणभेवं प्रतिपादितं ज्ञेयम् ॥

एवं भूतिनगमनगरस्य वान्तुभूमिस्तावद्वनमध्यगताऽथवा गिरिसानुगता वा भवितव्या । निगमाख्यमिदं नगरं समन्ततः चतुर्दिकस्थचतुर्द्वारो महामार्गयुतो भवेत् । पीठाधिष्ठानसद्वप्रगोपुरादिसमन्वितः ॥ ४२ ॥ प्राक्प्रतीचीप्रतोल्यस्तु चत्वारिंशत्प्रकीर्तिताः । दक्षिणोत्तरगा विंशद्वीथ्यो दण्डत्रयायताः ॥ ४३ ॥ उपवीथीः क्षुद्रवीथीः कारयेद्वहुसंख्यकाः । वास्तु भूमध्यदेशे तु तुङ्गं भूपालमन्दिरम् ॥ ४४ ॥ राजकार्यकरेरन्यैः पुरकार्यकरेर्युतः । विपण्यादिसमोपेतो न्यायशालादिभिर्युतः ॥ ४५ ॥

पुरस्थकः परिरक्षितो भवितव्यः । दुर्गेण वश्रणापि संयुक्तो नित्यमङ्गल्यामवद्त्रापि प्राच्यादिषु चतस्षु दिश्च महा-मार्गान्वितं द्वारचतुष्कं सोपपीठं निर्मापणीयम् । तादशद्वारेषु चतुष्विप भूमी प्रथमतः पीठस्तदुर्ग्यधिष्टानन्तदुपरि सद्द्रज्ञयुतं गमनागमनयोग्यं महाद्वारं तदुपरि पञ्चतलेपेतन्त्रितलेशेपतं वा गोपुरञ्च निर्मापणीयमिति तिन्नर्माणक्रमश्चोक्तो भवति । सङ्ग्रहेण सद्द्रज्ञस्तावरप्रथुद्वारेषु करणीयक्षान्धवन्धनार्गलादिरिति तेनोपतं महाद्वारमिति निगमाल्येऽस्मित्रगरे प्राचीदिगार्ष्वाः प्रतीची-गामिन्यः प्रतीलिकाश्चत्वारिंशत्संख्याकाः स्थाप्याः ॥

किञ्च दक्षिणादिगारच्याः कौबेरदिग्गामिन्यस्तिर्यग्वीध्य-स्तावद्विंशतिसंख्याका भवितव्याः । एतासां प्रतोछिकादीनां नानाजातिजनाकीर्णो वारुण्यां देवगेहभाक् । तुक्कैस्सोधेरुपेतोऽयं कथितेः तिगमो बुधेः ॥ ४**६ ॥** 

अथ हितीयस्य स्कन्यत्वारस्य लक्षणम् ॥
रणाङ्गणानिवृत्तस्य राज्ञस्यतिवेयतम् ।
स्कन्धावारा इति श्रोक्ताव्यिक्षण्यास्यविद्यारदैः ॥ ४७॥
गिरिपार्थगता स्मिर्यया निरिम व्यभाकः ।
महारण्यस्य मध्यस्या दहदर्गसमानिवताः ॥ ४८॥

वैशाल्यन्तु दण्डत्रयामात । किञ्चाय कुड्रवीकिनां संख्यात्वेनका तत्र तत्न वीथीस्थितियशाकार्यित समयः । आप चाम्य निगमा-ख्यनगरस्य मध्यवान्तुभाग । एवा कुट्यां स्थारकान्दिरं निर्माप-णीयम । राजकार्यकेतः पुरकार्वित्यः वहुतिसाद्वेत निपण्या-दीत्यादिः स्पष्टार्ये ६ ऐवति निगगनगर्यद्वणगु हं भवति ॥ ४६॥

अथ द्वितियम स्वाप्तारस्य ठळणं विशिनष्टि —
रणाङ्गनादिति । रणाप्तणाजित्वनस्य नृत्रारुस्य सेनानिवेशभूमिस्तावत्म्कन्धावारनामभारमञ्जीति जिल्लिकारः । अस्य स्कन्धावारस्य वास्तुभृमिस्तु विरिवार्थगता मता । अथवा गिरिमध्यस्थिता महारण्यमध्यस्थित वा भवेत । सर्वथा शत्रुसेनामिरनाक्रान्ता भवित्ववेर्यत समयः । स्कन्धावारस्यास्य दक्षिणभागे
भूपालभवनमुत्तरभोगे सेनेशभवनद्य निर्मापणीयमिति प्रन्थान्तरेषु दृश्यते वचनम् ॥

राज्ञस्तेनापतेस्तौधैरिन्वतो दक्षिणे स्थले ।

इंदैकद्वारसंयुक्ता निषिद्धान्यजना तथा ॥ ४९ ॥

वाजिवारणयोधानान्निवेशैर्वहिभिर्युता ।

महायुधानां शालाभिस्तर्वतस्तंत्रता मता ॥ ५० ॥

अथ तृतीयस्य द्राणकनगरस्य लक्षणम् ॥

द्रोणकस्तु महीनेतुस्तदनेन विराजितः ।

पूर्ववद्वप्रसंयुक्तो गोपुरेण समन्वितः ॥ ५१ ॥

अत्र तु दक्षिणायामेव दिशि राज्ञस्सेनापतेरिप सौधिन-र्माणमिभिहितमिप कवेराशयभेद इति । अलापि गुणोत्कर्षा-नेव पदयामः । यथा यदि ताबदिभिभवादिसमये प्राप्ते तान्निपूं-स्तद्योधादीश्च निरसितुमाछोचनादिकञ्च कर्तुं सेनापितभूपाछयो-रेकत्र स्थळे सान्निध्यमेव शक्यिमिति ॥

अपि चेदन्नगरपर्यायं दृढं परेरनिभभाव्यमेकद्वारयुतं भावितव्यम् । किञ्चात्र पद्मादिनगरवत्सर्वजनानामिषसततङ्ग- मनागमनन्नाभिहितम् । परन्तु कालौचित्येन तेषाङ्गमनादिरिति वाजिनां, वारणानां, योधानाञ्च सदनैरुपेतदशतघन्यादिमहायुध- शालासमेतो रक्षकैर्याभिकैरपि संरक्षितो बास्तुभागोऽस्थिति कन्धावारलक्षणार्थः स्फुट एव ॥ ५०॥

अथ वतीयस्य द्रेशणकनगरस्य छक्षणमाह -- द्रोण-

चतुर्दिक्खचतुर्द्वारोऽथवा द्वारद्वयान्वितः।
आरामैर्निष्कुटैश्चापि कुल्याभिराभिसंवृतः ॥ ५२ ॥
कृषीवलादिसंयुक्तस्सस्यक्षत्रसमावृतः।
धनधान्यसमृद्धानां सदनैर्वहुभिर्युतः ॥ ५३ ॥
दश्चतिर्यद्वीथिकास्स्युः पश्चाश्चद्दीर्घवीथिकाः।
मठमण्डपसंयुक्तो वाषीकूपादिभिर्युतः ॥ ५४ ॥
शिवहर्म्यसमोपेतो मध्यभागेऽथ वारुणे।
ब्राह्मण्यादि चतुर्वणैरिन्वितो राजसेवकैः ॥ ५५ ॥
दुर्गेण संयुतः कुब्जो विशालस्थलभाङ्मतः।
नृपगेहन्तु दश्चिर्मागेनैकेन कारयेत् ॥ ५६ ॥

किस्त्वित । द्रोणकनगरभूम्यामत्र भूपालमनोरथानुगुणं समीचीनस्थलं राजभवनं निर्मापणीयम ; पूर्वविद्यनेन पूर्वप्रतिपादितस्कन्धावारस्येवात्रापि द्रोणकनगरे नगरं परितो वप्रनिर्माणख्य
कार्थमिति प्रतीयते । किद्य प्राच्यादिचतुर्दिक्ष्विप सगोपुरन्द्वारचतुष्कं वा नगरद्वारद्वयं वा कार्यमिति । अपि च नगरस्यास्य
मध्यभागे प्राच्यां वा दिशि शिवमन्दिरनिर्माणद्वार्यम् ।
राजसेवकैर्वद्वविधैर्विप्रादिचतुर्वणंजैश्व समन्वितिमदं द्रोणकनगरमित्यर्थः । आरामैनिष्कुटैरित्यादिना प्रतीयते ॥ स्पष्टमन्यत् ॥५५॥
अथ चतुर्थस्य कुंदजनगरस्य लक्षणमाह — दुर्गनेति ॥

एकाननन्तु कींबेर्या कल्पयेच्छिल्पकोविदः । वैद्यसंख्याधिक्यवच पण्यवीथीभिराष्ट्रतः ॥५७॥ उदीच्यामथ वारुण्यान्देवतायतनं श्रुमम् । पुरकार्यकरेस्सवैरिन्वतश्च समन्ततः ॥ ५८॥ राजवीथीद्वयोपेतः प्रादक्षिण्यप्रमाणतः । प्रतोलिकाभित्रेह्वीभिर्वाथीभिरिमसंत्रतः ॥ ५९॥

निम्नत्वोन्नतत्वरहितेऽतिविद्याले पृवोक्तानिगमद्रोणकनगरवैद्याल्या-पेक्षया अतिविद्याले समस्थले कुञ्जनगरिमदं दुर्गाख्यपरिषया-ऽगाध्या संवृतं कल्पयेत् । किञ्च नगरस्यास्य सर्वा वास्तुभूमिं दश्भागां विभज्य तत्रैकभागप्रमाण स्थले नृपभवनमि निर्माप-णीयम् । किञ्चास्य नगरस्य कौवेर्यामेव दिशि मुख्यमेकं द्वारं स्थाप्यम् । किञ्चात्व नगर उदीच्यां वारुण्यां वा दिशि देवतायत-नद्वरणीयम् ॥

अपि चात्र प्राचीदिगारब्धा राजवीथी तात्रत् प्रतीचीदिशं स्पृशेत् । तथैव दक्षिणदिगारब्धा ऽन्या राजवीथी कोबेरी दिशक्त । एवं प्रादक्षिण्यक्रमेणात्रत्या वीथी: प्रतीलिकादीश्चान्तिनिक्षिप्य तद्वहिवल्याकारेण प्रादक्षिण्यक्रमेण एतद्राजवीथीद्वयेनावृतिमदं नगरं कार्यमिति । किक्क नगरेऽस्मिन्वीथीप्रतीलिकादीनां संख्यानेका मता । यथास्थललामं ताश्च कारयेदिति बहुवस्तु-

### अथ पश्चमस्य पट्टणनगरस्य लक्षणम्॥

पारावारतटे वापि भूघरोपत्यकातटे । स्वादुतोयस्थले वाऽपि पत्तनङ्कारयेद्बुधः ॥ ६० ॥

महामार्गेण संयुक्तं सर्वतः परिघात्रतम् । वीध्यष्टकसमोपेतभागद्वादशभूषितम् ॥ ६१ ॥

एकपादप्रमाणेन स्थलेन नृपमन्दिरम् । मध्ये वा दिशि वारुण्यां दुर्गोपेतं प्रकल्पयेत् ॥ ६२ ॥

भरितैः पण्यवीथीसन्दोहैरुपेतं तत्रत्यवैदयाद्यनेकजनोपेर्तं चेति कुन्जनगरस्रक्षणार्थः ॥ ५९ ॥

अथ पद्धमस्य पट्टणस्य लक्षणमाह पारावारतट इति । पत्तनस्य वास्तुभूमिस्तु प्रायशस्यमुद्रतीरगता ऋष्ट्या । तदलाभे पर्वतस्यासन्नभूमिगता वा स्थात् । अथ यत्न स्वादुतोयं सुखल-भ्यं सर्वेरिप सततं सुलभग्राह्यं तत्र वा श्वले पत्तनाख्यन्नगरिमदं कल्पयेदित्यर्थः । किञ्चेदन्नगरं प्राच्यादिषु चतस्व्विप दिश्च महागोपुरसदितनगरं द्वारचतुष्कोपेतङ्कल्पनीयम् । तत्र द्वारस्थलं तत्ताद्दिग्देशगतेन महामार्गेण संमिलितङ्कार्यम् ॥

अपि च पत्तनिमदं परितः परिखा खननीया । किं च पत्तनस्थास्य सर्वामपि बास्तुभूमिं द्वादशभागां विभव्य तत्रैक भागप्रमाणस्थले नृपमन्दिरक्कल्पनीयम् । तादशनृपमन्दिरन्तु गोपुरेण समायुक्तं सभामण्टपभूषितम् ।
कल्पयेद्दिश्च सर्वत्र देवतायतनं बहु ॥ ६३ ॥
उपवीथीः श्चुद्रवीथीरनेकाश्च प्रकल्पयेत् ।
अयुताधिकसंख्यात्र जनता संप्रकीर्तिता ॥ ६४ ॥
चित्रादिसदनोपेतं यामिकैरपि रक्षितम् ।
प्रतिदेशमिदं स्थाप्यं जनानां बहुसौख्यदम् ॥ ६५ ॥
अथ षष्ठस्य शिविरनगरस्य लक्षणम् ॥
भूपालस्सचिवस्सेनानायको बलिकारकः ।
न्यायविच्च सभाध्यक्षो ये चान्ये राजपूरुषाः ॥ ६६ ॥

तद्वास्तुभू मेर्मध्यातं वा वारुणीदिगातं वा सपरिखन्न भवितव्यम् । अविशिष्टेष्वेशादशभागेषु एकैशिस्त्रिपि भागे अष्टै।
महावीध्यः स्थाप्याः । आहत्यात्र नगरे महावीधीनां संख्या
अष्टाशीतिकेति । उपवीध्यः, क्षुद्रवीध्यश्चानेशास्तत्तत्स्थलानुकूलं
स्थाप्याः । अपि चास्मिन्पत्तननगरे मण्टपसभाशालागे।पुराधान्वतं बहुदेवतायतंन तत्र तत्र कार्यम् । किञ्चात्र कचित्पाठशाला, कचिश्चित्रशाला, कचिद्वैद्यशालित, बह्वयदशालाश्च
कल्पनीयाः । अयुताधिकजनसंख्वान्वितमेताद्वपत्तनाख्यन्नगरं
सकल्पनसुखप्रदविविधकस्पनोपतं प्रतिदिशं कल्पयेत् शिल्पकोविद इति पत्तनगरलक्षणार्थः ॥ ६५ ॥

अथ षष्ठस्य शिविरस्य छश्चणमाह भूपाल इति ।

### तेषान्तत्कालवासाय कल्पनं शिविराख्यकम् । दारुखण्डेश्विशलाभिवा लोहेवा पट्टवस्नकैः ॥ ६७॥

भूपालः, सचित्रः, सेनानायकः, विलकारकः, राजकीयकरमहीता, न्यायिवतः, प्राड्विवाकादिः, समाध्यक्षा, राजकीयसभायां
तत्तत्कार्यालेचनादिवादिनोऽन्यः च ये सुहृदो राजकार्यकरा
राजपुरुपाद्य एतेषां निवासाय तत्तत्ममयेषु तात्कालिकं यत्करपनं
तत्र तत्व क्रियते तिच्छिविरमित्युच्यते । तच्छिबिरं दारुखण्डेर्वाशिलाभिर्वा ताम्रलोहफलकादिभिर्वा पहुवस्ताद्यैर्वा तत्तत्कालदेशशिलाभिर्वा नानारक्षणयुनं निर्माणमभिमतम् । एताहशद्रव्यैशिलाभिर्वा वहुविधपीठशयनत्वद्वादिसोकर्ययुतङ्करूर्ण्यम् । तदा
तत्करुरनमचलशिविरनामभाग्मवितः।

यतु पटबस्नेण वा फलकाभिको करूप्यते तश्चलिशिवि-रनामभाग्भवतीति प्रसिद्धिः । एतिबिविधमपि शिविरं तत्र तत्र नगरस्य बहिद्रूरस्यले कार्यम् । अथवा वनमध्यभागे स्थाप्यम् । आहोभिबेढटबकुलकदम्बपुत्रागरमालादिप्रच्छायभूरुहशीतलतले वा करूप्यमिति ॥

नन्वत्र शिलाभिर्निर्मिते निविडस्थले निवासः कथं श्रेयस्करः १ शिलागेहन्देवतानामित्युक्तत्वादिति चेन्न । निवासोऽत्र क्षित्रियाणामेव विहितत्वात् । अन्यजनवासस्थलन्तु नैयत्येन

इष्टिकाभिस्तथा करूप्यं नगरस्य बहिस्तु वा । वनान्ते वा सानुभागे वटादेश्शीतले तले । चलं वाप्यचलं वापि कारयेच्छिल्पकोविदः ॥ ६८ ॥

अथ सप्तमस्य वाहिनीमुखस्यलक्षणम्॥ पारावारेण नद्यास्तु सङ्गमो यत्र दृश्यते। तत्रस्थन्नगरन्नाम्ना वाहिनीमुखमीरितम् ॥ ६९॥

शिलापटलादि हीनमेव सत्संपरकरिमत्युत्तरत्न विहितत्वातः । इदं शिलामिनिर्मितं शिविरं श्रित्रयाणां न हानिदम् । परन्तु जयादि-श्रेयस्करमेव । ''अष्टामिलेकिपालानां मालामिनिर्मितो नृपः" इत्यादि वचनपर्यालोचनया देवक्षत्रिययोर्लक्षणं प्रायशस्तुल्यमिति प्रतितेश्चेत्यलमिति ॥

यदि तावदिदं शिविरं इष्टिकाभिर्वा, शिलाभिर्वा, दारुफलकादिभिर्वा रचितं स्थिरवास्तुभूमो, तथाप्यत्र न सोधादि-निर्माणकरणमभिमतम् । किन्तु यावन्मुख्यसौकर्यन्तावदेवात्राभि-हितमिति बोध्यम ॥ ६८ ॥

अथ सप्तमस्य वाहिनीमुखस्य लक्षणमाह — पारावारे-णेति । यत्र स्थले समुद्रेण नदीसङ्गमी दृश्यते तत्र स्थले नद्यास्सव्यंतीरभागे वाऽपसव्यतीरभागे या समुद्रस्य दक्षिणभागे वा कृतं नगरं नाम्ना वाहिनीमुखमित्युच्यते । सर्वथात्र भारते चतुरश्रा वास्तुभूमिरथता दैर्धभाइता । दुर्गेण सहितं वापि प्राकाराष्ट्रतमेव वा ॥ ७० ॥ परितो रक्षकोपेतं दृढेकद्वारसंयुतम् । नदीसेतुपथेनेदं द्वारं सम्मिलितन्तु वा ॥ ७१ ॥ शताधिका मुख्यवीथीथोपवीथीस्त्वनक्षः । कारयेदिक्षु सर्वत्र बहुपण्यगृहान्वितम् ॥ ७२ ॥

वर्षे समुद्रस्यदक्षिणेतरमूभागाप्राप्तिः सृष्टिक्रमतोक्षेया सूक्ष्म-दर्शिभिः । कथंभूतं वाद्दिनीनगरिमिति चेदुच्यते नगरस्थास्य वास्तुभूमिः चतुरश्रा वा दीर्घी वा यथास्थलप्राप्तिः स्वीकार्येति ॥

किञ्चेदन्नगरन्दुर्गापरपर्यायनामकपरिखयावृतं कार्यम् ।
तदा न प्राकारभित्तिकल्पनम् । दुर्गाख्यपरिखानिर्माणाभावे प्राकारनिर्माणमवद्यं कार्यमित्याशयः । किञ्च नगरस्यास्य मुखद्वारं
दढमेकं सततमपि रक्षकः परिरक्षितं भवेत् । समीपस्थनदीतीरमार्गेण तद्द्वारमांगस्य योजनङ्कार्यम् । तादशनद्यास्तत्र सेतुनिर्माणाभावोऽपि न दोपायेति मतिः । किञ्चेदं नगरं शताधिकाभिर्मुख्यप्रतोखिकाभिरनेकाभिरुपवीथीभिः सुद्रवीथीभिश्च सहितं नानाजातिजनाकीण, न्यायशालादिबहुविधशालासमेतं द्वादशसहस्वाधिकजनावासभरितं च कल्पयेत् ॥

इत्थंप्रकारेण खेटादीनां निगमादीनाञ्च छक्षणं प्रायशस्त-

नानाजातिसमाकीर्णं नानाशालासमान्वतम् । सहस्रद्वादशाधिक्यजनता चात्र कीर्तिता ॥ ७३ ॥ इत्थं निगमग्रुख्यानां पुराणां मानमीरितम् । यन्नोक्तन्तत्तु सर्वत्र युक्त्या ज्ञेयं विशारदैः ॥ ७४ ॥

इति विश्वक्रमेप्रणीते विश्वक्रमेवास्तुशास्त्र खेटादिलक्षणनिरूपणं नाम अष्टमोऽध्यायः॥

ङ्ग्रहेण प्रतिपादितम् । यत्र यत्र यत्रोक्तं तत्र तत्र तह्रक्षणं सर्वमिष शिल्पिवरैः स्वयमेवोद्य करणीयमिति ॥ ७४॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्धारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां खेट।दिलक्षणकथनं नाम



### अथ पद्मादिनगरलक्षणानिरूपणं नाम नवमोऽध्यायः॥

पद्मकस्सर्वतोभद्रो भद्रो विश्वेश्वपूर्वकः ।
कार्ष्वकः प्रस्तरश्चेत्र स्वास्तिकश्च चतुर्भृत्यः ॥ १ ॥
श्रीप्रतिष्ठा च नगरी विलिदेत्रः पूरन्तथा ।
देवमानुपभेदेन द्वित्रियं नगरं मतम् ॥ २ ॥
तैजयन्तश्च नगरमन्यच पुटभेदनम् ।
गिरिवारिगुहाभेदान्नगरं तित्रिश्चा मतम् ॥ ३ ॥
मुखाष्टकश्च नगरं नन्द्यावर्तमथोत्तरम् ।
प्रसिद्धा राजधानी च कीर्तिता नगरोत्तमा ।
लोकानन्दकराम्सर्वे यशस्सम्पद्विद्यद्विद्धाः ॥ ४ ॥

### ॥ अष्टमाऽध्यायः ॥

अथास्मिन्नध्याये नवम पद्मादिनगरलक्षणं प्रतिपादियतुं आदौ तेपां नामानि सुख्योधायाह शास्त्रकारः — पद्मक इति ॥ (1) पद्मकनगरं (2)सर्वतोभद्रनगरं,(3)विश्वेशभद्रनगरं,(4)कार्मुक-नगरं (5) प्रस्तरनगरं (6) स्वस्तिकनगरं (7) चतुर्मुखनगरं (8) श्रीप्रतिष्ठानगरं (9) बलिदेवनगरं (10) पुरं (11) देवनगरं (12) मानुपनगरं(13) वैजयन्तनगरं, (14)पुटभेदननगरं (15)गिरिनगरं (16)जलनगरं (17) गुहानगरं(18)अष्टमुखनगरं (19) नन्दावर्त- पद्मादिनगरीस्थं यत् तत्स्थानं देवनामकम् ।
कीर्त्यते सुखबोधाय शिल्पिकार्यहिताय च ॥ ५ ॥
चतुरश्रादिभेदेन तेऽपि भिन्नप्रदेशिनः ।
गगनं स्थानभेदश्च संख्यां भूम्याश्च लक्षणम् ॥ ६ ॥

नगरं (20) राजधानी इत्येवं नाम्रा प्रसिद्धानि पद्मादिनगराण्युत्त-मानि विश्वतिसंख्याकानि कथितानि पूर्वेस्सर्वेषां जीवानामानन्द-कराणि यशसां सम्पदाञ्च तत्रत्यानां वर्धनशीलानीति ॥ ४ ॥

पद्मादिराजधान्यन्तासु विंशतिनगरीषु विद्यमानवास्तुभूभागमाकाशादिदेववर्गनामकथनेन व्यनक्ति । कुतः ? सुलभबोधाय । तत्तद्भागकल्पनीयनृपभवनदेवालयमनुष्यगृहमठमण्टपतटाकादिविविधिशिल्पकार्यनिर्माणादिस्थापनाय च ताहशाकाशादिदेववर्गनाम्नामकथने बहुविधिनर्माणयोग्यतत्तद्भागस्पूर्तेः
झिटत्यसंभवाच सप्तमाध्यायोक्तप्रकारेण वास्तुभूमिः चतुरश्रायतादिभेदेन बहुविधैव ताहशवास्तुभूभेदेन देववर्गेऽिप
स्थानभेदभागेन निर्णीयते ॥

यथा — आकाशादिदेवाश्चतुरश्रवास्तुभूमौ एकदिज्यादि-कोष्ठगता भवेयुः । एतत्सर्वमप्यत्रत्योद्धारमण्डलद्शेनेन सुलभ-वेद्यमिति गणनाझैरेतादृशस्थानभेद्झैस्संख्याझैर्भूस्यादिद्रव्य-लक्षणझैस्सूत्रप्रसाराद्यनेकप्रमाणझैः स्थपतितक्षककलशकारादिभि- स्थपितर्यो न जानाति स निन्द्यो मृह एव हि।

तस्मात्मर्विमिदं ज्ञेषं शिल्पिभिः कार्यभिद्धये ॥ ७ ॥

आकाशः पत्रनो मित्रो विद्विमेष्य "पुष्पकः ।

दौवारिकश्च गन्धर्वम्सुग्रीवो दन्तकस्तथा ॥ ८ ॥

रोगइशोषो भुजङ्गश्च किन्नरो भास्करस्तथा ॥ ८ ॥

ईशानो भूधरो रुद्री भृङ्गी मीनश्च सोमकः ॥ ९ ॥

आपो विवस्तान्सावित्रो वासवो भागदेवताः ।

चतुरश्राधिषाः श्रोक्ता वास्तुशास्त्रविशारदैः ॥ १० ॥

रेव नगरिनर्माणाय निर्माणस्थानिर्णयश्च ज्ञेषः । स्थपत्यादयो ये

च यदि स्थानभेदाद्यनभिज्ञास्तदा ते मृद्रा निन्द्या एव,

तस्मात्तक्षकादिवर्गैः पृवोक्तगणनस्थानभेदसूत्रप्रसारादि-बहुविधनगरस्रक्षणज्ञानमवद्यं सम्पादनीयमित्यर्थः ॥ ७॥

परिहरणीयाश्च ॥

अश्राद्यं चतुरश्रवास्तुभागं देववर्गनामकथनेन व्यनक्ति — आकाश इति । आकाशदेवः, पवनदेवो, मित्रदेवो, बह्निदेवो, मेपदेवः, पुरुपदेवो, दौवारिकदेवो, गन्धर्यदेवस्सुग्रीवदेवो, दन्तदेवो, रोगदेवदशोषदेवो, सुजङ्गदेवः, किन्नरदेवो, भास्कर-देवः, ईशानदेवो, भूधरदेवो, रुद्रदेवो, भृङ्गदेवो, मीनदेवस्सोम-देवः, आपदेवो, विवस्वान्देवस्साविह्नदेवो, वासवदेव इत्येवं

<sup>\* &#</sup>x27;पुष्पकः ' इति 'पुष्पदन्तो' व्यवह्रियते ।

रुद्रो रुद्रजयश्रोभौ भृङ्गराजश्र भृङ्गकः ।
आपश्रेत्रापतत्मश्र इन्द्र इन्द्रजयस्तथा ॥ ११ ॥
ईश्रानकोणाद्यधिपै। यमलौ संप्रकीर्तितौ ।
आकाशः पवनो मेषो गन्धर्वो दन्तकस्तथा ॥ १२ ॥
रोगञ्गोषः किन्नरश्र भास्करो भूधरस्तथा ।
पुष्पकश्र भुजङ्गश्र सावित्रो रिवसोपकौ ॥ १३ ॥
भक्षाटो वह्निदेवश्र मित्रो दौनारिकस्तथा ।
सुग्रीवश्र इमे देवाः दीर्घवास्त्वधिषा मताः ॥ १४ ॥

पञ्चविंशतिसंख्याका इमे देवा उत्तरपूर्वी दिशमारभ्य प्रादक्षिण्य-क्रमेण चतुरश्रवास्तुभूभागाधिपाः कथिताः ॥

अत्रोक्ते देववर्गे रुद्रभुङ्गापेन्द्रा इमे देवाश्चत्वारो यमछै। । तस्मान्नामान्तरभाजश्च । यथा रुद्रे। रुद्रजयः, भृङ्गो भृङ्गराजः, आप आपवत्सः, इन्द्र इन्द्रजय इति यमलभृता इमे सर्वेष्विप वस्तुष्वीशानादिचतुर्दिकोणाधिषाः प्रोक्ताः ॥ ११ ॥

अथ द्वितीयं दीर्घवास्तुभूमागं देववर्गनामकथनेन
व्यनक्ति — आकाश इति ॥

आकाशदेवः, पवनदेवो, मेषदेवो, गन्धर्वदेवो, दन्त-देवो, रोगदेवहशोषदेवः, किन्नरदेवो, भास्करदेवो, भूधरदेवः, पुष्पकदेवो, भुजङ्गदेवस्यावित्रदेवो, रविदेवशशिदेवौ, भक्काद- आकाशमेषगन्धर्वा दन्तको रोगशोपकौ । किन्नरो भास्करश्रेव भूधरो मीनसोमकौ ॥ १५ ॥ दौवारिकश्र मित्रश्र वृद्धिरीशो जयन्तकः । मण्डलाकारभूमिस्था इमे देवाः प्रकीर्तिताः ॥ १६ ॥

देवो, बह्निदेवें, मित्रदेवों, दौवारिकदेवरुषुषीवदेव इत्येवं विश्वति-संख्याका इमे देवाः पृबेवत् । उत्तरपूर्वा दिशमारभ्य प्राद-क्षिण्यक्रमेण दीर्घवास्तुभूभागाधियाः कथिता इत्यर्थः ॥ १४ ॥

अथ तृतीयं वर्तुत्रवास्तुभूमागं देववर्गनामकथनेन व्यनक्ति— आकाश इति । आकाशदेवा, भेषदेवो, गन्धवदेवो, दन्तदेवो, रोगदेवदशोषदेव:, किन्नरदेवो, भारकरदेवो, भूधरदेवो, मीनदेव-स्मामदेवो, दौवारिकदेवो, भिन्नदेवें, बह्निदेवः, ईशानदेवो, जयन्तदेव इत्येवं पोडशमंख्याका अभी देवाश्च पूर्ववन ईशानादि-चतुष्कोणाधिषा: प्रादक्षिण्यक्रमात्स्थिता इति ॥

एवं प्रसिद्धवा न्तु त्रयस्थास्त त्रद्धागाः देववर्गनामकथनेनाविष्कृताः । अन्येषां मर्दे लाकारादिवास्तु भूभागानां मण्डकादिप्रामभूभागानां च क्रमस्तत्रतत्र दिङ् नियमनेन स्थपत्या सुपदेशेन च
बोध्यः । पद्मा सुत्तमास्थिरवास्तुषु एतेषु प्रायशः शिल्पल भूणानि
पूर्वीकाकाशादिदेवनामनिर्देशेनोक्तानीत्ययं क्रमो होयः ॥

अथ पूर्वोक्तचतुरश्रादिवास्तुभूभागानां सदेवानां मण्डलं

## पद्मादिनगरीष्वेतं तत्तद्भागाधिदेवताः । एषां नाम्नेह निर्दिष्टं यत्स्थलं पुरलक्षणम् ।

ै ज्ञात्वा तत्सकलं शिल्पी कल्पनं कल्पयेत्क्रमात् ॥१७॥

सुखवोधायात्र लिख्यते । यथा पूर्वपश्चिमयो रेखापट्कं विलिख्य दक्षिणात्तरयोस्सममानं रेखाषट्के च विछिखिते चतुरश्रवास्तुमण्डलभूभागाः पञ्चविंशतिकोष्टभाजो भवन्ति । तेषु कोष्ठेषु पूर्वोक्तकमसंख्यया ईशानदिशमारभ्य प्राथमिके कोष्ठे आकाशदेवो द्वितीये कोष्ठे पवनदेवस्तृतीयकोष्ठे मित्रदेव इत्यादि-क्रमेण विलिख्य त एव तत्तद्भागाधिपा इति क्रमशो ज्ञेयाः। एवमेव पूर्वपश्चिमयो रेखापञ्चकं विछिच्य दक्षिणोत्तरयोः रेखाषट्के सममाने छिखिते सीत तदा दीर्घवास्तुभूभागाः विंशति-कोष्ठमाजो भवेयुः । तेषु कोष्ठेषु पूर्ववदाकाशादिविंशातिदेवा लेख्याः । अनेनैव प्रकारेण पूर्वपश्चिमयो रेखात्रयं विलिख्य दक्षिणोत्तरयोश्च रेखात्रयेखिबिते मण्डलवास्तुभागाः स्फुटाः। तत्रत्य-कोष्ठेषु तदुक्तदेवांश्च लिखेदित्यर्थः । सर्नेष्वप्येतेषु वास्तुषु मध्यभृस्थानं वास्तुपुरुपस्थानिमति न्व विज्ञेयम् । एतेषां मण्डलञ्चतुर्थाभ्यायोक्तरीत्या भहाटादिदेवसमेतं देवालयवास्तु-मण्डंल सप्तमाध्याये नित्यनङ्गलयामलक्षणोक्तवासवादिदेवसहितं मनुष्यवास्तुमण्डलं च ऋमाद्त्र लिख्यते ॥ यथा —

# १. चतुरश्रवास्तुदेवभागः॥

| 1          | Cī             | 33       | <del>- !</del> ! | 5                   |
|------------|----------------|----------|------------------|---------------------|
| आकाशदेवः   | पवनदेव:        | मिलदेवः  | बाह्नर्व:        | मेपद्य:             |
| 16         | 17             | 18       | 19               | 9                   |
| ई्यानद्य:  | भूधरदेवः       | स्ट्रंच: | मुक्तर्यः        | पुष्पकड्व:          |
| 15         | 7.07           |          | 65               |                     |
| भास्करदेव: | सावित्रदेयः    | वासबद्धः | मिलद्वः          | द्रावारिकदेवः       |
| 14         | 73             | ;1<br>;1 | 1.7              | $  _{\mathfrak{D}}$ |
| किन्नरदेव: | वियस्वान् देवः | आपद्यः   | स्तामद्वः        | गन्धवेद्वः          |
| 13         | <b>∵</b> 1     | 11       | 10               | 6                   |
| भुजङ्ख्यः  | शापद्वः        | रागद्य:  | द्रन्तकद्वः      | सुप्रीवद्वः         |

# २. दीर्घवास्तुदेवभागः ॥

| 1           | 2                | 3          | 4             |
|-------------|------------------|------------|---------------|
| आकाशदेवः    | पवनदेवः          | मेपदेवः    | गन्धर्वदेव:   |
| 14          | 15               | 16         | 5             |
| रविदेवः     | शशिदेवः          | महाटदेवः   | दस्तकदेवः     |
| 13          | 20               | 17         | <sup>()</sup> |
| सावित्रदेवः | सुत्रीवदेवः      | वहिदेवः    | रागदेवः       |
| 12          | 19               | 18         | 7             |
| भुजङ्गदेवः  | दौवारिकदेवः      | मित्रदेवः  | शोपदेवः       |
| 11          | 10               | 9          | 8             |
| पुष्पकदेवः  | <b>भूधरदे</b> वः | भास्करदेवः | किन्नरदेवः    |

# ३ मण्डलवास्तुदेव भागः॥

|       | /1                     |                         |                      |              |
|-------|------------------------|-------------------------|----------------------|--------------|
|       | 1                      | .1                      | 3                    | 4            |
| /     | आकाशदेवः               | मेषदेव!                 | गन्धर्वद्वः          | दन्तदेयः 🔪   |
| र्दं। | ा2<br><b>विक्तिदेव</b> | 13<br>भित्रदेख:         | 14<br>विद्वेदवः      | 5<br>रोगदेवः |
|       | 11<br>सोमदेवः          | 16<br>जयन्तदे <b>यः</b> | 15<br><b>ईश</b> देव: | 6<br>शोषदेवः |
|       |                        |                         |                      |              |
| 7     | 10                     | 9                       | 8                    | 7            |
|       | मीनदेवः                | भृधरदेवः                | भास्करदेवः           | ाकन्नरदवः    |
|       |                        |                         |                      |              |

# ४. देवालयवास्तुभागदेवाः॥

| ¥        | ाह्वाटदे <b>व</b> ः | <b>मृ</b> गदेवः | मित्रदेवः |
|----------|---------------------|-----------------|-----------|
| शूलिदेवः |                     |                 | वरुणदेवः  |
| 217      | -भारे <i>स</i>      | प्रवणाहेस       | जयस्तरेषः |

### ५. मनुष्यालयबास्तुभागदेवाः॥

|          | इन्द्रदेवः |           |
|----------|------------|-----------|
| यक्षदेवः |            | मित्रदेवः |
|          | वरुणदेव:   |           |

#### अथ सुत्रादिमानकथनम् ॥

#### ऊर्ध्वमानमधोमानं भृमिमानश्च वर्तुलम् । तिर्यद्यानश्च म्रुनिभिर्मानान्युक्तानि पञ्चथा॥ १८॥

अस्य किलाध्यायस्थारम्भे प्रतिपादितानां बहूनां नगराणां उपिर च प्रतिपादियण्यमाणानां अनेकविधिशिल्पकार्याणां अतिव्याप्त्यादिरहितं तत्तल्लक्षणं वक्तुमादौ सूत्रादिमानसङ्केता- श्रेकपदादिविषयमाह — ऊर्ध्वमानिमत्यादित्रयोविश्वतिक्षेतिकेः॥

द्रव्यसङ्ग्रहणाध्यायोक्तद्रव्यादिष्वन्येषु च कर्तव्यानां सकलशिल्पकार्याणां मानं तु पञ्चिवधिमिति शास्त्रें सुनिभिक्दीरितम। तद्यथा — अर्ध्वमानम्, अधीमानम्, मूमिमानम्, वर्तुलमानम्, तिर्यञ्जानमिति । अस्य विशदार्थस्तु — भिक्तिस्तम्भविमानप्राकारगोपुरेषु, अन्येषु मनुष्यालयभिक्तिगवाक्षादिषु चोपर्युपरि यन्मानं क्रियते तद्ष्वमानमिति । भूलंबन (Vaise) वापीक्रूपतटाकजलाशयादिषु यन्मानं तद्धोमानमिति । निम्नत्वोन्नतत्वरहितवास्तुभूमिषु सर्वास्त्रेन्द्रीदिशमारभ्य वारुणदिग्गतं वा, दक्षिणाशामारभ्य कौबेरीदिग्गतं वा यत्सूत्रप्रसारादिमानं क्रियते तद्भूमानमिति । वर्तुलमानं ताबद्वास्तुभूमिं परितो मण्डलाकारेण वा चतुरश्रेण वा गमनयोग्यं मानम् । तिर्थञ्जानन्तु हर्म्यपटलावरणाद्यं कल्पितासु भिक्तिषु वा,

दण्डमानं भागमानं गण्यमानिमिति त्रिधा । सर्वेषु शिल्पकार्येषु तद्त्थं मानमीरितम् ॥ १९ ॥

तिर्यग्दारुषु स्तम्भादिषु वा ताहशोध्वभागमानानुगुणमधःस्थले तत्र तत्र तिर्यवसूत्रप्रसारणेन यन्मानं निम्नत्वोन्नतत्वरहितं समचत्वरादिभूमानञ्जकियते तदिति । एवं सर्वेष्वपि शिल्प-कार्येषु तावन्मानं पञ्जविधमेव भवतीत्यर्थः ॥

नन्वत्र मानपञ्चकं नोपपद्यते। प्रन्थान्तरेषु मतान्तरेषु वा मानसंख्याधिकयवचनं तस्याप्येतन्मानपञ्चक एवान्तर्भावात्। किञ्चात्रानुपद्मेव प्रन्थकर्त्रा प्रतिपादितगण्याख्यमान एव तादृशमानादेरप्यन्तर्भावादित्यसम्॥ १८॥

एवं सर्वविधशिरुपकार्येष्त्रिप मुख्यत्वेन प्रतिपादितिमिदं मानपद्धकमिप दण्डमानेन वा भागमानेन वा गण्यमानेन वा मेयम । किञ्च पूर्वप्रतिपादितपरिपाट्या भूभित्तिस्तम्भादीनां दण्डेन मानम् । तत्र तत्र चित्रादिद्विमुखस्तम्भित्रमुखस्तम्भादिषु, अन्येष्विप करूपनेषु स्थलान्तरेषु करूप्यमानकम्पवाजनगलक्षेपण-पिट्टकादीनान्तु मानं द्शादिभागेन मानं कार्यम् । मण्टपादिषु निर्माणेष्वन्येष्व्यपि करूपनेषु एकद्वित्र्यादिसंख्यागणनमेव कार्यम् । अस्य विशदार्थेन्तु कस्यचिन्मण्टपस्य वामभागे द्वादश् स्तम्भाः स्थाप्या

जन्मभूभूमिदारिश्व जगती च वसुन्धरा।
मेदिनी विपुला हमाद्याः कल्पनारम्भवाचकाः॥
पादाङ्घिचरणाद्यास्तु स्तंभार्थद्योतका मताः।
क्षेपणं पाट्टिका पद्मः कर्णो वाजनकन्धरौ॥ २१॥
कुमुदः कुम्भकश्वैव कीलश्च मकरस्तथा।
प्रतिमान्तरितालिङ्गसोपानप्रतिवाजनाः॥ २२॥

इत्यादिन्यूनत्वविषमत्वनिरासकं समसंख्यागणकमिति । एवं मानमानान्तरालिकभेदादिश्व शिल्पिभिरवदयं ज्ञेय इत्यर्थः ॥१९॥

एवं तब्रतत्रोक्तसंकेतसंख्यादिमानं पर्यायवाचकार्थश्च ह्रेयः।
ते च प्रकरणवशादर्थान्तरसंख्यान्तरिनवेदिनः । यथा 'मूः',
'भूमिः', 'रसा', 'विश्वम्भरा', 'धरित्ती', इत्यादिपदानि
किचित्प्रमाणवाक्येषु भूम्याउपि कल्प्यमानभित्त्यधिष्ठानादिकल्पनिर्माणारम्भश्चलार्थकानि । अन्यत्र तान्येव भूभूमिरचला
विश्वम्भरेत्यादिपदानि एकसंख्यार्थश्चोतकानि । एवमेकमेव
वचनं किचित्संख्यावाचकत्वेन, किचित्रमीणारम्मश्चलिनवेदकत्वेन च भानाच्छिल्पवर्गेरित्यादिप्रकरणार्थश्च स्वक्षमे क्रेयः ।
'पादः', 'अक्ष्यः', 'चरणः', इत्यादयः स्तम्भपर्यायवाचकाः। 'क्षेपणं', 'पष्टिका', 'पष्टः', 'पद्मः', 'कर्णः',
'वाजनः', 'कन्धरः', 'क्रमुदः', 'क्रम्भः', 'कीलः',

कम्पश्च अद्वकमपश्च चित्रकार्योत्तमा मताः।
अधिष्ठानेषु पीठेषु सोपाने मण्टपेषु च ॥ २३ ॥
स्तम्भेष्विप च डोलासु तिर्यग्दारुषु भित्तिषु ।
ढारेषु च कवाटेषु विमाने गोपुरेषु च ॥ २४ ॥
क्षेपणीदिप्रमाणीन सम्यग्वेयानि शिल्पिभः।
चन्द्रो भूमिनांयकश्च सार्वभौमादयस्तथा ॥ २५ ॥
एकमंख्यार्थजनको रविर्देवः प्रकीर्तिनः।

'मकर:', 'प्रतिमा', 'अन्तरितम', 'आलिङ्गं', 'सोपानं', 'प्रतिवाजनं''कम्पः', 'क्षुद्रकम्पः',इत्यादयस्तत्रतत्राधिष्ठानपीठ-सोपानस्तम्भादिषु कल्प्यमानबहुविधरचनाविशेषार्थद्योतकाः ॥

एतेषां प्रमाणादिकन्तु अस्मिन शास्त्रे प्रतिपादितेषु तेषु तेष्वयायेषु शिल्पकलादीयिकादिप्रन्थेषु विस्तरशः प्रपश्चितम् तत्रैव द्रष्टन्यमिति ॥ २५ ॥

अथ मङ्कतसंख्याधिकपदानि कथयति — चन्द्रो भूमिरित्या-दिना । 'चन्द्रः', 'इन्दुः', 'विधुः', 'सुधांग्रुः', 'निशापितः', 'कलापितः', इत्यादयः चन्द्रपर्यायवाचकाश्च, तथा 'भूः', 'भूमिः', 'अचला', 'विपुला', 'विश्वंभरा, 'धरित्री', 'मेदिनी', श्लोणीत्यादिभूपर्यायवाचकाश्च, तथा 'नायकः', 'अधिपितः', 'यजमानः', 'सार्वभौमः', चक्रवर्तीत्याद्यधि- अश्विनौ यमलौ दृष्टिः पक्षो बाहुः करस्तथा ॥ २६ ॥ संख्याद्वयार्थजनको मल्लाटो नायको मतः । गुणः कालः पावकश्व लोकश्व भ्रुवनं तथा ॥ २७ ॥ संख्यात्रयार्थजनको मृगदेवोऽधिपो मतः । श्रुतिस्समुद्रो वर्णश्च दिग्युगायनकन्तथा ॥ २८ ॥

नेतृपर्यायवाचकाश्च ग्रमाणवचनपठनप्रकारेण एकसंख्याबोधका इत्यर्थः ॥

िकञ्च 'चन्द्रसंख्या क्षेपणन्तु भूभिसंख्या गलस्या' इत्यादिवचनानाभेव संख्या ऊद्या। एवमुत्तरत्रापि बोध्यम्। एता-दृशेकसंख्याधपदानां सूर्योऽधिपतिरिति शास्त्रनियम:॥

एवं नासत्याविश्वनौ दस्रौ यमलौ यमौ युग्मावित्यादि-वाचकाश्च,तथा लोचनं नयनं नेत्रं दृष्टिरित्यादिदृष्टिपर्यायवाचकाश्च, पूर्वपक्षापरपश्चौ बाहुः करो भुज इत्यादिभुजपर्यायवाचकाश्च संख्याद्वयवोधकाः। एतादृशसंख्याद्वयपदानां भहाददेवोऽधिपतिः॥

एवमित्रिवेशानरा धनञ्जरोऽनलः पावक इत्याद्याप्रिपयीय-वाचकाश्च, तथा 'लोकः', 'जगती', 'जगत्', 'भुवनं', गुणः', 'कालः' इत्यादिवाचकाश्च संख्यात्रयवोधकाः। अस्यारसंख्याया सृगदेवोऽधिपतिः॥ संख्याञ्चतुष्कार्थकरः पुष्पदेवोऽधिषो मतः ।

प्राणो भूतस्यायकथ तथिन्द्रियमुखो मतः ॥ २९ ॥

पश्चगंक्यार्थजनकः पत्रनोऽधिपतिर्मतः ।

जिवर्षय जन्नुश्च कातुरकं रसम्तथा ॥ ३० ॥

पर्मक्यात्राञ्चकः प्रोक्तो यान्तुनाथोऽधिषो मतः ।

रंग्लो क्रिविविद्धव्यक्तः वारस्वरस्तथा ॥ ३१ ॥

श्रुविर्वेदो निगय इत्यादिशुनिषयोयकाचकाख्य, तथा समुद्रः पारावारो नदीको जलाभिजेलनिभिरित्यादिसमुद्रपर्योयकाचकाश्च, तथा वर्णो विष्युगमाकनक एत्याद्यश्च वंस्थाचतुष्कवोधकाः। अस्थान्संस्थायाः एष्यदेशेऽधिवतिः।।

 श्राधवायकाः, सूतवायकाः, सायक्त्राचकाः, इन्द्रियमुख-वाचकात्रः संख्यापद्मकार्थवेशाकाः । अखाः संख्यायाः पवनो-ऽधिपतिः ॥

तथा अस्विगवावकाः अञ्चयस्य । ऋतुवाचकाः अङ्ग-वाचकाः रक्षवाचकाश्च संस्थानद्कार्यवीपकाः । अस्याः संस्थायाः वाम्तुनाथोऽथिपतिः ॥

एवं शैलः पवेती महीघरी मृभृत्चल इस्यादिपर्वतपर्याय-पदानि, तथा ऋषिधीतुरश्वरलन्दी वारस्स्वर इस्यादीनि च

पञ्चवः संत्यादाचकानां व्याख्यापङ्क्तः मातृकाथां ठेखकप्रमादात्
 स्का । मृत्रकोकानुसारेण पङ्किपूरणे कृतम् ।

सप्तसंख्यावाचकस्तु किन्नरो नायको मतः।
वसुर्नागो वारणश्च सिद्धिस्सम्पत्सुखं तथा ॥ ३२ ॥
अष्टसंख्यावाचकम्तु पश्चनाथोऽधिपो मतः।
प्रद्रो निधिश्च रन्ध्रश्च द्वारदेवालयस्तथा ॥ ३३ ॥
नवसंख्यावाचकश्च शशिदेवोऽधिपो मतः।
अवतारोऽङ्गुळिर्दिक् च पङ्क्तिमुख्यश्च वाचकः ॥३४॥
मृङ्गराजाधिपः प्रोक्तो दशसंख्यानिवेदकः।
इत्यादिबहुधा संख्या प्रसिद्धा वास्तुकर्मणि ॥ ३५॥

पदानि संख्यामप्तकबोधकानि । अस्यारसंख्यायाः किन्नरदेवोः ऽधिपतिः॥

एवं वारणः करी कुम्भी दन्तीत्यादिगजपर्यायपदानि, वसुनीगिरेसद्धिरसम्पदित्यादिपदानि च संख्याष्टकवीधकानि। अस्यारसंख्यायाः पशुनाथोऽधिपतिः।।

एवं ग्रहो निधी रन्ध्रं द्वारमित्यादिपदानि नवसंख्यार्थ-बोधकानि । अस्थाइशशिदेवोऽधिपतिः । अवतारोऽङ्कुलिः पङ्कि-रित्यादिपदानि दशसंख्यार्थबोधकानि। अस्याः मृङ्गराजोऽधिपतिः॥

इत्थं मुक्यानां दशाविधसंख्यानां पर्यायपदादीनि शिल्प-शास्त्रप्रमाणसंकेतद्योतकान्यत्रोक्तानि । एकादशाद्यपरितनसंख्या-बोधकपदानि तत्र तत्र प्रन्थान्तरप्रमाणान्तरवचनेषु स्वयमेवोद्धं एवं सङ्केतमानश्च ज्ञेयं शिल्पिक्रयापरैः। वासवात्स्वत्रविन्यासो ब्राह्मणानां हितप्रदः॥ ३६॥ याम्यात्तु स्त्रविन्यासः क्षत्रियाणां हितप्रदः। वारुण्यास्स्त्रविन्यासद्यग्जभदो वैदयस्र्द्रयोः॥ ३७॥ देवतायतने शस्तस्स्त्रन्यासस्तु याम्यभाक्।

शिल्पकार्यश्रद्धालुभिरिति ॥ ३६॥

अथ सर्वेष्वि नगरादिवास्तुषु करूप्यमानं सूत्रप्रसारक्रममाह — वास्वादित्यादिना । तत्तिर्माणाय स्वीकृते समीकृते
वास्तुस्थेले सूत्रन्यासो वा दण्डन्यासो वा प्रथमतः प्राचीं दिशमारभ्य प्रतीचीदिगाभी यथा भवेन तथा मानं कार्यमिति ।
अयक्र कमः ब्राह्मणगृहेषु कृतश्चेच्छुभप्रद इति समयः । क्षत्रियाणां भवनादिनिर्माणस्थलेषु सुत्रन्यासो वा दण्डन्यासो वा
दक्षिणां दिशमारभ्योदीचीदिङ्मुखतया उदीचीदिग्गामि मानं
कार्यम् । अयक्र कमः क्षत्रियाणां जयादिशुभप्रद इति । वैदयशृद्रयोगृहेषु वार्रणीं दिशमारभ्य प्राचीं दिशं यथा मानदण्डो
गाहेत तथा मानङ्करणीयमिति । अयक्र कमः वैदयानां शृद्रजातानास्त्र क्षेमसम्पत्कर इति भावः ॥

िश्च सर्वेष्विप मानवगृहेषु मन्दुरागोष्ठादिषु च याम्य-दिग्गामी सूत्रन्यासो न श्रेयस्कर इति भावः । सोऽपि देवा- मानदण्डमुखान् शिल्पी कल्पनात्पूर्तवासरे ॥ ३८ ॥
यथाविध्यर्चयेद्वन्धपुष्पायस्तत्पतीनिष ।
नगरारम्भसमये शकुनं वीक्ष्य सर्वतः ॥ ३९ ॥
जयशब्दमुखैर्विप्रैर्वाचयेत्स्वस्तिवाचनम् ।
दिवसे विमले प्रातः कल्पयेनगरं नवम् ॥ ४० ॥

तत्र प्रथमस्य पद्मनगरस्य लक्षणम् ॥
पद्मस्य वास्तुभूमिस्तु चतुरश्रा समस्यला ।
सदातोयाशैवालिनीतीरस्था वा विशेषतः ॥ ४१ ॥

हंग्येषु न दोषायेति मतिः । नगरपुरप्रामभवनादिनिर्माणाय निर्दिष्टदिनात्पूर्वमेव शिल्पी स्वायुधतद्धिपतींश्च यथाविधि गन्धपुष्पाद्यैरभ्यच्यं तादृशनिर्माणारम्भसमये सर्वतो दिश्च शुभशकुनं च निरीक्ष्य ब्राह्मणस्मास्तिवाचनं पाठियत्वा मेघाच्छादनवृष्टिपातादिकालुष्यरिहते विमले शुभे दिने पद्मादिनगरनिर्माणं कुर्यादिति समष्ट्यर्थो बोध्यः ॥ ४० ॥

अथाद्यस्य पद्मनगरस्य छक्षणमाह — पद्मस्येति । पद्मनगरवास्तुभूमिस्तु चतुरश्रा निम्नत्वोन्नतत्ववर्जिता भवितव्या । एतादृश्रुक्षणान्वितोत्तमभूमिस्तावद्यदि सततज्ञलनदीतीरगता भवेत् , तादृश्रुक्षणान्विता च छभ्येत यदि, तदात्यन्तं जीवानां सुखप्रदेति भावः । एतावता वाक्येन नदीतीरगतायासुत्तमवास्तु- सहस्रद्वयदण्डेन भूपालेन ग्रमाणिका । चहुर्दिकस्थचतुर्द्वारं गोपुरेण समन्वितम् ॥ ४२ ॥ देशान्तरपथेन।पि तत्हारं संयुतं भवेत् । सुखडारान्निर्भता या राजवीशीति कथ्यते ॥ ४३ ॥

भूम्याभेतादशपद्मनगरनिर्माणङ्कार्थिमिति प्रतीयते ॥

कीद्दर्श पद्मनगरिमिति चेत् — उच्यते । पद्मीशिनां विश्वतिनगराणां दैष्ट्यायामाद्यस्तु प्रायशो तृपद्ण्डेनेति शास्त्रकारेण विश्वकर्मणा प्रतिपादितत्वात् तादशनृपद्ण्डयहस्त्रमस्य नगरस्य दैष्ट्यम् , आयामश्च तशेव दण्डवहस्त्रप्रमाणङ्कार्यमिति ॥

तथा चोपरिवक्ष्यमाणिवश्वतोभद्रनगरवद्स्यापि पद्मनगरस्यं चतुरश्रत्वलक्षणसिमिहितं भवति । नृपदण्डश्रमाणनतु पूर्वोक्त-मानकथनप्रकरणे उपपादितम् । किञ्चास्य नगरस्य प्राच्यादिषु चतस्पु दिश्च देशान्तरगामिना महाप्रागेण संयुक्तं स्पर्गापुरं द्वारचतुष्कं समसूत्रे तत्तदिञ्चध्यभागे कल्पनीयम् । तादशद्वार-चतुष्कभेव मुखद्वारं, मुख्यद्वारं, गापुरद्वारं, नगरद्वारिनत्यादि-बहुविधनामभाग्भवति । तच्च तत्र तत्र क्षेत्रम् ॥

शतद्वयं प्रतोलीनां संख्या चात्र प्रकीर्तिता । वीथीनां क्षुद्रवीथीनां संख्यानेका समन्ततः ॥ ४४ ॥ ईश्वाने भूघरे चैव विप्राणान्त गृहस्थितिः । मुख्यशालाश्च याः प्रोक्ता विषण्यश्च विशेषतः ॥ ४५ ॥ सर्वतः कारयेदिश्च यथा भूलाभतो बुधः । गोपुरादिसमोपेतदेवगेहन्तु रुद्रके ॥ ४६ ॥

ये।रिति । एताद्यश्राज्ञवीथी चतुष्कस्य वैशाल्यं तु इतरवीष्यपेक्षया दिगुणितमान कं कार्यम् । सुध्या निर्मितास्त्रीधाः । ताद्दशसीची ज्ञ्ज्ञलेभेवनादि भिरुभय प्रश्नातै समान्विता प्रतोली स्युच्यते । ताद्यश्मते श्रीनां शतद्वयावधीनामत्र नगरे निर्माणमभिद्दितं भवति । तिर्यग्वीधिकानाम्नी रूपवीथीः खुद्रवीथीध्य बद्धीस्तत्र तत्र यथास्थलविभवं कल्पयेत् । किञ्च नगरे अस्मिन्नीशानभागे, भूषरभागे च ब्राह्मणानां सद् न द्वरूपनीयम् । नृपद् मर्थन्तु आपदेवस्य भागे वा वासवभागे वा स्थापनीयम् । बह्निदेवादिद् नतदेवान्त-स्थलविशेषभागेषु वैश्वश्रद्धादीनां निल्यादिः कार्यः ॥

न्यायशालापाठशालावैद्यशालाचित्रशालाद्यस्तु तत्र तत्र दिग्भागे यथाभूलाभवैशाल्यादिमहिताः कार्याः । गोपुरमण्टप-तटाकादिसहितमीश्वरभवनन्तु नगरस्यास्य रुद्रभागे रुद्रदेवभागे कल्पनीयम् । अत्रोक्तमूचरादिभागवोधस्तु पूर्वालेखितचतुरश्र-वास्तुमण्डळिनिरीक्षणेन सुलभलभ्यः ॥ नानाजातिजनाकीण रक्षकैरपि रक्षितम् । नाम्नदं पद्मकं प्रोक्तं वास्तुशास्त्रविशारदैः ॥ ४७ ॥

अथ द्वितीयस्य सर्वतांभद्रनगरस्य छक्षणम् ॥ सर्वतोभद्रनगरभृभिः परिखयावृता । दैर्ध्यायामादिमानन्तु पूर्ववत्परिकीर्तितम् ॥ ४८ ॥

प्वं सर्वत्र।पि कमः । 'यन्नोक्तं तत्तु सर्वत्न युक्तया ह्रोयं विशारदैः' इत्यष्टमाध्यायान्त्यक्रोकोक्तरीस्या व्रामकार्यकरपुर-कार्यकरकुळाळाम्यष्ठाद्यः क्रयविक्रययोग्याविषण्याद्योऽन्ये च ये नगरकार्ययोग्या राजकार्यकरा ळेखवाहकाः मृत्याद्यः, ये तु स्वर्णकाराद्यस्तैस्सर्वेरिष समेतिमदं पद्मनगरिमिति बोध्यम् । ताद्शोपजीविनां विणजादीनां च गृहादीन्यथास्थळानुगुणं कल्पये-दित्यर्थः। एतद्वचनगर्भितमेव । किंचेदं नगरं याभिके रक्षकेश्व सततं रक्षणीयम् नानाजातिजनाकीर्णेख्व भवतीति स्पष्ट एव ळक्षणवाक्यार्थः॥ ४७॥

अथ हिनीयस्य सर्वतोभद्रनगरस्य छक्षणमाह — सर्वतो-भद्रेति । सर्वतोभद्राख्यस्यास्य नगरस्य दैर्घ्यायामादिमानं तु पूर्ववदेव कीर्तितम् । पद्मनगरस्य यन्नानमुक्तं तदित्यर्थः । यथास्य नगरस्य वास्तुभूमिश्चतुर्त्रा, प्राक्यत्यग्भागयोः नृपद्ण्ड-सहस्रं मानं, तथा दक्षिणोत्तरयोरि भागयोर्नुपद्ण्डसहस्रकमिति । चतुर्दिक्स्थचतुर्द्वारङ्गोपुरेण समन्त्रितम् । देशान्तरपथेनापि तद्द्वारं संयुतं भवेत् ॥ ४९ ॥ नात्रोपवीथीदिशल्पज्ञः क्षुद्रवीथीश्र कल्पयेत् । समस्त्रा राजवीथीः कल्पयेत्ताश्र सर्वतः ॥ ५० ॥ प्रतोलीनां पश्चश्चतं संख्या चात्र निगद्यते ।

किञ्च नगरिमदं पूर्ववन्नदीतीर एव करूपनीयिमिति नियमः।
परन्तु केचिन्नदीतीरभागे वा वनमध्यभागे वा सस्याष्ट्रतभूमिभागे
वा यत्नकुत्र वा शुभलक्षणान्वितस्थले तादृशिवशालसमभूप्राप्तिस्तेत्रदं नगरङ्करूपयेदिति। तथापि सुलभलभ्यस्वादुतोयान्वितायामेव
भूम्यां करूपनीयिमिति सर्वेषामिष नगराणां सुख्यलक्षणञ्च
बोध्यम्॥

किञ्च नगरस्यास्यापि पद्मनगरस्येत्र प्राच्यादिषु चतस्व्विषि दिश्च देशान्तरगामिना महामार्गेण संयुक्तं सगोपुरं द्वारचतुष्कं समसूत्रभागे कल्पनीयम । परन्तु नगरिमदं नैयत्येन दुर्गाख्य-परिखया संवृतं कार्यमित्यादिभेद ऊद्धः ॥

पूर्वसमाद्भेदकलक्षणान्यत्र प्रतिपादयति । यथा —
नगरेऽस्मिन्तुपवीथीः क्षुद्रवीथीश्च करूपयेत् । सर्वत्र समन्तत
जभयपक्षभवनान्विताः प्रतेतिशेव सममानभागस्थले समरज्जु
करूपयेत् । प्रतेलिशब्दार्थः पद्मनगरलक्षणे उक्तः । तादश-

मध्यभागे राजवेदम यदि भृभृत्प्रधानकम् ॥ ५१ ॥ देवप्रधानिके चैशं सन्दिरङ्कारयेद्वुधः । भृधरे रुद्रके भागे भृते सीने च सामके ॥ ५२ ॥ आपोविवस्वद्भागेषु सावित्रेषु यथाक्रमम् । बाह्यणक्ष्रवस्वानि स्थापयेच्छिल्पकार्यवित् ॥ ५३ ॥

प्रतोडीनां संख्या आहत्यात्र पञ्चशती विहिता भवति । प्राक्प्रत्यग्भागयोः दक्षिणोत्तरभागयोर्गप सर्वत्र सहशप्रतोडीनां वैशास्यं समसंख्याकं सर्वत्र कारयेदिति ॥

त्रस्थान्तरे तु नवंतीभद्रतगरस्य पुरद्वारान्त्रिता या महावीश्री राजवीश्री, ताहशराजवीश्रीचतुष्कस्य वैशाल्यं नृपदण्ड-पञ्चकमः । इतरासां प्रतीलिकादीनां नृपदण्डत्रयं वा नृपदण्ड-चतुष्कं वा विषप्तरहितं कल्पनीयमिति । तस्माद्यमेव नियमोऽत्र युज्यत एव ॥

किञ्चेताह्य छक्षणान्वितं सर्वतो भद्रतगरं द्विविधं भवति । यथा — देवप्रधानकं, राजप्रधानकञ्चेति । यदि राजप्रधानकं तदा अस्या नगरवाम्तुभूम्या सध्यमभाग वासवाख्ये साहाछं सपरिस्तं ससाछं राजभवनं कल्पनीयम । यदि देवप्रधानकं तदा सभा-मण्टपास्थानमण्टपक्रल्याणमण्टपप्राकारिवभानादिसाहितं शिवस्य विष्णोर्वा हम्ये कल्पयेदिति समयः ॥ तत्रैव न्यायशालादीन्कलपित्वा विधानतः । अवशिष्टे देवभागे सर्वेषां निलयादिकम् ॥ ५४ ॥ अय तृतीयस्य विश्वेशभद्रनगरस्य लक्षणम् ॥ विश्वेशभद्रनगरविन्यातः पूर्ववद्भवेत् । चतुरश्रस्थले वापि दीर्घवास्तुस्थलेऽथवा ॥ ५५ ॥

किञ्चात्र नगरे भूधररुद्रभुङ्गभीनसोमापविवस्बद्धागेषु
प्राद्भिण्यक्रमेण राजवन्धूनां क्षत्रियाणां, सचिवस्य सेनापतेरन्येषां
राजकार्यकराणां च भवनादिकं स्थाप्यम् । एतेष्ट्रेव भागेषु
न्यायशालापाठशालाचित्रशालाप्रमुखा बहुविधा नगरयोग्याइशालाश्च कल्पनीयाः ॥

एतावता वाक्येनास्य नगरस्य भागनवकभूमौ विप्रक्षत्रियभवनानि विविधाश्च शालाः करूप्या इत्युक्तं भवति ।
अविशिष्टेषु पोडशभागेषु वैदयानां श्रूहाणामन्येषाञ्च नानावर्णजातानां राजसेवापराणां भृत्यादीनां निल्यः । तथैव बहुविधपण्यजालसमृद्धविपणिपरम्परादयश्च करूपनीयाः । नवरत्नपट्टवस्नादिविक्रयशीलविणगणेर्नानाजातिजनैश्चोपेतिमदं नगरं
नयनानन्दकरं नगरेपूत्तममिति च केषाञ्चिन्मतिमिति सर्वतोभद्रनगरलक्षणार्थः ॥ ५४ ॥

अथ तृतीयस्य विश्वेशभद्रनगरस्य लक्षणमाह - विश्वे-

भागैस्तु दश्याभिर्भागद्वयेन शिवमन्दिरम् । सप्राकारत्रयं तुङ्गगोपुरेण समन्त्रितम् ॥ ५६ ॥ त्राह्मगाधिकसंख्याकस्तदर्धे वा तदर्धके ।

श्चेति । विश्वेशभद्रनगरिमदं सर्वतीभद्रनगरवत् चतुरश्रभूमौ स्थापयेत् । तादशभूम्यद्याभे नदीतीरस्थे वा अन्यत्र वा दीर्घ-भूभागे शुभद्यक्षणान्विते नगरस्थापनिमदं विदितं भवित । कीदशद्यक्षणान्वितिमदं नगरिमिति चेत् तदाह—देशान्तरागतमहा-मागेण सिदतं सगापुरं द्वारद्वयमेवात्र कार्यम् । तादशद्वारद्वयन्तु नगरस्य प्राक्प्यत्यग्भागयोवी दक्षिणोत्तरभागयोवी समसूत्रस्थे करूपनीयमिति भाव: ॥

नगरस्यास्य वास्तुभूमिं दश्या विभव्य तत्र भागद्वयप्रमाणकं प्राकारत्रयसिंहतं तुङ्गगोपुरमण्टपादिभासुरक्क शिवमन्दिरं
यथेष्टस्थले स्थापयेत् । कृतः १ सर्वथास्य विश्वेशनान्ना प्रसिद्धिमन्त्रादिति । नगरमध्यभागे यदि विश्वेश्वराख्यस्य शिवस्य मन्दिरकल्पनं, तच शिलाविदामिमतिमेवेत्यपि च समयः । 'तद्धें
वा तद्धेके भागे ' इत्युक्तत्वात् अत्राविश्वभागाष्टकस्थलेषु
अथवादत्य भागकमे पञ्चभागे वा ब्राह्मणानां सदनादिकमत्र
नगरे कल्पनीयम् । तथा च ब्राह्मणगृहाणां ब्राह्मणानाञ्च
संख्याविक्यमत्र इतरजनतद्गृहापेश्व्येति सुख्यव्यवस्था । अवशिष्ट-

भागे चान्यनिवास।दि कारयेच्छिल्पकोविदः ॥ ५७ ॥
महावीथीचतुष्कन्तु परितो देवमन्दिरम् ।
मुखवीथीसमायुक्तं मटमण्टपसंयुतम् ॥ ५८ ॥
नृपहम्येसमोपेतो रक्षकैरिप रक्षितः ॥ ५९ ॥

स्थेल ब्राह्मणगेहप्रमाणादेः किञ्चिति श्चित्रश्चित्रयूनत्वशालीन्येव इतेरषां जनानां गेहादाविति चान्यो नियमः । तथापि नृपमवननिर्माणस्यात्रोक्तत्वात्तादशविप्रगेहापेक्षया बहुधा विपुलं शिवमन्दिरान्न्यूनभागं राजभवनं करूपयेत् । पूर्वोक्तदेवगेहं परितश्चतसृष्विप दिक्षु उभयपक्षगृहान्वितया मुख्यवीध्या मठादिभिर्मण्टपादिभिश्च सहितया संमिलितं महावीथीचतुष्कं कारयेत ॥

तथा च ताहशशिवमान्दिरस्य पुरतो मुखवीथीं मठादियुतां, तां च देवभवनक्ष परितो महावीथीचतुष्किनिर्माणमिति ।
अन्यासां वीथीनां क्षुद्रवीथीनां च शतानि स्थाप्यानि तत्र तत्र
स्थलानुकूल्यभाञ्जीति । ' नृपभवनसाहितमिदं नगरम् ' इत्युक्तत्वात् अत्र नगरे न्यायशालादिबहुविधशालानां क्रयविक्रयादियोग्यबहुविधपण्यशालानां निर्माणानि, अन्येषां च राजकार्यकराणां
निवेशनानि नानावर्णजानां जनानां गृहभवनादीनि च स्थलानुगुणं
कल्प्यानीति शास्त्रकारोपदेशः ॥ ५९ ॥

अथ चतुर्थस्य कार्मुकनगरस्य लक्षणम् ॥
कार्मुकाकारवन्त्वात्तन्नगरं कार्मुकारूयकम् ।
कीर्त्यते शिल्पशास्त्रज्ञैर्वास्तुलक्षणपण्डितैः ॥ ६० ॥
नद्यास्तीरे समुद्रस्य तीरे वास्य प्रकल्पनम् ।
दृढदुर्गसमोपेतं प्राकारावृतवास्तुकम् ॥ ६१ ॥
सहस्रदण्डदैर्ध्यं वा तद्धं वा तद्धंकम् ।
एकाननं प्रकर्तव्यं गोपुरेण युतं तु वा ॥ ६२ ॥

अथ चतुर्थस्य कार्मुकनगरस्य लक्षणमाह — कार्मुकेति । नगरस्यास्य वास्तुभूमिस्तावत्प्रायशः कार्मुकाकारवती ।
तस्मादस्य कार्मुकनगरमिति अन्वर्थं नाम कीर्त्यते शिल्पक्षेवीस्तुशास्त्रक्षेश्वेति भावः । नदीतीरे वा समुद्रतीरे वा दृढपरिखासाहितं सप्राकारख्चेदं नगरं स्थापयेन । प्राकाराष्ट्रतवास्तुकमित्यनेन
यावद्वास्तुभूविस्तारस्तावत्पर्यन्तमितितुङ्गं दृढं प्राकारकल्पनं कार्यम् ।
तदन्तश्च प्रतिभागं नृपभवनमात्रं वा चपप्राकारं विदृश्याकारभित्त्यपेक्षया किञ्चिदुत्तुङ्गं स्थापनीयमिति च प्रतीयते ।
एतत्सर्वमप्यस्थातिदाद्व्यापादनायिति मितः ॥

किञ्च धनुराकारनगरस्थास्य दैर्घ्यन्तु नृपदण्डानां सहस्रं वा पञ्चशती वा तद्धं वेति विकल्पः स्थलविशेषाधीन इति भावः । तादृशमानयुतस्यास्य मुखद्वारमेकमेव सगोपुरं च । तद्द्वारं यदि कौबेर्यां शुभदं भूभृतां मतम् । तीरे वा मध्यभागे वा राजहम्यं प्रकल्पयेत् ॥ ६३ ॥ बहुरक्षास्थानयुतं चिक्रकाणां गृहेर्युतम् । प्रतोठीनान्तु वैशाल्यं भूपदण्डत्रयादिकम् ॥ ६४ ॥ विपणीनां शतैर्युक्तं सहस्रेश्च विषक्स्येठैः । नानाजातिजनैर्युक्तं नाविकाद्येश्च सर्वतः ॥ ६५ ॥

तच यदि कीवेर्यो कृतं तन्तृपाणां विशेषतो जयादिप्रदमिति भागः। तथाकरणाशक्यविषयेऽपि न दोषायेति सिद्धान्तः॥

किञ्च नद्यास्तमुद्रस्य वा तीरे किन्तिस्यास्य नगरस्य प्राकारस्य नातिसमीये बहुरक्षोपेतं बहुशालासहितं भूपमन्दिरं नानासौधलसितं स्थापयेत् । किञ्च तादृशभूपहम्यं परितो वा तस्तमीये एकस्मिन्मामे चिक्रकाणामत्यन्तं धिननां सौधादीनि स्थापयेत् । इदञ्च लक्षणं पद्मनगरसर्वतोभद्रनगरयोरिप प्रसज्यते । विस्तरभयात्तव नोक्तमिति भावः । अपि च 'प्रतोलीननान्तु वैशाल्यं भूपदण्डत्रयादिकम् 'इत्युक्तत्वात्, अञ्च विपण्या-दीनां प्रतोल्यादीनां च विशालतायास्सर्वथा दण्डत्रयन्यूनता न कार्या । परन्तु यथास्थलविभवं भूपदण्डानां चतुष्कं वा पञ्चकं वा योजनीयमिति । अन्यत्सर्वं सुगमभेव ॥

किञ्च नगरस्यास्य लक्षणान्तराणि तु पत्तन अक्षण-

अथ पञ्चमस्य प्रस्तरनगरस्य लक्षणम् ॥
प्रस्तरग्रामवत्सर्वमत्रापि नगरे मतम् ।
विशेषलक्षणान्यत्र कथ्यन्ते कार्यासिद्धये ॥ ६६ ॥
दृढदुर्गममोपेतं द्वारोपद्वारसंयुतम् ।
पञ्चभिस्तु शतैर्दण्डैदेर्ध्यं वैशाल्यमेव च ॥ ६७ ॥
प्राकारकुड्यमहितमथवा दश्विवास्तुकम् ।
मध्यभागे भृषद्दम्यं वारुण्यामीश्रमन्दिरम् ॥ ६८ ॥

प्रकरणोक्तान्येवेति देवालयन्यायशालादीनां राज्यसेविनामन्येपाञ्च गृहादाना निमाण तन्न तत्र स्थलावभवतः करणीयमिति कामुक-नगरलक्षणार्थः ॥ ६५ ॥

अथ पद्धमस्य प्रस्तरनगरस्य लक्षणमाह — प्रस्तर इति ।
पूर्वोक्तसप्तमाध्याय प्रस्तरमामस्य यान लक्षणान्युक्तानं तान्यव
प्रायशोऽवापि प्रस्तरनगरे सम्पद्यन्ते । झाँटति शिल्पिक्रियास्फूर्तये
विशेषलक्षणान्याह — दृढदुर्गेत्यादिना । प्रस्तरनगरस्यास्य
वास्तुभूमिस्तु नृपदण्डानां पद्धशतदैष्ट्येवती वैशाल्ये च तत्प्रमाणवत्येव कार्या । अयमेवोक्तमः पक्षः ॥

अथवा कचित्तत्मं ख्याही नप्रमाणके दीर्घवास्तुभूमागे वा एतस्रगरिनमीणमपि नाकीर्तय इति मतभेदः । सर्वथेदं नगरं इडपरिखया प्राकारभित्तया चायृतं कृत्वा तदन्तविहुशो द्वाराणि

### सर्वा वीध्यो दिपक्षास्स्युरेकपक्षा बहिः स्थिताः ! शतसंख्यां प्रतोलीनामन्या बह्वीश्व कल्पयेत् ॥ ६९ ॥

तदन्तरुपद्वाराणि च कार्याणि । कथमेवङ्करणम् १ उच्यते —
परम्परया अत्यन्तरक्षणाय दार्ह्याय शोभाये चिति । किञ्जैतादशप्रस्तरनगरस्य पूर्विकियस्तरमामस्येव प्राक्त्रतीचीप्रतोल्यश्चतस्रो
दक्षिणे।चरयोरिप तथैव चतस्रः प्रतोलयः ॥

किञ्चैतासां वीथीनामुपवीथीनास्त्र मध्ये या तिर्थम्बीथी संपद्यते, तस्या एव मध्यवीथीति व्यवहारः प्रसच्यते । तत्रापि विशेषः यथा — प्राची मध्यवीथी, दक्षिणमध्यवीथी, प्रत्य- आध्यवीथी उत्तरमध्यवीथीत्येवं नामकतो बोध्यः । किञ्च अत्र सुद्रवीथीनामुपबीध्यादिमेलनप्रसक्तिरेव न संभवति । सर्वेष्विप नगरेष्वेव तच्छङ्का न कार्यो । पट्टणपुटभेदनराजधान्यादिषु तु ताद्द्यसुद्रवीथीनामपि कविद्धागे क्षुद्रोपवीथीसङ्गम इत्येवं भेदश्च तत्र तत्रोह्यो विचक्षणैरित्यलम् ॥

किञ्चास्य नगरस्य मध्यमभागे भूपमन्दिरं, वारुण्यां दिशि शिवस्य मन्दिरञ्च क्रमात्स्थापयेत् । एतादृशनृपभवन-प्रत्यङ्मुसीं शिवमन्दिरप्रत्यङ्मुसीख्च प्रतीलिकामुभयपक्षसद्नी-पेतामितरवीध्यपेक्षयातिविपुलाख्च कारयेत् । किञ्च नगरेऽस्मि-ब्राहृतिक्रमे चतस्णां प्रतीलीनां पण्णवितिसंख्याकानां वीथीनां, बह्वीभिः पण्यवीथीभिन्यीयशाल।दिमैर्श्वतम् । हीनसंख्या द्विजातीनामत्रोक्तं बहुवर्णके ॥ ७० ॥

अथ पष्टस्य स्वस्तिकनगरस्य स्रक्षणम् ॥ स्वास्तिकारूयनगर्यास्तु वास्तुभूर्वर्तुलाकृतिः । तस्माद्वर्तुलमानेन मानयेच्छिल्पपण्डितः ॥ ७१ ॥ नदीतीरे गिरेस्सानौ सम्रद्रस्य तटेऽथवा । सप्राकारं सदुर्गश्च कल्पयेत्स्वस्तिकं पुरम् ॥ ७२ ॥

बह्वीनां क्षुद्रवीथीनाञ्च करुपनं च स्थलाधीनदैष्ट्यीयामविद्विति भावः । पण्यवीथीरनेकाः न्यायशालादींश्च तत्र तत्र प्राच्या-मुदीच्याञ्च दिशि करुपयेत् । किञ्चात्र इतरवर्णजनगृहाणां जनताया-श्चाधिक्यं विप्रगेहविप्रजनताया इति पूर्वस्माद्भेद ऊह्यः ॥ ७०॥

अथ पष्ठस्य स्वित्ति नगरस्य छक्षणमाह — स्वितिकेति । नदीतीरे वा, गिरेस्सानुभागे वा, समुद्रस्य तटे वा यथाभूछाभं वर्षुछाकारवास्तुभुवि इदं स्वितिकनगरं स्थापयेदित्यर्थः । सूत्रमान- प्रकरणोक्तरीत्या वास्तुभृभिभिमां वर्षुछम।नेन सूत्रविच्छिल्पी मानयेदिति शास्त्रनियमदश्चभकरः ॥

किञ्चास्य नगरस्य लक्षणान्तराणि यथा — नगरमिदं परिखयावृतं, तदन्तस्तृत्रतेनेकेन प्राकारेण संरक्षितञ्च कार्यम्। अपि चात्र बीथीनियमादिकन्तु ईशानान्निर्ऋत्यन्तं, आमेया-

ईशानादिचतुष्कोणभागारब्धास्तु वीथिकाः । प्राच्यादिसमसत्रान्तादारब्धास्ताः प्रतोलिकाः ॥ ७३ ॥ एवं विध्यष्टकं मध्यभागस्थानगतं यतम् ।

द्वायव्यानंतं दीर्घा वीधीङ्कृत्वा तथैव समसूत्रं प्रागादिप्रत्यगन्तां दक्षिणाद्यत्तरान्ताञ्चातिदीर्घा वीथीं स्थापयेत् । तथाकरणे नगरस्य मध्यभागे वास्तुनाथभागं निर्दिशेत् । तथा च ताद्दश-वास्तुनाथभागात् पूर्वोक्तरीत्या अष्टौ वीध्यस्स्युः। अस्य विशदार्थ-स्तु — अष्टदलपद्मवन्धस्सर्वत्र प्रसिद्धः। ताद्दशपद्मस्य मध्यभागः कणिकास्थानमित्युच्यते। तत्र काणिकास्थानवद्सम्त्रगरे वास्तुस्थान-मिति, अष्टदलस्थाने अत्राष्टौ वीध्य इति विवेकः॥

वर्तुलाकारवास्तुभूभिनिभितेऽस्मिन्खिकि ईशानादिकोण-चतुष्के वीथीनिभीणम्, तत्र च जनावास इत्यादिको न दोषावह इति तात्पर्यम् । कुत एवम् १ 'ईग्रानादिचतुष्कोण-भागारब्धास्तु वीथिकाः' इत्यत्रेव शास्त्रकारेणोक्तत्वात् । एव-मादिषु कवित्रगरादिलक्षणेषु ताद्दशदिकोणा न दोषकरा इति शिल्पसमयः । नो चेदत्त स्विकिक्षप्रवीध्यष्टकस्यासंभव इति साधुः ॥

तथा च कंणिकास्थानास्थितस्य वास्तुनाथभागस्यारम्भे पूर्वोक्तवीध्यष्टकस्थितानां अन्यगृहादीनां सूक्ष्मत्वसुपर्युपारे क्रमेण मानस्त्रप्रमारेऽत्र यदि तिर्यक्प्रदर्शिते ॥ ७४ ॥
चतुरुशतं वा दण्डानां त्रिशतं वा स्थलोत्तमे ।
तिमान्वा मध्यभागे वा भूपहर्म्यं प्रकल्पयेत् ॥ ७५ ॥
अथवा न्यायशालादीनकल्पयेच्छिल्पकोविदः ।
उदीच्यामीश्चगेहं स्थात्तत्राद्यानां गृहान्वयः ॥ ७६ ॥
वह्वेरीशस्य भागे वा भूपहर्म्यं प्रकल्पयेत् ।
अथवा राजकार्यार्थशाला वा विविधा मताः ॥ ७७ ॥

मानाधिकयमिति च वेष्यम् । उत्तमवास्तुभूलामे नगरस्यास्य तिर्येख्याने भूपदण्डानां त्रिशतमेवालम् , ताद्भित्रे स्थले भूप-दण्डानाञ्चतुद्दशतिनिति दैष्टपीयामादिमानमुक्तं भवति । तादृशमध्य-भागाख्यवास्तुनाथभागे न्यायशालां वा नृपभवनं वा कारयेत् ॥

किञ्च नगरस्थास्थोदीच्यां दिशि दौवारिकसोमभागयो-मध्ये शिवस्य विष्णोत्री मन्दिरिनमीणं करणीयम्। तत्रैव दौवारिकमित्रज्ञयन्तसोमाख्यदेवभागेषु विप्राणां निल्याः स्थाप्याः। पृत्रीकमध्यभागाख्यवास्तुनाथस्थाने राजकीयन्यायशाला यदि कृता, तदा विह्नदेवभागे वा ईशानदेवभागे वा भूपालहम्ये निर्मापणीय-मित्यर्थः। प्रथमतः प्रतिपादितरीत्या नगरमध्य एव राजभवनं यदि किस्पतम्, तदा वह्नेभांगे वा ऐशे वा तादशन्याय-शालादीन राजकार्यकराणामाल्यादीश्च कल्पयेदिति भावः॥ आकाशान्मीनपर्यन्तं नानाजातिगृहान्वयः।
सद्वस्तुनित्रद्वैः पूर्णास्तन्मध्ये पण्यवीथिकाः॥ ७८॥
दुर्गाश्रया च या वीथी चैकपक्षा च वर्तुला।
तस्यामेव कुलालादिनिलयानकारयेद्वुधः॥ ७९॥

किञ्चावशिष्टेष्ट्याकाशादिमीनदेवान्तभागेषु वैदयशुद्भादिन नानावणगृहनिर्मितिदशस्ता भवति । तेषां दशविधानामाकाशादिन मीनान्तभागानां मध्य एव समुचिते स्थले बहुवस्तुभारिताः पण्यवीध्यः कल्पनीयाः । किञ्चामुं नगरं परितः परिखाया अन्तर्भागे पूर्वीक्तप्रकारेणान्तर्गतां वा बहिर्भूतां वा वर्तुलाकारां कांचिद्धीर्थीं निर्मापयित्वा तस्यामेव वीध्यां कुलालाम्बष्टरजकादीनां निवेशन्नादि कार्यमिति समयः ॥

किक्रेतस्याः वर्तुलाकाराया वीध्याः वैशाल्यापेश्चया दिगुणितं दिक्कोणभाजां वीधीनाम , तदपेश्चया प्राच्यादिचतुस्सम-सूत्रस्थितानां वीधीनाक्व वैशाल्यं द्विगुणितं करणीयिमिति विवेकः । तथा च वर्तुलाकारवीध्याः वैशाल्यं नृपदण्डद्वयम । कोणगतानां वीधीनां नृपदण्डत्रयम् । प्रागादीनान्तु दण्डचतुष्कं वा सार्ध-दण्डचतुष्कं वेति क्रममानकथनम् । प्रतावता वाक्येनास्य महावीधीनवकमेव । तथा न शुद्रवीथीप्रसक्तः । एवं स्वस्तिक-नगरस्थां वोध्यः ॥ ७९ ॥

अथ सप्तमस्य चतुर्मुखनगरस्य लक्षणम् ॥
सर्वतोभद्रनगरे मानं यत्सग्रदीरितम् ।
तदर्धं वा तदर्थं वा मानं कुर्याचतुर्भुखे ॥ ८० ॥
न चात्र राजभवनं न दुर्गं नापि गोप्रुरम् ।
प्राच्यादौ तु चतुर्भागे चतुर्दारसमन्वितम् ॥ ८१ ॥

अथ सप्तमस्य चतुर्मुखनगरस्य लक्षणमाह — सर्वतोभद्रनगर इति । सर्वतोभद्रनगरे यन्मानं विहितं तत्रार्धे वा तद्धं
वा मानमत्र चतुर्मुखनगरे करणीयमिति स्थलानुकूलिकरूपः ।
अस्य विवृतिर्यथा — सर्वतोभद्रनगरस्थेवास्यापि चतुरश्रेव
वास्तुभूमिः स्वीकार्या । तत्र सर्वतोभद्रकस्य प्राक्प्यत्यग्भागयोर्नृपदण्डसहस्रकं मानं, दक्षिणोत्तरभागयोश्च तथैवेत्युक्तम् ।
तद्धंमित्युक्ते तादृशनृपदण्डानां पञ्चशती वा तद्धं वात्रेति
विकल्पः ॥

किञ्चात्र चतुर्भुवनगरे न राज्ञां वासभवनं निर्मापणीयम् ।
परन्तु राजकीयव्यवहारशालाद्य इत्यम्ने स्फुटम् । नापि परिखासङ्कलनम् । न च गोपुरनिर्माणमत्र कार्यम् । परन्तु साधारणभूमो तादृशायामदृष्यिदिसदितं प्राच्यादिषु चतस्तु दिश्च समसूत्रसं द्वारचतुष्कं साधिष्ठानसद्वष्ठकवाटागळादि कार्यत् । किञ्चात्र
नगरे प्राचीप्रत्यम्भागयोवां दक्षिणोत्तरभागयोवां एभयपक्षगृहान्व-

प्रतोलिनां शतैर्युक्तप्रुपविश्वित्ततेन च ।
बह्वीभिः क्षुद्रविश्वीभिस्संयुतश्च समन्ततः ॥ ८२ ॥
शिवस्य मन्दिरं मध्यभाग एवात्र कल्पयेत् ।
सप्राकारं सभाशालातटाकाद्यैश्च संयुतम् ॥ ८३ ॥
देवप्राकारमभितो महावीथ्याः प्रकल्पनम् ।
तद्विश्च महावीथ्यस्तद्वाहिश्च तथा मताः ॥ ८४ ॥

तानि विशालानि प्रतोलीनां शतानि निर्मापणीयानि । तथैव तत्तिर्यग्वीथीनां संख्याशतश्च कृत्वा तत्र तत्रानेकाः श्चद्रवीथीश्च स्थापयेत् ॥

किश्व नगरस्यास्य मध्यभाग एव शिवस्य मन्दिरनिर्माणं कार्यमिति च शास्त्रनियमः । ताहशशिवमन्दिरमितिविशालं उत्तुङ्गप्राकारावृतं सभामण्टपतटाकादिसहितं च कल्पयेत् । ताहशदेवमन्दिरप्राकारमभितो बहिरति।विशालमुभयपक्षगृहान्वितं समचतुरसूत्रं महावीथीचतुष्कं स्थापयेत् । अस्याः प्रथमावरण-वीथीति नामान्तरम्। एवमेवैताहशप्रथमावरणवीथीरभितो बहिरति-विशालं पूर्ववदेव उभयपक्षसदनान्वितं समचतुरसूत्रं महावीथी-चतुष्कं कल्पयेत् । अस्याः द्वितीयावरणवीथीति नामान्तरम् । एवमेवैताहशदितीयावरणवीथीति नामान्तरम् । एवमेवैताहशदितीयावरणवीथीरभितो बहिरतिविशालमुभयपक्ष-सदनान्वितं समचतुरसूत्रं महावीथीचतुष्कं च कार्यम् ।

एवं द्वादश्वीथीषु त्राह्मसद्वानि कारयेत्। सावित्रे वाथवा मीने भागे भूपिक्रयालयः॥ ८५॥ आकाशादीश्वपर्यन्तं वैदयादीनां गृहान्वयः। तन्मध्ये पण्यवीथीनाश्चतुष्कं स्थापयेद्वुधः॥ ८६॥ धान्यादिकं दिशि प्राच्यां याम्यां हेमादिकं स्मृतम्।

अस्यास्तृतीयावरणवीथीति नामान्तरक्च भवति । तथाचाहत्य संख्यायां आवरणवयस्थानां एतादृशवीथीद्वादृशकानां प्राची प्रथमावरणवीथीति दक्षिणा प्रथमावरणवीथी, प्रतीची प्रथमा-वरणवीथी, उदीची प्रथमावरणवीथीति व्यवहारक्ष बोध्यः । एवमेव प्राची द्वितीयावरणवीथीत्यादिकमप्यूद्धम् । एवममेऽपि बोध्यम् ॥

एता हशवीथी द्वादशके ब्राह्मणाना मेव वसाति स्थलं स्थापनीयम् । न तत्रान्यगृहादीति । अपि चावशिष्टे सावित्रदेवभागे वा
मीनदेवभागे राजकीयव्यवहारशालादयः कार्याः । ततः प्रान्तवास्तुभूमौ आकाशभागादीशानदेवभागपर्यन्तं भागषी दशकं
वैश्यश्रद्भाचालयान्वितं स्थापनीयम् । किञ्च तत्र तत्र प्राच्यादिषु
चतस्विपि दिश्च निषद्यानां स्थानं कार्यम् । तत्नापि चान्यो
नियमः । यथा वा— प्राचीविषण्यां वहुविधधान्यादकमाष सुद्रगोधूमचणका तिलादीनां मरीची प्रमुखसंभारवस्तूनां तैला उच्चदिष-

वस्त्रादिकं वारुणे स्यादुत्तरे गन्धग्रुख्यकम् ॥ ८७ ॥ एवंविभागिनीस्तत्र निषद्या द्रव्यसङ्कुलाः । जनता दशसाहस्रसंख्या चात्र प्रकीर्तिता ॥ ८८ ॥

अथाष्टमस्य श्रीप्रतिष्ठितनगरस्य लक्षणम् ॥ यत्र लक्ष्म्यादिदेवीनां प्रतिष्ठा मुख्यका मता । नाम्ना तां शिल्पशास्त्रज्ञाकश्रीप्रतिष्ठापुरं विदुः ॥ ८९ ॥

क्षीरगुडादीनां वार्ताकपटोलिकाशाक्रटादिशाकप्रमुखानामन्येषां बहु-विधभक्ष्यभोज्यवस्तूनां क्रयविक्रयस्थानं कल्पयेत् ॥

तथा दक्षिणाविषण्यां हेमरजतताम्रपित्तलादिभाण्डादि-क्रयविक्रयस्थानं कार्यम् । एवमेव प्रतीचीविषण्यां बहुविधपट्टबस्न-कम्बलदुकूलाद्याच्छादनक्रयविक्रयस्थानं निर्मापणीयम् ॥

किञ्चोदीचीविषण्यां कस्तूरीकुङ्कुमकर्पूरादिगन्धद्रव्याणां महीचम्पककुन्दकुषुमजातीनां ऋयविक्रयस्थानं च तन्न तन्न स्थलानुकूलङ्करणीयमिति । अपि च अयुतजनसंख्यानिवास-श्चात्रेत्येवमादयो भेदास्तर्वतीभद्रनगरस्येव क्षेयाः ॥ ८८ ॥

अथाष्ट्रमस्य श्रीप्रतिष्ठानगरस्य लक्षणमाह — यत्रेति । लक्ष्मीगौर्यादिलोकमातृवर्गस्यात्र प्रतिष्ठितत्वान्मुख्यदेवतात्वेन श्री-प्रतिष्ठानगरमित्यस्थान्वर्धनामकथनक्रमः । अत्र केचिद्भित्रमतयो यथा वा कालेन हीनं प्राचीनमिति बचनायत्र कुत्र वाऽरण्यमध्ये

# वर्तुला वास्तुभूमिस्तु चतुरश्रायताऽथवा । उत्तमेव रसा ब्राह्या श्रीप्रतिष्ठापुरोत्तमे ॥ ९०॥

#### पश्चभिस्तु श्रौर्दण्डैर्नृपारुयैर्मानमीरितम्।

प्रामान्ते वा सानुप्रदेशे वा प्राचीनजनैरध्युषितं वा तद्रथें तद्वासात्पूर्वभेव लक्ष्म्यादिमातृभिरेव यत्प्रतिष्ठितं तदेव नगरं श्रीप्रतिष्ठानगरमिति ॥

एति चन्त्यम ; 'यत्र छक्ष्म्यादि देवीनां प्रतिष्ठा मुख्यका मता ' इत्यव वचनशैल्या नगरेऽस्मिल्लक्ष्म्यादि देव्य एव मुख्यदेव-ताः, न हरिहरादय इति भानात् । किञ्चात्रैवोत्तरत्न देवप्रतिष्ठितं नगरं देवनगरिभिति व्युत्पत्या तन्नगरलक्षणस्याप्युक्तत्वात् । कुत्रापि देवप्रतिष्ठानगरं देवीप्रतिष्ठानगरिभत्यादि व्यवहाराप्रसिद्धेश्च, देवनगर एव देवीनगरव्यवहारसंभवाचिति तन्मते सर्वथा पौनक्त्य-दोषप्रसङ्गादनादरणीयामित्यलं विस्तरेण ॥

अती नगरस्यास्य वास्तुभूमिस्तावत् वर्तुलाकारा चतुरश्रा वा दैद्यीन्विता वा भवतु । सर्वथा नद्यास्तीरस्थैव भवितव्या। तदलाभे नद्याः नातिदूर एव वा प्रदेशे नगरिमदं निर्मापयेदिति भावः । किञ्ज परीक्षाप्रकरणोक्तरीत्या उक्तममेदिन्यामेव इदं नगरं निर्मापयेदित्येवकारेण मध्यमा भूने माह्येति समयः । अत एवास्य पुरोक्तमत्विभिति भावः ॥

## प्राक्त्रत्यग्गोपुरोपेतम्रखद्वारद्वयोज्ञ्वलम् ॥ ९१ ॥ सदुर्गे वा ससालं वा कारयेच्छिल्पकोविदः ।

किञ्च नृपदण्डानां पञ्चशतं मानं अस्य दैर्ध्यस्येति । यदि वर्तुलभूम्याश्चतुरश्रभूम्या वा लाभे तदा तत्संख्यानुगुणमेव शिल्पिभिमीनक्षेमीनं निर्णेतन्यमिति विवेकः । अपि चेदं नगरं सपिरखं कार्यम् । तदा न प्राकारभित्तिस्थापनं विहितम् । अथवा प्राकारभित्तिस्थापनमेवालम् , न दुर्गकरणामित्यर्थः 'सदुर्गं वा ससाळं वा' इति वाक्येन प्रतीयत इति ॥

अन्यश्च सूक्ष्मार्थस्यवेरण्यवर्यं होयः । कोऽयमर्थः ? अत्र नगरलक्षणाध्याये खलान्तरे च सर्वत्र अस्य चतुरश्रवास्तुभूमिः, अस्य दीर्घवास्तुभूमिः, अस्य वर्तुलवास्तुभूमिरित्यादि विविच्य तत्त-द्वास्तुनामपठनपूर्वकं यत्र लक्षणमुक्तम , तत्रैव किलाकाशादिदेवभाग-करणीयमठमण्डपन्यायशालाभूपहर्म्थादिकल्पनत्रचनमभिहितम् । यत्न वैकल्पिकेन वचनेन तद्वास्तुनाम न निर्णीतं, तत्र स्थले सर्वत्र प्राच्यादिभागकथनवचनप्रदर्शनादित्ययं क्रम ऊद्यः । अन्यथा तत्तत्रक्षणविशिष्टस्थानद्यान्वेपरीत्यापत्तेश्चेति ॥

अपि चेदं नगरं यजमानेच्छया सपरिखं वा सप्राकारं वा कृत्वा प्राच्यामुदीच्यां च दिशि सगोपुरं साधिष्ठानं मुखद्वारद्वयं करणीयम् । इदमेव नगरगमनागमनमार्गो नान्यक्रेति मतिः ॥

चतुर्भागामिमां भूमिं विभजेन्मानस्त्वकैः ॥ ९२ ॥
प्रतिभागं प्रते। लीनां द्वातिंशत्संख्यया स्मृता ।
वीथीनामिह मानं तिद्द्वगुणं परिकीर्तितम् ॥ ९३ ॥
मध्ये लक्ष्म्यादिदेवीनां मन्दिरं कारयेद्बुधः ।
तटाक्रमण्टपारामप्राकारस्रुखगोपुरैः ॥ ९४ ॥
संयुक्तं शुभदं प्रोक्तं प्राङ्सुखं सर्वजीविनाम् ।
तन्मन्दिरं तु परितो विप्रवीथीः प्रकल्पयेत् ॥ ९५ ॥

किञ्च नगरस्यास्य सर्वा वाग्तुभू। स्त्रेण चतुर्थो विभव्य प्रतिभागं द्वात्रिंशस्प्रतोछिकाकरूपनं कुर्यात् । आह्त्यास्मिन्नगरे-ऽष्टाविंशत्यधिकशतप्रतोछिका भवन्तीत्यर्थः । तद्द्रगुणमिति वचनेनाहत्य वीथीनां संख्या तु पट्पञ्चाशद्धिकद्विशतमिति फल्जति । तथा चात्र नगरे आहतिक्रमे चतुरशीत्यिकतिश्रतं (384) वीथीनां संख्येति । तस्मान्नात्र क्षुद्रवीथीकरूपनप्रसक्तिः । प्रतोछिका-वीथीलक्षणं कथितपूर्वमेव ॥

किञ्च नगरस्यास्य मध्यम एव भागे पूर्वोक्तहक्ष्म्यादि-मातृवर्गाणां मन्दिरं तटाकबहुमण्टपारामादिलक्षितं एकप्राकारेण वा प्राकारत्रयेण वा संवृतं गोपुरोज्ज्वलमुखद्वारं च कार्यविच्छिल्पी कार्यदित्यर्थः । अस्य किल लक्ष्म्याद्यालयस्य प्राङ्मुखनिर्माणन्तु तन्नगरवास्तव्यानां सर्वजीवानामपि शुभप्रद्मिति शास्त्रीयविश्वासः॥ भूपहर्म्यन्तु वारुण्यामन्यत्रान्यगृहस्थितिः । विणजां तुङ्गहर्म्याणि कौबेर्यां वा नृपान्तिके ॥ ९६ ॥ याम्यां दिश्चि निषद्यास्तु तत्रैव बहुशालकाः । नाम्नेदं नगरं प्राहुक्शीप्रतिष्ठेति सूरयः ॥ ९७ ॥

किञ्च चतुर्मुखनगरलक्षणकथितावरणवीथीशैल्याऽत्रापि तादृशदेवीमान्दरं परितो विप्रसद्मभासुरमावरणवीथीचतुष्क-मावरणवीथीद्वादशकं वा कचित्स्थाप्यमिति । भूपालहम्यन्तु नगरवास्तुस्थले वारुण्यां दिशि कारयेत् । किञ्च तादृशभूपालहम्यं परितो वा समीपे वा धनिकानां वणिजां चक्रकराणां च भवननिलयादीनि कारयेत् । अथवा नगरस्था-स्थोदीच्यां दिशि कल्पनीयमिति स्थलानुक्लविकल्पः । अवशिष्ट-भूमिवास्तुभागेषु वैद्यशुद्धाद्यनेकविधजनानां आवासगेहानि स्थापयेत् ॥

अपि च नगरस्यास्य दक्षिणस्यां दिशि विशाला बहुविधपण्यवीथी निर्मापणीया । तस्यामेव दिशि भागान्तरेषु न्यायशालां, पाठशालां, विद्याशालां, वेद्यशालां, नाटकशाला-मन्याश्च विविधादशालाः स्थापयेदित्यर्थः । अत एता दशलक्षणा-नित्रतमयुताधिकजनसंख्यान्वितं च इदं नगरं श्रीप्रतिष्ठानगर्न मित्युच्यत इति ॥ अथ नवसस्य विलेदवनगरस्य लक्षणम् ॥

त्रिकोणभूम्यां कितं विलेदेवपुरं स्मृतम् ।

करालीं चिण्डिकां मारीं चल्याद्याश्रोग्रदेवताः ॥ ९८॥
स्थापित्वा विशेषेण तर्पयेत्ताश्च भूपितः ।
सुखादिसिद्धये सर्वजीवानां भूभुजामि ॥ ९९॥

अथ नवमस्य बलिदेवनगरस्य लक्षणमाह — त्रिकोण-भूम्यामिति । न हि ताबहोके सर्वत्र नगरादिनिर्माणायोत्तम-भूमिस्वीकारनियमः संभवति । कचिद्देशविशेषेषु, स्थलविशेषेषु च वनमध्ये वा, सस्यावृतभूभागे वा, गिरिसानुप्रदेशे वा, नदीतीरे वा, नदीद्वयस्य सङ्गमस्यले वा, अन्यत्र यदि त्रिकोणाकाराया वास्तुभूमेर्छाभस्तदा तस्यामेव वास्तुभूमी वस्त्रपं नगरं बलिदेव-नगरमिति नामभाग्भवति । कतः ? तादृशबलिप्रधानदेवतानां तत्र स्थापनात् । ताष्टशदेवतानां तत्र प्रतिष्ठापने तत्रत्यानां सर्वेषां प्राणिनां तादृशत्रिकोणाकारवास्तुभूमिजनितदोषानुदयः संभवतीति अतस्तासां देवतानां नामान्याह — करालीमिति। पूर्वीक्तरीस्या संप्राप्तायां त्रिकोणाकारभूम्यां निम्नत्वोत्रतस्वरहितं सम्बद्धातुगुणं नगरं निर्माय तन्मध्यभागे वा प्राच्यां दिशि कराली बा देवी, चण्डिकां वा देवीं, मारी वा देवीं चहीदेव्याचा-आस्या देवता वा स्थापित्वा, ताश्च प्रतिवर्ष बहुविधवस्यन-दानोत्सवादिना भूपालादिस्तर्पयेदिति । कुतः ? तदानीभेव

न चात्र राजसदनं न दुर्गं नापि घोषुरम् । नानाजातिजनाकीर्णं यथेष्टद्वारसंघुतम् ॥ १०० ॥ वीथीभिः क्षुद्रवीथीभिरनेकाभिस्समन्वितम् । पण्यञालासमे।पेतं कुर्याच्छिल्पविज्ञारदः । षट्टसहस्राधिकजनैस्संयुतं बलिदेवकम् ॥ १०१ ॥

तद्वास्तुवासिनां सर्वेषामपि प्राणिनां दुष्टज्वरादिपाडाराहित्यं, यथाकालवर्षनोसस्यादिसम्पद्ध वर्धन्त इति भावः॥

किञ्च ताहशोष्रदेवीनां स्थापनेन ताहशवास्तुदेशपाडा-राहित्यादिकञ्च कामिकागमे स्कान्दादिपुराणेषु च उपपादितं द्रष्टव्यम् ॥

केचिदत्र नगरे कराछी काछी चण्डी मारी चल्लीमन्याश्च देवताः स्थापयेदिति । तत्सर्वे यथाविभवं यथास्थलसीकर्यं यजमानेच्छाधीनमिति वयं वदामः ॥

किञ्चात्र नगरे न राजसदनपरिखागोपुरादिकरूपनियमः ।
परन्तु यथास्यलिभवं यथेष्टस्थले नगरद्वारसमेतं बह्वीभिवीथीभिः
क्षुद्रवीथीभिश्च समावृतं बहुविपणिशालासमेतं नानाजातिजनावासाईगेहादिलसितञ्च स्थापयेदिति । जनता त्वन्न षट्सहस्यसंख्याथिकेति बल्दिवनगरलक्षणार्थः ॥

किञ्च नगरमिदं न श्रोत्रियवासाईमिति केचित्। अन्ये

अथ दशमस्य पुरस्य लक्षणम् ॥ वनमध्यगतं वापि गिरिपार्श्वगतं तु वा । सुखलभ्यजलोपेतमारामादिसमन्वितत् ॥ १०२॥ सहस्रदण्डावधिकदैध्यीयामसमन्वितम् । महामार्गेण संयुक्तं दक्षिणोत्तरवक्त्रकम् ॥ १०३॥

तु मत्स्यमांसाशादिजनावासार्थमेव कल्पितमिदं नगरमिति ॥

अथ दशमस्य पुरस्य लक्षणमाह — वनमध्यगतं वेति ।
साधारणपुरनायकस्यास्य वास्तुभूमिस्तु वनमध्यगता वा गिरेः
पार्श्वगता वा स्वीकार्या । अथवा यत्र सततं सुखलभ्यं स्वादुजलं
तत्र वा भूम्यामिदं नगरं स्थापयेदिति भावः । यदि संभवे वा रसालपनसनारिकेलवकुलादिफलतक्बृन्दमण्डितारामभूमिभागे तत्रास्य
नगरस्य निर्माणमप्यतिसुखायेति मतिः ॥

किन्न नगरिमदं चतुरश्रवास्तुभूभाग एव निर्मापणीयिमिति प्रतीयते । अन्यथा चतुर्भागविभजने समचतुरत्वादिसामरस्या-नापत्तेः । तस्मादस्य पुरस्य वास्तुभूमिस्सर्वतोभद्रनगरवच्चतुरश्रेव भवति । मानविषये तु तद्धमेव । यथा वा प्राक्प्रत्यमागयो-स्सूत्रमानं नृपदण्डसहस्रकं, दक्षिणोत्तरभागयोरिप सूत्रमानं तथैव नृपदण्डसहस्रकं इति । किन्नात्रान्यो विशेषः । यथा सर्वतोभद्रनगरस्य तु नृपदण्डसहस्रकमेव प्रमाणमुक्तम् । अत्र तु सति विभवे तदिधिकप्रमाणतयापि मानकरणिमिति ॥

तत्पादमानसंयुक्तचतुर्भागविभाजितम् ।
मध्यस्थराजभवनं दुर्गरक्षकरिक्षतम् ॥ १०४ ॥
प्रत्यग्दिग्देवतागारं प्राकारेणाभिरिक्षतम् ।
नाम्नेदं नगरं प्रोक्तं पुरं शिल्पविद्यारदैः ॥ १०५ ॥
तन्तुवायास्स्वर्णकारा लोहकारादयः परे ।

किञ्जैतादशचतुरश्रभूमिस्थापितस्यास्य पुरस्य दक्षिणायामुदीच्यां च दिशि समसूत्रं मुखद्वारद्वयं साधिष्ठानं करूपनीयम् ।
तदुपरि गोपुरकरूपनं तु ऐच्छिकमिति भावः । किञ्जैतादशमुखद्वारद्वयमपि तत्तदिग्भागे देशान्तरागतमहामार्गेण संमिलितङ्कार्थम् । किञ्ज पुरिमदं सममानं चतुर्भागं विभव्य तेषां
भागानां मध्ये वास्तुमध्यस्थाने राजभवनं परिखावृतं रक्षकेयोमिकैश्चाभिरक्षितं निर्मापयेत् ॥

पतावता प्रबन्धेन प्रायशो नगराणां, ग्रामाणाञ्च वास्तुभू-सीमापर्यन्तं परिखावृतत्वमुपपादितम्। अत्र तु पुरे नगरमध्यस्थापि-तस्य राजभवनमात्रस्थैव परिखासमावृतत्वमुक्तिनिति पूर्वसमाद्भेदो छक्ष्यः॥

किञ्चात्र समभागं विभाजिते पूर्वोक्तभागचतुष्कस्थले प्रत्यिग्तिमागे प्राकारेणेकेन वा प्राकारत्रथेण वा अभिरक्षितं प्राचीमुखिमिन्दिरामिन्दरं विष्णुमिन्दरं वा तदुभयमि वा स्थापयेत् । अपि च प्राचीदिग्भागेषु तन्तुवायास्स्रणंकाराः

तेषां गृहाणि स्थाप्यानि प्राच्यां शिल्पविशारदैः ॥
दक्षिणस्यां निषद्याश्च वैश्वयशुद्धालयांस्तथा ।
स्थापयेद्वारुणे भागे द्विजातीनां गृहाणि च ॥ १००॥ तत्रैव क्षत्रवन्धृनां धनिकानां गृहाणि च ।
कीवेर्यान्तु सभाशालाश्चानेकाः कल्पयेतसुधीः ॥ १०८॥
राजकार्यकराणाश्च मन्त्रिसेनेशयोरपि ।
सद्यानि तत्र कार्याणि प्रेरंऽस्मिन् शिल्पकोविदैः ॥

लोहकाराः तक्षनाः स्थपतयस्तैलविक्रियणोऽन्ये च यन्त्रिक्रया-कारिणस्तेषां सदनादिकं स्थापयेत ॥

दक्षिणिदिरभागे तु बहुविधपण्यजालसमृद्धविपणीरनेकाः करुपयेत् । तत्स्थानसमीप एव क्रयविक्रयादिकार्यव्यमाणां वैदयानां शूद्रजानामन्येषां भवनादीनि यथास्थलानुक्रूलस्थापितवीथीभांजि कार्योणीत्यर्थः । वरुणिदिरभागे तु पूर्वोक्तदेवतालयसमीप एव वा त परितो वा ब्राह्मणानां निल्यादीन् क्षत्रियवन्धूनां हर्म्यशालान्दिंश्च स्थापयेत् ॥

एवमुत्तरिरमागे तु राजकीयकार्यकराणामावासादीन्, न्यायशालादिबहुविधशालाः, मन्त्रिणो हम्यीदिकं, सेनापतेरिप भवनादिकञ्च यथाकमं स्थापयेत्। एवं भागचतुष्टयाख्ये उपपुर-चतुष्ककरूपने विहिते पुरस्यास्य मध्यभागे राजभवने चास्युक्रते अधैकादशस्य देवनगरस्य छक्षणम् ॥ कालेन हीनं प्राचीनमिति शास्त्रविदो विदुः । तस्माद्युगान्तरे देवैस्थानं यत्कल्पितं पुरा ॥ ११० ॥ तदेव देवनगरमिति शिल्पिविनिश्चयः ।

पारिखावृते कल्पिते नगरिमदं विच्छित्तिविशेषशास्त्रि नयनानन्दकरस्त्र भवेदिति शिल्पविदां समय: ॥

किस्तात्र पुरे पूर्वोक्तरीत्या विभक्तभागचतुष्कस्य तन्मध्यस्थितराजभवनस्य मध्ये निर्माणादिरहितस्वल्पभूभागस्य वर्तनमभिन्नेतम् । कुतः ? तत्नैव स्थले एकदेशे खलु राजभवनपरिखानिर्माणम् । तस्मादेतद्भागचतुष्काद्राजभवनस्य मार्गस्तु तादद्यपरिखापराधीन इति भावः । किञ्जेवंरीत्या परिखादृतनृपभवनवास्तुभूमौ कल्प्यगोपुरस्थापनमुखकरणमार्गकरणादिलक्षणन्तु
अस्मिन्नेव शास्त्रे द्वाद्शत्रयोदशाध्याययोक्कत्वात् नात्र तल्लक्षणमुप्पाचत इति क्षेयम् ॥

अथेकादशस्य देवनगरस्य लक्षणमाह — कालेनेति । अस्मिन्काले कृतमित्यादिचिह्नरहितं यद्वास्तु तदेव प्राचीनं नगरिमिति । तच चिराय कालेन वा युगान्तरे वा भवितव्यमिति शिल्पसमयः । शैल्याऽनया युगान्तरेषु देवैर्यत्कृतं तद्देवनगरिमिति प्रसिद्धिः । कथं देवेन कल्पितमिदमिति निर्णेतुं शक्यमित्यश्राह् —

नदीतीरे बनान्ते वा भूधरस्य तटेडिप वा ॥ १११ ॥ प्रासादभवनाद्येषु जीर्णेरक्षेस्तु सर्वतः । व्यक्ताव्यक्तरनेकेश्व लक्षणेस्तच निर्दिशेत् ॥ ११२ ॥ रसालैः पनमरन्यैः केसरेश्व वटादिभिः । गवां सश्चारतो वापि गरुत्मद्वासतोडिप वा ॥ ११३ ॥ स्वयम्भूलिङ्गदृष्ट्या वा निर्दिशेदेवपत्तनम् ।

नदीतीर इत्यादिना । युगान्तरेषु देवनिर्मितनगरं तायत्थ्रायशो गङ्गायमुनागोदाशकदूनमदादीनां पुण्यसिरतां तीर एव लक्ष्यं भवत । अथवा पुण्यम्थले वनगध्यभागऽतिरमणीयस्थले दृश्यम् । आहोस्विदुत्तुङ्गदिन्वरितदभागे वा सृक्ष्मतो दृश्यं भवेत् । इत्थमव्यक्तलक्षणमुक्तम् ॥

अथ व्यक्तानि त्रक्षणानि कानिचिदाह् — प्रासादभवनाद्येष्विति । पूर्व देवनिर्मितेषु शिलामयेषु अतिविष्ठप्रासादभवनह्रम्थमण्टपपृथुलतटाकतटादिषु कालवशाक्रीणीनि भिन्नानि वा
तत्तत्स्थलानि अयथायथक्रमाणि निरीक्ष्य वा तह्रक्षणं वाच्यम् ।
अथवा रसालपनसकेसरविल्ववटादीनामुक्तमतक्षणामतिबहुलशाखादीनां निरीक्षणन वा, स्वेच्छ्या गोसक्चारवशेन वा,
गरुत्मदादिनिवासेन वा स्वयम्भुलिङ्गादितक्तदेवप्रतिकृतिदर्शनाद्वा
इदं देवनगरमिति निर्दिशेदित्यर्थः ॥

नात्र करुप्यो दिङ्नियमो नापि कार्या बलिकिया ॥
स्वीकृत्य तन्मुख्यभागं निर्माणादि प्रकरपयेत् ।
भूपालस्येच्छया तत्र वर्धनं कारयेद्बुधः ॥ ११५ ॥
चातुर्वर्ण्यगृद्वोपेतं नृपहम्योदिभूषितम् ।
न्यायञ्चालादिसहितं सदुर्गे वा समालकम् ॥ ११६ ॥

कि क्रेंता दशलक्षणे देंबनगरे निश्चित सित तत्र प्राच्यादि-दिङ्नियमः समस्त्रप्रसारादिमानिर्णयो विलिदाना दयश्च न कार्याः । यथा वा स्थले प्रतिमाचिह्नं वीध्यादिलक्ष्म च दृश्यते, तद् नुदूलमेव तत्र भवनादिनिर्माणं कारयेदित्यर्थः ॥

किन्न तत्रत्यान् छिङ्गादिदेवान्सर्वथा न चालयेत्। ताहशाछिङ्गादिदेवप्रतिमानां मुखाद्यवयवेषु भिन्नत्वादिदोषे यदि हृष्टे तदा तांस्तु देवान् शिलाद्याच्छादितान् कृत्वा तत्रैव स्थाने तदीयप्रतिमां नवीकृत्य आगमोक्तरीत्या मन्त्रजलसंप्रीक्षणादिना पूजाहाँ विरचय्य पञ्चपर्वादिवर्षोत्सवविशेषपूजानैवेद्यादिन समर्पणेन तोषयेदित्यर्थः॥

अपि च नगरेऽस्मिन्दैवते पूर्वकृतवीध्यादिचिह्नं यद्यत्र दृश्यते, तदेव स्थलं तदेव मानक्क मुख्यत्वेन स्वीकृत्य नवभवनादि कारयेत् । सार्वभौमादिमहीपालेच्छया तादृशदेवनगरभ्य वैशाल्यादिवर्धनकरीः वीध्यन्तिर्माणादिक्रियाः नवं कृत्वा तत्स्थलं सपरिखं वा सप्राकारं वा कारयेत् ॥ लिङ्गादिदेवांस्तत्स्थानाचारुये**च कदाचन**ा जीर्णोद्धरणकार्येण नवीकुर्यान्नृपोत्तमः ॥ ११७ ॥

अथ द्वादशस्य मानुषनगरस्य लक्षणम् ॥

नृपादिभिर्धर्मशीलैर्जयसन्तानसिद्ध्ये । निर्मितं शिल्पविद्धिर्यचन्मानुषग्रदाहृतम् ॥ ११८ ॥

नृपदण्डत्रिशतकप्रमाणस्वीकृते स्थले । प्राच्यां मुखद्वारयुतं प्रतीच्यामीशगेहभाक् ॥ ११९ ॥

अपि चात्र नगरे नगरलक्षणोक्तरीत्या चातुर्वण्येजानां
गृहाणि पट्टधरस्य महीनेतुर्भवनं न्यायशालादीश्च स्थलानुकूलं
स्थापयोदिति देवनगरलक्षणार्थी ज्ञेयः ॥ ११७ ॥

अथ द्वादशस्य मानुषनगरस्य त्रक्षणमाह — नृपादिभिरिति । नरपाळादिभिर्धर्मपरायणैः सत्कुलप्रस्तैः धुचीरतैः
जयादिसिद्धये वा, सन्तानप्राप्तये वा, स्वीयजननीजनकप्रमुखानां
स्वस्य वा पारळोकिकसुखासिद्धयर्थं वा, यशसे शम्यनाय वा,
प्रजानां हिताय महापुण्यसिद्धये वा, स्वीयरेव सद्द्रव्येर्यक्रगरं
निर्मितं भवति, तन्मानुषनगरमिति शिलिपभिरुदीयत इत्यर्थः ।
यथाविभवं, यथाभूलाभं, स्वीकृतस्य वास्तुस्थलस्य प्रमाणन्तु
नृपदण्डित्रिशतीद्धंख्याकं भवति ॥

तत्रैव भूषहर्म्थेण सहितं रहितं तु चा । ब्राह्मणादिचतुर्वर्णवीध्यो द्विशतसंख्यकाः ॥ १२०॥ मठमण्टपसंयुक्ता निषद्यादिभिरन्विताः। अन्नशालादिभिर्युक्ताष्षद्सहस्रजनाधिकाः॥ १२१॥

किञ्च नगरस्यास्य प्राग्भागे मध्यसूत्रस्थाने एकमेव मुखद्वारं सगोपुरं वा स्थापनीयम् । तत्समसूत्रायां प्रतीच्यां दिशि सगोपुरं, सप्राकारं समण्टपादि परमेश्वरस्य, विष्णोवीऽऽलय-निर्माणं स्थापनीयम् । तत्नेव प्रतीचीभागे भूपालमन्दिरञ्च कल्प्यम् । अथवा भूपमन्दिराकरणे भूपाज्ञाकराणां प्रतिनिष्या-दीनां भवनं वा कार्यम् । आहोस्वित्तस्मिन्नेव भागे न्यायशाला-दीन्वा स्थापयेत् इति इच्छाधीनविकल्पः ॥

किञ्च ब्राह्मणादिचतुर्वर्णजातानामपि आवासभवनादीनप्रामलक्षणोक्तरीत्या तत्र तत्र यथाक्रमं यथाभूप्राप्ति स्थापयेदिति
मर्यादा । किञ्च नगरस्यास्य वीथीसंख्या तु द्विशतं शास्त्रचोदितं
भवति । क्षुद्रवीध्यस्त्वनेका इति भावः । किञ्च तासु च ब्राह्मणविथिषु कचित्प्रदेशे यत्यादीनामावासयोग्यमठादीन्देवोत्सवार्थे
मण्टपादीश्च यथाविभवं कल्पयेत् । किञ्च देशान्तरागतपण्यजालनिविद्यनिषद्यादीश्च तत्र तत्र स्थापयेत् ॥

किञ्चात्र नगरे लक्षणान्तरं च मुख्यकोटित्वेन कल्प्यम् ।

विशयतम् ।

ग्रामकार्यकरैर्युक्तं पुरकार्यकरैस्तथा ॥ १२२ ॥

विशेषतो याय ज्कयूपस्तम्भेन वा युतम् ।

गगनाथादिदेवानामालयान्दिक्षु कल्पयेत ॥ १२३ ॥

तिकिमिति चेदुच्यते — अनायद्रिद्रादिजनानां रक्षणायात्रशालाः यथावर्णक्रमं स्थाप्याः । आदिशब्देन गोसंरक्षणशालादयो गृह्यन्ते । बहुविचैर्वाणग्जनः तन्तुवायस्वर्णकारलोहकारतक्षकादि-प्रामकार्थकरैः पुरकार्यकरेश्चित्रकारादि। भिश्च निविधितेऽस्मिन्मानुपन्यते जनता षट्सहस्रावधिका कीर्तिता । नातः परमनुमन्यते शास्त्रकैः । अयन्तु क्रमस्सर्वत्रानुष्ठेयः । किञ्च सर्वत्र प्रामनगर-लक्षणेषु स्थलानुकूलमेव जनसंख्या विहिता भवति । उक्तजनता-धिक्यसंभवे रोगासौकर्यभीडाद्युद्वतेरिति भावः ॥

िक्चात्र नगरे दिशास्त्रष्टसु मध्यस्थले या गणपतिषण्मुख-काल्यादिदेवमन्दिरं स्थापनीयम् । अपि चात्र श्रोत्रियादि-ब्राह्मणोत्तमंर्यायज्ञकेवी यथाविभवं यागादिकर्म कार्यात्वा तदावेदकं यूपस्तम्भक्चोदीच्यां प्राच्यां त्रा दिशि निखातयेत् श्रेयोधिभिनरपालाचै:।।

. एता**दृश्च अभा**निवतस्यास्य नगरस्य धर्मनगर्भिति

अथ त्रयोदशस्य वैजयन्तनगरस्य स्वस्ताम् ।

पारावारतटस्या वा नद्यास्तीरगताऽथवा ।

वनान्तस्था वास्तुभूमिर्वेजयन्तस्य कीर्तिता ॥ १२४ ॥

नृपदण्डसहस्नान्तप्रमाणा चतुरश्रका ।

वासवादिदिशानाथस्थानेषुपपुराष्टकम् ॥ १२५ ॥

स्थापयित्वाथ तन्मध्ये भूपहर्म्यं प्रकल्पयेत् ।

सप्राकारं सपरिखं रक्षकैरभिरक्षितम् ॥ १२६ ॥

नामान्तरमुरीर्यत इति केचिद्धुशन्ति । अन्ये तु यागनगरमिति । यथादेशव्यवहारो बोध्य इति वयं वदामः ॥ १२३ ॥

अथ त्रयोदशस्य वैजयन्तनगरस्य छक्षणमाह — पारावारतटस्थिति । वैजयन्तनगरिनर्माणाय समुद्रतीरस्थितैव वास्तुभूमिः
प्रायशः स्वीकार्या । अयमेवोत्तमः पक्ष इति भावः । तादशभूम्या
अलाभे नदीतीरस्थिता वा, आहोस्विद्यनमध्यस्थिता वेति विकल्पो
भूप्राप्तिविषयक इति भावः । सा च वास्तुभूमिः प्रातिदिशं
सर्वतोभद्रनगरवत् नृपदण्डसहस्रप्रमाणोपेता चतुरश्रा च
भवितन्या ॥

किन्न तामिमां बास्तुभूमिं वासवादिविक्पास्थातमान-प्रमाणकं भागाष्टकं मानेन विभाग्य तन्मध्यभागे भूपाछह्न्यँ सप्राकारं, सपरिसं यामरक्षकेस्सेनाभिश्र सन्ततमभिरक्षितन्त्र क्रुटकोष्टसमायुक्तचतुर्द्वारसमन्त्रितम् । ऐन्द्यान्तु राजबन्धूनां भवनानि प्रकल्पयेत् ॥ १२७॥ मन्त्रिसेनेशहम्याणि राजकार्यालयांस्तथा । आग्नेय्यान्तु कुलालादिगृहाणां कल्पनं मतम् ॥ १२८॥ दक्षिणस्थान्तु वैक्यानां भवनानि प्रकल्पयेत् ।

कल्पयेत् । किञ्च तादशभूपालहर्म्यस्थानस्य प्राच्यादिषु चतस्यु दिशास्त्रपि कूटकोशादिसाहितं द्वारचतुष्कं परिखान्तर्गतमेय कारयेदिति भावः । कचित्तादशद्वारचतुष्कस्य परिखाया वहिःस्थलं निर्माणमप्यभिष्रेतमिति समयः ॥

किन्न पूर्वोक्तेन्द्रादिदिकपालस्थानभागप्रमाणकं विभक्तस्य भागाष्टकस्थोपपुरिमिति नामान्तरम् । एतादृशोपपुराष्टकसमान्वतराजभवनोपेतत्वभेवास्य वैज्ञयन्तनगरस्य मुख्यं लक्षणिनिति भावः । किन्न वादृशोपपुराष्टके कल्पनीयक्रममाह — ऐन्न्या-मिस्यादिना । नगरस्थास्य प्राग्भागगते प्रथमोपपुरे भूपालवन्धूनां भवनानि, मन्त्रिणस्तेनापतेरप्युत्तुङ्गानि हर्म्योणि, न्यायशालादीश्च यथाक्रमं स्थापयेत् । एवमाग्नेयभागगते द्वितीयोपपुरे कुलालाम्बष्ट-रजकादिमामपुरकार्यकराणां यामरिक्षणां योधानां हिस्तपकानां वाजिरिक्षणामन्येषां च बहूनां सेवाकराणां गृहाणि कल्पयेत् । एवं यामयभूभागगते तृतीयोपपुरे क्रयविक्रयशीलानां वणिजामन्ये-

## तत्रैव खर्णरत्नादिस्थानकं शास्त्रचोदितम् ॥ १२९ ॥

षां च धनिनां वैश्यकुलोत्पन्नानां भवनहम्यादीनि स्थापयेत् ॥

किन्न तस्मिस्तस्मिन्स्थाने तादशभवनादि कर्तुं विप्रादिजातिभ्यो भूमिपालेनाज्ञा दातव्येति सर्वत्र समयः । अत्र
केचिद्धर्गन्त । यथा — सर्वत्र लक्षणस्थलेषु 'कल्पयेद्बुधः',
'प्रकल्पयेन्नुपः' इत्यादिवचनशैल्या भूपालेनेव एवं
तत्तत्स्थानगतभवनाद्युपेतं समग्रं नगरिमदं निर्मापणीयम् ।
ततस्तत्तज्ञातिभ्यो वासाय देयिमिति । अयन्तु शास्त्रानभिज्ञानामाशय इत्येव त्र्मः । कथम १ कालत्रयेऽपि सार्वभौमेनाप्येकेन
पुरुपेणतादशलक्षणान्वितनगरस्थैकस्थापि निर्मातुमशक्यत्वान् ।
तस्माद्भूपालादिभिनगरिनर्माणे कृते आरब्धे वा तदा अस्मदुक्तरीत्या शास्त्रेषु निर्दिष्टे तत्तत्स्थाने भवनादि कर्तुं तत्तज्ञातिजनभ्य आज्ञा दातव्या । तदात्वे शास्त्रोक्तं प्रजारक्षणादिफलं,
राष्ट्राभिवृद्धयादिकन्न भवेदिति भावः ॥

किञ्च चातुर्वर्ण्यकुछाचारादिश्चेशे राजराष्ट्रवाधादिक-मपकीर्तिनरकप्राप्तिश्चेत्यादिविषयः पुराणादिषु प्रसिद्धः । तस्माद्यथास्थानं भवनादिकरणमेव सर्वेषां प्राणिनां श्रेयस्करमिति प्रकृतमनुसरामः ॥

किञ्च तस्मिन्नेव याम्यभागगते तृनीयोपपुरे खणेरत्नादि-विकयस्थानं, पट्टदुकूछादिविकयस्थानं, नवरत्नपरीश्वास्थानादिकं नैर्ऋत्यां स्वर्णकारादिसदनानि प्रकल्पयेत् ।
वारुण्यां शुद्धजावानामन्येषां च गृहिस्थितिम् ॥१३०॥
धान्यादिद्रव्यसंपूर्णाविषणीस्त्रत्र कार्यत् ।
वायव्यां चित्रकारादिपुरकार्यकराल्याः ॥१३१॥
उदीच्यां विप्रगेहादिषाठशालादयस्तथा ।
सगोपुरं देवगृहं स्थापयेचत्र भूषतिः ॥१३२॥
ऐशान्यां राजभृत्यानामानासानकारयेन्नुषः ।

युक्तया करुपनीयम् । एवं निर्ऋतिभागगते चतुर्थोपपुरे स्वर्णकार-लोहकारतक्षकसूत्रधारितन्तुवायतैलविक्रियणामन्येषां च पुरमाम-कार्थकराणां भवनादिकं करूपनीयम् ॥

तथैव वरुणदिग्भागगते पद्धमोपपुरे शुद्रजातानामन्येषाद्ध सङ्करजात्युरपन्नानां गृहादिकं कारयेत्। किञ्चास्मिनेव खले विविध-धान्याढकचणकगोधूमजीरकमरीचितेलादिवस्तुपरिपूर्णामापणत्रेणि स्थापयेत्। तथैव वायव्यभागगते षष्ठोपपुरे चित्रकारवाद्यकार-माल्यकारयन्त्रकारादिनगरिकयाकारिणामन्येषाद्ध भृतिशीविना-माल्यवादीनस्थापयेत्।।

किञ्च वयैवोद्ग्भागगेत सप्तमोपपुरे ब्राह्मणानां अवनानि पाठशालां वैद्यशालाञ्चित्रशालाद्यनेकाश्च शालादशास्त्रकैयेथाकमं स्थापयेत । वथैवेशानकोणभागगोवे इष्टमोपपुरे राजकार्यभुरम्भराणां, एवमष्टोपनगरसंयुतं वैजयन्तकम् ॥ १३३ ॥
अथ चतुर्वशस्य पुटभेदननगरस्य लक्षणम् ॥
किचिच्छक्काकृतिर्भूमितिंघात्रा निर्मिता पुरा ।
नदीतीरगता वापि वनमध्यगताऽयवा ॥ १३४ ॥
पर्वतान्तिकभाग्वापि सस्बक्षेत्रावृतापि वा ।
लब्धा यदि नृपस्तस्यां कारयेत्युटभेदनम् ॥ १३५ ॥

वेतनजीविनामन्येषां चे।त्तमकुलजातानामत्यन्तं धनाह्यानां भवनानि प्रकल्पयेषु ॥

एवृषपुरेष्वष्टसु कस्त्यमानप्रतोलिकानां वीधीनां क्षुद्र-वीधीनाद्वायामादिमानन्तु तत्त्वत्वलेषु करूपनीयतत्तद्वीयीनामादि-योतकिक्यादिस्वरूपादिकं च स्वयमेवोद्यां विचक्षणैरिति नात्र तत्त्रपद्धितम् । तादृशस्त्रकृषणानि तत्तत्प्रकरणेषु द्रष्टम्यानीति वैजयन्तनगरलक्षणार्थः॥ १३३॥

अय चतुर्दश्रस्य पुटमेदननगरस्य लक्षणं विशिनष्टि — क्रिचिदित्यादिना । पुरा सृष्टिकाले त्रद्यणा क्रिचिच्लक्काकृतिर्भूमि-स्मृष्टव । सा च भूमिः प्रायको नदीतीरस्या भवेत । अथवा वनमञ्चला, आहोस्तित्पर्वतसमीपप्रदेशस्या वा भवेत । अथवा सस्यक्षेत्रावृता वा भवेत् । एतादशस्यलस्यां भूमि शङ्काकृति तत्तक्षभूमैनिर्णीयास्यां पुटभेदनारूयं नगरमिषं स्थापयेदिस्यर्थः ॥

देवागारं नृपागारं स्थापयेदुक्रते स्थले।
अन्येषां निम्नदेशे तु सदनानि प्रकल्पयेत्॥ १३६॥
समा भूमिर्यदि प्राप्ता चतुरश्राकृतिं नयेत्।
सालत्रयेण संवीतं पश्चसालेन वा वृतम्॥ १३७॥
सदुर्गे प्राङ्क्षखद्वारं दुर्भेद्यमिरसैनिकैः।
कारयेच्छिल्पिभिर्भूपो नगरं पुटभेदनम्॥ १३८॥

यदीदृश्यां पर्वतसमीपस्थायां शङ्काकारायां वास्तुभूमी किचित्रप्रदेशेऽत्यन्तमुत्रतभागः, प्रदेशान्तरेऽत्यन्तं निम्नभागश्च, तदा तादृशोन्नतस्थले, देवालयमः, राजसद्नानि, राजकीयव्यवहार-शालादीश्च यथाक्रमं कारयेत्। निम्ने भागे विप्रवैदयशुद्रादीनां वहूनां जनानामावासभागं प्रामनगरलक्षणवत् विभज्य तेषु सद्मानि कारयेदिति समीकरणान्हिनिम्नोन्नतादिवास्तुभूमिविषय-क्रमो बोध्यः ॥

यदि सैव शङ्काकारवास्तुभूमिनिन्नोन्नतस्थलरिहता लब्धा, तदा तां चतुरत्राकृतिकां सूत्रमानेन नीत्वा, तस्यामिदं पुटभेदन-नगरं स्थापयेत् । किन्न नगरस्थास्य दैर्घ्यादिप्रमाणन्तु पद्मनगर-प्रमाणापेक्षया किन्निन्यूनसंख्याकिमिति भावः । तादशवैशास्या-चलाभेऽधः प्रदर्शितलक्षणान्वितं कार्यमिति । कथम् ? नगर-मिदमगाधपरिस्नावृतं प्राङ्गुस्द्वारमिरसेनादुर्भेद्यदार्ह्यान्वितदुर्ग-

## मध्यमागस्थितं भूपमन्दिरं सुन्दराकृति । सदुर्गे वा सयोधं वा प्राकारावृतमेव वा ॥ १३९ ॥ प्रतिसालं प्रतालीनां द्वात्रिंशत्कल्पनं मतम् ।

भित्त्यादिसहितं कृत्वा तनमध्ये नृपमन्दिरं सुन्दराकृति प्रकल्पयेत् । तादृशनृपमन्दिरं परितः क्षुद्रपरित्वां कारयेत् । अथया तद्योभावृत-सुन्नतप्राकारावृतं वा स्थापयेदिति तत्रापि नियमो बोध्यः ॥

किञ्च पूर्वोक्तपरिखातटनृषभवनभागयोर्भध्यस्थितां सकलां वास्तुभूमि त्रिधा, पञ्चधा वा विभज्य, तत्र प्राकारत्रयं वा प्राकारपञ्चकं वा वीश्याद्यन्वितं कारयेत्। किञ्च तत्र तत्र प्राकारेषु प्रतिप्राकारं द्वात्रिंशत्संख्याकाः प्रतोल्यः स्थापनीयाः। तथा चाहतिक्रमे प्राकारत्रयपुटभेदनेऽष्टाविंशत्युत्तरशतसंख्याकाः वीश्य इति भावः। एवं प्राकारपञ्चकनगरे वीथीसंख्या यथासंख्यं क्षेया ॥

अत्र प्रतिसालं प्रतेलिंगिमित्युक्तत्वाद्रथीन्तरं चोदेति।
यथाँ चतुर्मुखनगरलक्षणोक्तरीया अत्रापि पुटभेदने नगरे प्राची
प्रथमावरणवीथी, दक्षिणा प्रथमावरणवीथीत्यादिन्यवहारवस्वात्
एकेकस्मिन्नपि प्राकारे प्राच्यां द्वात्रिंशत्प्रतेलिंगां कल्पनं, दक्षिणायां
द्वात्रिंशत्प्रतोलीनां कल्पनिस्याद्यर्थः प्रतीयते। लक्षणिदमपि
स्वीकार्यमेव ताह्रशरीत्या अतिवैशाल्यभूमिविषये इति। किन्न,

वीध्यादीनां प्रमाणं तद्दिगुणं त्रिगुणनतु वा ॥ १४०॥
गृहस्थापनकार्येषु यदुक्तं लक्षणं पुरे ।
तत्सर्वमत्र कथितं शिल्पशास्त्रविशारदैः ॥ १४१॥

सर्वेत्र प्रतोलीसंख्यापेश्चया, द्विगुणितसंख्या वीथीनां उत कवित्तिगुणितसंख्येति यथास्थलविभवं विकल्पः ॥

इत्थं निर्मिते अतिविशाले प्राकारत्रये, प्राकारपञ्चके वा कल्पनीयमाद्वाणादिस्थानस्थापनलक्षणं तु पुरनगरोक्तवदेवात्रापि करणीयमिति शिल्पशास्त्रज्ञाः । यथा पूर्वोक्तप्राकारत्रयेऽपि प्राचीभागे तन्तुवायस्वर्णकारलोहकारतक्षकस्थपतितैलविकविणा-मन्येषां च भवनादीनि स्थापयेत् । तथैव पूर्वोक्तप्राकारत्रयेऽपि दक्षिणभागे बहुविधपण्यजालभरितपण्यवीथीः क्रयविक्रयादिकार्य-व्यमाणां वैश्यानां, शुद्राणामन्येषाञ्चवर्णानां भवनानि स्थापयेत् ॥

एवं बरुणदिगातप्राकारत्रये समुचिते खळे शिवस्य, विष्णोची, निळ्यं कृत्वा तमभितस्तत्प्रान्त एव वा त्रीकृणानां भवनानि, क्षत्रियवन्धूनां हर्न्याणि च प्रकल्पयेत । तथैवोत्तर-दिगातप्राकारक्षयक्षळेऽपि राजकार्यकराणां वेतनजीविनामाचास-सानानि न्यायक्षाळादिवदुविधवाळाः, मन्त्रिसेनेश्वयोर्भवनानि च दवाकमं, यथाक्षळविभवं स्थापमेदित्यर्थः ॥

अथ पञ्चदशस्य गिरिनगरस्य लक्षणम् ॥
किचिद्भूपतिना स्थाप्यं नगरं गिरिमूर्धनि ।
दुष्प्रापमरिसेनाभिस्तदाहुर्गिरिपत्तनम् ॥ १४२ ॥
गिरेस्तु क्षुद्रकायस्य परितः परिखा मता ।

किञ्चात्र नगरस्यैकमुखकल्पनप्रसङ्गेऽपि प्रतिप्राकारं चतस्विपि दिश्च गमनागमनयोग्यं महाद्वारचतुष्कं स्थापयेदिति भावः । अयञ्च कमस्सर्वत्र वीथीनाम । अन्यथा प्रजादीनां गमनागमनश्रमादि जायेदेति मितः । एताद्दशलक्षणान्वितं पुटभेदननगरं सर्वर्तुसुखकरतटाकादिविविधानिर्माणलसितिमित्याद्व- दिशल्पशास्त्रज्ञाः इति ॥ १४१ ॥

अथ पञ्चदशस्य गिरिनगरस्य लक्षणमाह — क्विदिति। सार्वभौमेन वा तदाज्ञाकारिणा भूपालादिना वा किचिदेशेषु शत्रुसेनाभिरप्रधर्षे गिरिमूर्धनि वा गिरिमध्यभागे वा नगरं स्थापियतुमपि शक्यम्। तादृशनगरस्य 'गिरिनगरम्' इति नाम विद्वः॥

किञ्च यदि तावत्तादशनगरस्थापनायाधारभूतः पर्वतः श्चुद्रकायो नातिविशाले दण्डमेयप्रमाणको लब्धस्तदा तादश-पर्वतस्य सानुभाग एवागाधां परिखां कारयेत् ॥

यदि तादशाधारपर्वतः पृथुखदेहो बहुसानुतटो दण्डाचैs. s. 21 गिरी तु तुङ्गे महति यत्स्थानं भूषयोग्यकम् ।
तत्र रक्षां प्रकृतित सालाग्रैश्वायुधादिभिः ॥ १४३ ॥
राजकार्यकराणाश्च मन्त्रिसेनेश्चयोरिष ।
योधानां योधपालानां भृत्यानामिष रक्षिणाम् ॥१४४॥
दिसहस्राधिकानामप्यन्येषां भवनान्यिष ।
निषयादींश्च शिल्पक्षैः कारयेद्विरिपत्तने ॥ १४५ ॥

रप्रभेयप्रमाणको बहुवनयुक्तस्तदा तस्मिन् पर्वते समुचिते स्थले यस्मिन्भागे रिपुभिरयोध्यं राजभवनं निर्मीयते, तत्स्थल-मभितदशतष्टन्याद्यायुधस्थापनस्थलं प्राकारादिभिस्सन्ततरक्षकैः कुन्ताद्यायुधधारिभी रक्षितस्त्र प्रकल्पयेत्। यदि शक्यं स्थले तदा तादशराजभवनमगाधपरिखावृतं कारयेदिति च समयः।

अपि चात्र गिरिनगरे स्थलानुक् उं यथेष्टमुखद्वारोपेते राजकार्थकराणां सर्वेषां वेतनजीविनां, मन्त्रिणस्सेनापतेर्योधानां साङ्गानां योधनाथादीनामन्येषां राजसेवाकारिणां भृत्यानां याम-रक्षकाणां चावासस्थानानि द्विसहस्राधिकानामन्येषां नगरप्रजानाञ्च वासस्थानानि यथास्थलकाकि स्थापयेत् ॥

किञ्चारोहणसे।पानमार्गसिहतेऽत्र गिरिनगरे तत्रत्यानां सततसौकर्याय बहुविधपण्यजालस्थापनये।ग्यविपण्यश्च स्थाप्याः। किञ्च नात्र देत्रमन्दिरस्थापनमिति केचित्। वयन्तु मण्डक-

## अथ षोडशस्य जलनगरस्य लक्षणम् ॥ जलाशयस्य मध्ये वा नदीमध्येऽथवा कृतम् । नगरं तद्विदुः प्राज्ञा नाम्ना सलिलपत्तनम् ॥ १४६॥

प्रामवद्त्रापि गिरिनगरे वारुण्यां दिशि देवालयं सगोपुरमण्टपादिं स्थापयेदिति । तथात्व एव भूपालादीनां श्रेयोजन्मसाफल्यादिकम इति ॥ १४५ ॥

अथ पोडशकस्य जलनगरस्य लक्षणमाह — जलाश्यस्गैति।
पूर्वोक्तमार्वभौमेन वा भूगालादिना वा जलमध्ये कविन्नगरं
स्थापियतुमिप शक्यम् । तस्मात्तादृशनगरस्य जलनगरमिति नाम
विद्धः । तादृशजलनगराधारवास्तुभूमिस्तावत बृहज्जलाश्यादिजलमध्यगता वा, नदीद्वयस्य मध्ये वा वर्तित्वया । नदीद्वयमित्यत्र
सततजलप्रवाह्वत्या एकमुखगामिन्याः नद्याः कवित्त्थलियशेषे
किञ्चित्स्थलं पुलिनवत् त्यक्तवा पक्षयोर्गमनं प्रसिद्धम् । पुनरिप
पूर्ववदेकमुखगमनत्वस्थापि दृष्टत्वात्तादृशनद्याः पुलिनवद्यत्त्थलं
त्यक्तं, तिसम्बा स्थले नगरिमदं निमीपणीयमिति भावः । अन्यथा
नदीद्वयमध्यगतस्यास्य नगरस्य नदीतरङ्गावृतत्वजलनगरत्वादिलक्षणाभावादिति ॥

अथवाऽत्र प्रतीयमानेन 'नदीमध्येऽथवा कृतम्' इति वचनेन एकस्या एव नद्यास्तत्ताहिक्परावर्तनादिस्थलविशेषे प्रायशः परिस्नाबद्धतुंलाकारतया गमनस्यापि काचिद्दष्टत्यात् तादृश-

## सदुर्गे वा ससालं वा वनावल्याष्ट्रतं तु वा । मध्यभागे राजहर्म्यं सौधावलिसमुज्ज्वलम् ॥ १४७ ॥

स्थलविशेषे वा नगरिमदं करूप्यमित्यर्थो वा बोध्यः। 'जलाशयस्य मध्ये वा दत्यत्र किञ्चिद्यथा जलाशयः समुद्रः, तदावृते काश्यपी-भूसमीपस्थे स्वरूपभूमिके डीपे नगरिमदं निर्मापणीयमिति, तत्पक्षे द्वीपनुगरिनत्यस्य नाम । एतद्दि प्रन्थकर्तुरनिमन्नेत्र । कुतः ? 'गिरिवारिगुहाभेदान् ' इति पठितत्वादित्यलं विस्तरेण ॥

सर्वथा रिपुबलादिभिर्दुरिधिगमजलावृतस्वमेवास्य नगरस्य मुख्यं अक्षणीमिति मन्तव्यम् । एवं बहुजलावृतस्याप्यस्य नगरस्य परिखाकरणमप्यतिबलाबायकिमिति ॥

अथवा जलमध्ये ताहरापरिखाकरणसौकर्याभावे नगरस्यास्य प्राकारभित्तिको स्थापनीया । आहोस्वित्ताहराजलमध्ये यदि विशेषभूराभः, तदा वनदुर्गं वा कल्प्यम् । वनदुर्गलक्षणममे वक्ष्यामः । तस्मादेताहरालक्षणान्वितस्यास्य जलनगरस्य मध्य-भागेऽध्युत्रतं, सिश्खरं, राजहम्यं स्थापयेन् । इदन्तु ताहरा-वैशाल्यादिहीनं क्षुद्रनगरमिति मन्तन्यम् । कुतः ? ताहराजलमध्ये नगरनिमीणाहैवास्तुभूमेरसंभवात इति भावः ॥

तस्मादत्र नगरे मन्त्रिसेनेशराजकार्यप्रधानयोधादीनां स्थानं,
मूपस्य च इर्म्यमरिभिरभेगं प्रकल्पयेत । किन्न जलमध्ये यदि

मण्डकग्रामवद्वीथीः कल्पयेद्यदि भूतले । अथवा प्रान्तभागेषु स्थापयेच महापुरम् ॥ १४८ ॥ नानाजातिजनाकीर्णं निषद्यादिभिरान्वितं । न्यायशालादिभिर्युक्तं देवालयसमुज्ज्वलम् ॥ १४९ ॥ अथ सप्तदशस्य गुहानगरस्य लक्षणम् ॥

तत्तदेशवशाद्भूपैर्गिरिसानुगुहादिषु । निर्माप्यं नगरं नाम्ना गुहानगरमीरितम् ॥ १५० ॥ ऊर्ध्वगामिन्यधोगामिन्यथवा मध्यगामिनी ।

विशेषभूलाभे मण्डकप्रामोक्तलक्षणवद्वीथीरसंस्थाप्य तत्र नगरजनानिष्टान् स्थापयेदिति पक्षान्तरम् । अथवा पतादृशस्वरूपजनाध्युषितनगरिनर्माणानभ्युपगमे पूर्वोक्तवज्ञलमध्यभागे ससचिवादिराजभवनमेवात्र निर्मापयित्वा, तदन्तिकस्थे नदीतीरभूमिभागे मह्च
नगरं नानाजातिजनवासगृहाद्युपेतं, सनिषद्यं, न्यायशालादेवालयादिसदितं च निर्मापयेदित्यर्थः । अयक्ष्य पक्षः स्पृहणीयतमो
वास्तुशास्त्रविदामिति भावः ॥ १४९ ॥

अथ सप्तदशस्य गुहानगरस्य लक्षणं व्यनकि —
तक्ति । पूर्ववद्भूमिपालैः किचिहेशविशेषे स्थलविशेषे वा
स्वावासस्थानादिरक्षणार्थं वा गिरिसानुषु गुहासु वा स्थाप्यं
नगरं गुहानगरभीयंत इति शिल्पसमयः ॥

तिर्यग्गामिन्यपि गुहा तस्यां करुप्यो नृपालयः ॥
अथवा चायुधागारं कोशागारमथापि वा ।
योधानां निलयं वापि करुपयेच्छिरुपकोविदः ॥
समीकृते स्यले तत्र प्राक्प्रत्यग्भागयोर्दश ।
दक्षिणोत्तरयोर्विशदीर्थानाङ्करूपनं मतम् ॥ १५३ ॥

किन्न, महापर्वतस्था तारशगुहा च कचिद्र्वंभागगामिनी भवेत्। कचिद्धोभागगामिनी, कचित्रु मध्यगामिनी,
स्थलान्तरे तिर्यगामिनी वा सृष्टिकमतो दृश्या। तारशिषु
सर्वास्विप गुहासु या वासाहिविशालस्थलोपेता लक्ष्या, तस्यामेव
गुहायां समीकृतायां भूमिपालस्य मुख्यं हम्ये मन्त्रिसेनेशादीनामावासस्थानानि च वातातपप्रसारयोग्यानि यथास्थलविभवं
प्रकल्पयेत्।।

अथवा तत्र गुहाभूमौ तादृशनृपाद्यालयनिर्माणयोग्य-खलसौकयीद्यभावे तदा तादृशगुहायां आयुषगृहं वा धनगृहं वा सेनानां निल्यं वा स्थापियत्वा गुहामुखान्तभूभागेषु तादृश-नृपभवनादिसमेतं महत्र नगरं निर्मापयेदिस्येवं तत्त्रत्स्थल-सौकयीधीनो विकस्पो बोध्यः ॥

यदि पर्वतगुहान्तर्वी गुहामुख एव वा कस्पनाईविशेष-भूलाभसादा यथाशक्ति समीकृतायां स्थस्यां प्राक्पास्वरभागये। देश अन्याश्रानेकसंख्याकाः श्रुद्रवीथ्यन्वितास्तथा । पुरन्दरदिश्चि स्थाप्यं देवस्थानं सगोपुरम् ॥ १५४ ॥ मध्यभागे निषद्यादीन् न्यायशालान्तु वारुणे । महापुरं प्रकर्तव्यमथवान्तिकभूमिषु । नानादेशागतजनैस्सङ्काणिश्च समन्ततः ॥ १५५ ॥

अथाप्टादद्यस्याष्ट्रमुखनगरस्य लक्षणम् ॥ वनमध्यगता वापि गिरिपार्श्वस्थितापि वा । मुखाष्टकनगर्यास्तु वास्तुभूर्वर्तुला मता ॥ १५६ ॥

वीध्यः, दक्षिणोत्तरभागयोस्तिर्यन्वीध्याचुपेता विश्वतिबीध्यः प्रकरूप्याः । किंच तत्र प्राच्यां सगोपुरदेवगृहम्, मध्यभागे विषण्यादिशालाः वारुणे भागे न्यायशालादिकांश्च यथाक्रमं स्थापयेदित्यर्थः । एवं गुहान्तर्वा गुहामुखे वा स्थापितं नगरं सहस्रत्रयावधिकैरेव जनैरुपेतं भवेदित्याशयः ॥

अथवा गुहान्तर्या गुहामुखे वा एतादशनगराईस्थलालामे पूर्वोक्तरीत्या भूपालेच्छया तत्र गुहायां धनागारादीम् रथापयित्या, गुहान्तिकभूभागेषु समुचितेषु नानाजानिसमाकीणं नाना-शालासमेतं महामागेषुतं बहुरश्लोपेतं महानगरं वा कल्पयेदिति विकरूपः ॥ १५५ ॥

अगाधपरिखोपेता रक्षकैरिप रिक्षता ।
आकाशे दन्तके भागे किस्नेर मीनके तथा ॥ १५७ ॥
कोणद्वारचतुष्कन्तु संस्थाप्यं शिल्पकोविदैः ।
प्राच्यादिषु च दिक्ष्वत्र समस्त्रत्रमाणकम् ॥ १५८ ॥
साधिष्ठानं सवज्रश्च द्वाश्चतुष्कं प्रकीर्तितम् ।

अथाष्टादशकस्याष्ट्रमुखनगरस्य लक्षणं विशिनष्टि —वनमध्यगतेत्यादिना । अष्टमुखनगरस्य वास्तुभूमिस्तावनः
वनमध्यस्था वा, गिरिसमीपस्था वा, वर्तुलाकारैव स्वीकार्या।
किञ्च तादृशवास्तुभूमिमभितः अगाधां पृथुलां परिखां कल्पयित्वा,
रक्षकवगाँ खतत्र नियोजयेत्॥

किन्न वर्तुलाकारामेतद्वास्तुभूमि सकलामि वोडशभागां मानसूत्रेण विभज्य, तत्राकाशभागे, दन्तकभागे, किन्नरभागे, मीनकभागे च नगरद्वारचतुष्कं स्थापयेत्। एवं प्राच्यादिषु चतस्ष्विपि दिश्च समसूत्रिवन्यासे द्वारचतुष्कन्न स्थापयेत। तथा च नगरस्यास्य द्वाराष्ट्रकत्वं संपादितम्। तत्रैको नियमः। यथा — पूर्विक्तप्राच्यादिचतुर्दिन्द्वाध्यस्थं मध्यद्वारचतुष्कमिपे वैशाल्योन्नत्याधिक्यवत् कारयेत्। तद्येक्षया किञ्जिद्देशाल्यादि- हीनमेव दिक्कोणगतस्य द्वारचतुष्कस्य मानमुदीरितमिति॥

किञ्चात्र नगरे वास्तुभूभागस्य समन्ततः परिस्नागाधा

दुर्गान्तर्दुर्गवीध्येका स्थापितव्या सदेवता ॥ १५९ ॥ मित्रादयश्चतुर्भागाः सर्वतोभद्रवन्मताः । तन्मध्ये भूमिपालस्य हर्म्यं कुर्याद्विचक्षणः ॥ १६० ॥ दन्तकादिद्वारमार्गा मध्यगास्संप्रकीर्तिताः ।

करुपनीया । तादृशपरिखाया अन्तर्भागे परिखाभित्तिसभीपे एका दुर्गवीथी एकपक्षा वास्तुस्वरूपवत् वर्तुलाकरिव निर्मापणीया । अस्यामेव दुर्गभित्तिवीध्यां मारी चल्लीकालीकराल्याद्युपदेवीना-मालयादीन्कारयेत इति भावः ॥

किञ्चास्यां नगरवास्तुभूमों मित्रवहीशजयन्ताख्यान्
भागांश्चतुरः सर्वतोभद्रवश्चतुरश्रान् समस्य टान् कृत्वा धनिकानां
श्रीकराणाञ्चिकिणामन्येपाञ्च मन्त्रिसेनानायकप्रमुखानां भवनानि
हर्म्याणि च स्थापयेत् । एतद्भागचतुष्कस्य नगरस्य च यन्मष्यस्थानं तत्र भूपालस्य सप्राकारादि महन्मन्दिरं निर्मापणीयम् ।
पूर्वोक्तिदेक्कोणस्थितद्धारचतुष्कारब्या मार्गाः एतन्नगरमध्यभूतमित्रादिचतुर्भागस्यप्रतोलीभाजः कार्याः । तादृशदन्तिकन्नरादिकौणभागस्थलेष्वेत्र क्षुद्रवीध्यादीनां करुपनमंत्राभिमतम् ।
मित्रादिषु चतुर्षु भागेषु उभयपश्चसद्दनोपताः प्रतोलिकां एवं
स्थाप्याः इति च भावः ॥

अथात्र नगरे करूपनस्थापनक्रमी यथा-प्राचीदिग्मागस्थयीa. s. 22 दन्तके रजकादीनां किन्नरे लोहकारिणाम् ॥ १६१॥
मीनके चित्रकाराणामाकाश्चे राजसेविनाम् ।
निलयानकल्पयेच्छिल्पी वास्तुभूमिनशादिह ॥ १६२॥
दौवारिके च सोमे च राजशालादिका मताः ।
विपणिश्रेणिका स्थाप्या मेषगन्धर्वभागयोः ॥ १६३॥
भूधरे भास्करे भागे विप्रदेवालयादिकाः ।
युक्तयान्यत्कारयेच्छिल्पी यजमानेच्छयाऽथवा ॥

मेषगन्धवभागयोविहिततण्डुलादिबहुविधद्रव्यभरिताः विविधाश्च विपणीः स्थापयेत् । आम्नेयदिग्गतदन्तकभागे प्रामकार्यकरपुरकार्य-करकुलालांबष्ठरजकादीनामावासादिकं कल्पयेत् । याम्यदिग्गतरोग-शोषभागयोविद्यानां शुद्राणामन्येषाञ्च भवनादिकं स्थापयेत् । निर्श्वतिदिग्गतिकत्ररदेवभागे स्वर्णकारलेहकारतश्चकस्थपति-प्रमुखानां आवासादिकं कल्पयेत् ॥

किन्न वरुणदिग्गतभूषरभास्तरभागयोः प्राकारगोपुरमण्टपतटाकादिसहितं देवालयं ब्राह्मणानामावाससदनानि च
स्थापयेत्। वायुदिग्गतभीनकभागे चित्रकारवाद्यकारनटनर्तकादीनां
आवासस्थानानि प्रकल्पयेत्। उत्तरदिग्गतदौवारिकसोमभागयोः
बहुविधराजकार्याल्यादीनां स्थानं विहितम्। एवमीशानदिग्गताकाशभागे राजसेविनां भृत्यानां योधानां च स्थानानि

अथैकोनविंशातितमस्य नन्द्यावर्तनगरस्य लक्षणम् ॥
नन्द्यावर्तनगर्यास्तु वास्तुभूश्रतुरश्रका ।
सम्रद्रतीरभाक्सैव प्रशस्ता परिकीर्तिता ॥ १६५ ॥
सहस्रदण्डाधिकमप्यत्र मानमुदीरितम् ।
भुजङ्गगमनाकारपरिखाद्यतवास्तुकम् ॥ १६६ ॥
आग्नेयादिचतुष्कोणमुख्यद्वारचतुष्ककम् ।

प्रकल्पयेत् । किञ्चात्र नगरे अन्यदात्करूपनजालं करणीयं तत्सर्वमीप शिल्पी युक्तयादिभिः भूपालादियजमानेच्छया कारयेदिति अष्टमुखनगरलक्षणार्थः ॥ १६४ ॥

अथैकोनविंशतितमस्य नन्दावर्तनगरस्य लक्षणमाह — नन्दावर्तनगर्यास्त्विति । नन्दावर्तनगरवास्तुभूमिश्चतुरश्रैव स्वीकार्या । सा चोत्तमलक्षणान्विता समुद्रतीरभाग्यदि तदाऽत्यन्तं सौकर्यदायिनीति भावः ॥

किन्न नगरस्यास्य दैध्ये चायामे च नृपदण्डसहस्राधिक-मेव प्रमाणमुक्तं भवति । तादृशप्रमाणोपेतामतिविशालामिमां नगर-वास्तुभूमिं परितो मुजङ्गगमनाकारामगाधां परिलां स्थापयेत् । किन्न नगरस्यास्येतादृशपरिलाकल्पनमशक्यमिति अर्वाचीनाः ॥

किश्चास नगरे मुख्यमागद्वारकल्पनन्तु विशेषविष्ठिलिशालि स्थलविशेषभाक्त । यथा आग्नेयादिषु चतुर्दिकोणेषु नगरमुखद्वार-

दक्षिणाननमाग्नेयद्वारं कुर्याद्विचक्षणः ॥ १६७॥ प्रत्य ङ्मुखन्तु नैर्ऋत्यं वायव्यं चोत्तराननम् । ऐश्वान्यं प्राङ्मुखोपतं द्वारवन्त्रामितीरितम् ॥ १६८॥ महाङ्गणसमोपेतमन्तस्तद्द्वारमीरितम् । महाङ्गणात् प्रतोलीनामारम्भश्च प्रकल्पयेत् ॥ १६९॥ आग्नेय्यारब्धवीथीनां वायव्यां निर्ममो भवेत् ।

चतुष्कं स्थापयेत् । तत्राप्यन्यो नियमः । कथम् ? आग्नेय-दिग्गतं द्वारं दक्षिणामुखं कार्थम् । तथा निर्ऋतिदिग्गतं द्वारं प्रतीचीमुखं कार्यम् । वायव्यदिग्गतं द्वारमुत्तरदिङ्मुखं स्थापनीयम् । तत्रेशानदिग्गतं द्वारं पूर्वदिङ्मुखद्व प्रादक्षिण्यक्रमेणैव स्थापयेदिति ॥

किञ्च तत्र तत्रैवंरीत्या दिकोणस्थलेषु स्थापितस्यैताद्यन कोणद्वारचतुष्कस्यान्तर्भागे तत्र तत्र महान्त्यङ्गणानि प्रकल्पयित्वा तानि मण्टपादिना वा शालादिभिर्वा संमिलितानि कारयेत्। किञ्च ताद्दशाङ्गणादारभ्येवात्रत्यानां प्रतालिकादीनां कल्पन-ङ्कार्यमिति समयः॥

अपि चात्र नगरे तावद्वीण्यादीनां कल्पनन्तु किञ्जिद्विविच्छिति-विशेषशास्त्रि । यथा वा पूर्वोक्तदक्षिणामुखद्वारारब्धानां वीथीनां निर्ममो वायव्यामेव दिशायां स्थाप्यः । तयोदिशोर्मध्ये न साक्षािचयंक्प्रसारत्वं कल्पनीयम् । परन्तु नन्द्यावर्ताकृतिरेव मुक्बहो वीथीनां स्थाप्या ॥ नैर्ऋत्यारब्धवीधीनामैशान्यां निर्गमो भवेत् ॥ १७० ॥ नन्द्यावर्ताकृतिस्तत्र गणनीया प्रधानका । एवं प्रतोलिकाश्रेण्यस्तिसः पश्चाथ सप्त वा ॥ १७१ ॥ उपवीधीरनेकाश्र चतुर्भागेषु कल्पयेत् ।

यथा — आग्नेयदिग्नागद्वारस्था वीश्यस्तावत्क्रमेण किञ्चिद्दूर्मुदङ्गुखं गत्वा परावृत्य तद्येश्चया बहुदूरं प्रत्यङ्मुखं गत्वा पुनरिप पूर्ववदुदङ्मुखगमने वायुदिग्गतोत्तराननमुखद्वार-समीपगाः स्युरित्यर्थः । अयमेव नन्धावर्तक्रमो वोध्यः । अन्येव रीत्या निर्ऋतिदिग्भागगतद्वारारब्धा वीध्यस्तावत्क्रमेण किञ्चिद्दूरं प्राङ्मुखङ्गत्वा परावृत्य तद्येक्ष्या बहुदूरमुदङ्मुखङ्गत्वा पुनरिप किञ्चिद्दूरं प्राङ्मुखग्नने ऐशान्यकोणगतद्वारसमीपभाजः स्युरिति क्रमः ॥

किक्रीतादृश्लक्षणानिवताः प्रतोलिकाः प्रतिदिशं तिस्रो वा,
पक्ष वा, सप्त वा, यथास्थलविभवं स्थापनीयमिति पञ्च वा सप्त
वेरयेतेन लक्षणवाक्येन यथास्थलविभवं कीथीनिर्माणमिति प्रतीत्या
पूर्वोक्तमृपद्ण्डसद्स्राधिकत्वन्यूनत्वप्रमाणमप्यस्य नन्द्यावर्तनगरस्य कविदुक्तमस्थलविशेषे संभाव्यमित्यर्थेश्च ध्वन्यते । अपि
चात्र नगरे बहुसंख्याश्चोपवीथीः क्षुद्रवीथीश्च सत्र तत्रामेयादिभागचतुष्केऽपि बहुविशाले स्थले स्थापयेत् ॥

यत्र प्रतोलिकायोग्यस्तत्र न्यायसभा मता ॥ १७२ ॥ वारुण्यां दक्षिणामूर्तेस्थानङ्कुर्याद्विचश्वणः । उदीच्यां भूमिपालस्य मन्दिरस्थापनं मतम् ॥ १७३ ॥ ब्राह्मणादिचतुर्वर्णस्थानानि स्थापयेत्क्रमात् । नानादेशागतैः पूर्णे प्रयुताधिकसंख्यकैः ॥ १७४ ॥ प्रामकार्यकरैस्सर्वैः पुरकार्यकरैरिप । संयुक्तं नगरं नाम्ना नन्द्यावर्तमुदीरितम् ॥ १७५॥

किञ्चात्र पूर्वोक्तप्रतोष्ठिकात्रयस्य यत्र सङ्गमो नगरमध्यभागे वास्तुनाथस्थाने संभवति, तत्र किल नगरवास्तुमध्ये वास्तुनाथालय-सिहता न्यायशालादिबहुविधादशालाः स्थाप्याः । किञ्च नगरस्यास्य वारुण्यान्दिशि दक्षिणार्मेतरन्येषां देवानाञ्च मन्दिरं मण्टपगोपुरादिलसितं करणीयम् ॥

तथोदीच्यां दिशि भूपालमन्दिरादिकं स्थाप्यम् । ब्राह्मण-क्षत्रियवैश्यशुद्धादीनां भवनादिकं तु वैजयन्तनगरलक्षणोक्तरीत्या वा नगरान्तरलक्षणानुगुण्येन वा तत्र तत्र समुचिते भागे प्रकल्पयेत् । किञ्चेदं नगरं प्रामकार्यकरैः पुरकार्यकरैरन्येरिप शिल्पादिकमेहैः वणिक्प्रभृतिभिः नानादेशागतैर्नानाजातिभिरयुत-संख्याधिकैरुपेतं बहुविधविपण्यादिलसितं च स्थापयदिति सङ्केपेण नन्यावर्तनगरलक्षणार्थो क्षेत्रः ॥ १७५॥ अथ विश्वतितमस्य राजधानीनगरस्य लक्षणम् ॥
सार्वभौमो दयाशीलो धर्मत्राणपरायणः ।
सिद्धासनस्थस्सचिवैर्भूपालाद्यैरभिष्टुतः ॥ १७६ ॥
राजते यत्र तद्धास्तु राजधानीति सोत्तमा ।
सम्रद्रतीरभाग्वापि नदीतीरस्थिताथवा ॥ १७७ ॥
सहस्रत्रयदण्डान्ता वास्तुभूमिरुदाहृता ।
दुर्गावृतामिमां भूमिमथवा भूपमन्दिरम् ॥ १७८ ॥
दक्षिणोत्तरदिग्भागम्रखद्धारेण मण्डितम् ।

अथ विंशतितमस्य राजधानीनगरस्य लक्षणमाइ — सार्वभौम इत्यादिना । यस्मिन्नगरे दयादिगुणोज्जवलः सामन्त-भूपालादिसेवितस्सार्वभौमः सिद्धासनस्थो राजते, तस्य राजधानीति प्रसिद्धं नामिति शिल्पसमयः । सा च समुद्रतीरभाग्यदि विशेषतः इलाष्ट्या । तदलाभे नदीतीरस्था स्वीकार्येति मतिः । तदलाभे कदलीनारिकेलमङ्गीचम्पकादिशृद्धिदायिन्यां वनभूमौ वा नगरिमदं स्थापयेदिति भावः । अयमधमः पक्ष एव ॥

किन्न सहस्रत्रयभूपदण्डप्रमाणोपेता चतुरश्राकृतिरेव वास्तुभूमिरेतत्रगरिनर्माणाय स्वीकार्येति प्रमाणक्रमः । विसादि-शक्तिमस्वे राजधानीमिमां परितः परिखामगाधां स्थापयेत् । अथवा एतत्रगरस्थसावित्रभागभाजो भूपहर्म्यस्यैव तादृशपरिखा- सावित्रे भूषहम्येन्तु पताकाद्येश्व शोभितम् ॥ १७९ ॥ विजयस्तम्भयुक्तं वा सेनाभिरभिराक्षितम् । सामन्तप्रमुखादीनां तत्रैवं स्थानमीरितम् ॥ १८० ॥ धनाकराणां धनिनां चक्रकाणाश्च वासवे । मनोहराणि तुङ्गानि भवनानि प्रकल्पयेत् ॥ १८१ ॥ विवस्तदापभागस्यं स्थानमुक्तं द्विजन्मनाम् । तत्रैव मन्दिरं कल्प्यं दुर्गायाश्च शिवस्य च ॥ १८२ ॥

कल्पनं कार्यम् । किञ्चास्यां राजधान्यां दक्षिणोत्तरयोर्भागयोर्भुख-द्वारद्वयमेव साधिष्ठानगोपुरादि श्थापनीयम् । निर्माणादिकार्य-सौकर्यद्योतनायात्र शास्त्रकारेण तत्त्वेदवभागनिर्देशः प्रतिपादित इति तत्सर्वं स्वयमेवोद्यं शिल्पकार्यक्षै: ॥

किन्न नगरेऽत्र सावित्रभागेऽतिविशालं सार्वभौमालयं पताकादिमण्डनजालमण्डिनमितुङ्गं विजयस्तम्भलसितं वा स्थापयेत्। पूर्वोक्तरीत्या नगरिमदं परितोऽगाधां रिपुभिरलङ्गयां परिस्तां कृत्वा, तत्र तत्र कोणादिभागेषु योधनलोकस्थानं च स्थापयेत्। किन्न तत्रेव सावित्रभागे मार्वभौमभवनस्यान्तिक एव सामन्तभूपालानां मन्त्रिकुलस्य सेनानायकस्यान्येषां राजविश्वास-पात्राणां मवनानि प्रकल्पयेत्। अपि चात्र वासवदेवभागेऽति-धितकानां चक्रकराणामाद्यानान्न मनोहारिणीस्तुङ्गभवनभ्रेणीः प्रसल्पवेत्।।

गणनाथस मन्दस रवेरि च निन्दनः ।
वासुदेवस च हरेर्लक्ष्म्यादीनाश्च मन्दिरम् ॥ १८३ ॥
प्राकारगोपुरोपेतं तटाकाद्यैश्च शोभितम् ।
सोमके राजवन्धूनां वैदयानां मीनके तथा ॥ १८४ ॥
श्द्राणां भृङ्गराजे च मवनानि प्रकल्पयेत् ।
सर्णकारादिसदनं रुद्रके भूधरेऽपि च ॥ १८५ ॥
भागेष्वेतेषु विपर्णीर्विशालाः पण्ययोग्यकाः ।

विवस्वदापभागयोत्रीद्धणानां नानागोत्राणां भवनानि स्थापयेत्। किञ्च तेषां ब्राह्मणभवनानां मध्ये स्थलान्तरे बा दुर्गायाः, शिवस्य विश्वेशादिलिक्समूर्तेः, गणाधिपतेः, षण्मुखस्य, मन्दसूर्योदिनवप्रहरेवानां वा, निन्दिदेवस्य वा, एतेषां सर्वेषां मन्दिराणि गोपुरप्राकारमण्टपतटाकादिसहितानि प्रकल्पयेत्। तथैव तत्रैव भागे स्थलान्तरे केशवस्य हरेर्लक्ष्मीनारायणस्य लक्ष्मी-नरसिद्धारूपिणो वा श्रीरामस्य वासुदेवस्य वा लक्ष्म्यादिनतत्तिहिल्यमहिषीणाञ्च मन्दिरं सगोपुरादि प्रकल्पयेत्।।

अपि चात्र सोमभागे श्वत्रियकुलस्य भवनानि निर्माप-वेत् । मीनदेवभागे वैदयानां विश्वजां सत्कुलजातानां भवनादी-स्थापयेत् । श्वक्रराजभागे श्रूद्राणामावासस्थानं कल्पनीयम् । रुद्रमूषरमागयोरस्वर्णकारलोहकारस्थपतितश्वकादीनां भवनानि कारयेच्छिल्पकार्यज्ञैरनेकास्तुङ्गभूस्थिताः ॥ १८६ ॥ विद्याशाला वैद्यशाला न्यायशालाश्च भूपितः । कियाशाला रङ्गशालाश्चित्रशालादिकास्तथा ॥ १८७ ॥ कारयेच विधानेन शिल्पकार्यविचक्षणैः । भटानामालयश्रेणिराकाशे परिकीर्तिता ॥ १८८ ॥ कुलालादिगृहश्रेणि स्थापयेत्पवने तथा । वाद्यकारादिनिलयानिमत्नभागे प्रकल्पयेत् ॥ १८९ ॥ विद्यभागे नटादीनामालयान्परिकल्पयेत् ।

स्थापयेत । एतेषु भागेषु पूर्वोक्तभूधररुद्रभृङ्गराजमीनसोमाप-विवस्वत्सावित्राख्येषु भागेष्वेवावशिष्टस्थलेषु तुङ्गभूभिस्थाः, बहुविधपण्यजालस्थापनयोग्या विविधविपणिश्रेणीश्च स्थापये-दित्यर्थः॥

अपि चात्रेत्र भागे स्थलान्तरे विद्याशालां, वैद्यशालां, न्यायशालां, क्रियाशालां, तत्तरक्रह्मनशिल्पादिशिलाबोधनशालां, रङ्गशालां, नाटकशालां, चित्रशालामन्याश्च विविधा नगर-योग्याश्च शालाः प्रकल्पयेत् । किञ्च राजभटानां योधादीना-मालयश्रेणीराकाशभागे स्थापयेत् । कुलालाम्बष्टरजकलेख-दाहकादीनां पुरकार्यकराणां निलयान् पवनभागे स्थापयेत् । तथा बाचकारादीनामालयश्रेणि मित्रभागे प्रकल्पयेत् । विह्नदेवभागे गणिकाभवनश्रेणिमेंपभागे प्रकीर्तिता ॥ १९० ॥

मत्स्यग्राहिगृहश्रेणि पुष्पके तु प्रकल्पयेत ।

चर्मकारगृहश्रेणिर्भागे दें।वारिके मता ॥ १९१ ॥

अन्नशालास्तु विविधा भागाष्टकसमीपकाः ।

अथ गन्धर्वभागे वा तां शालान्तु प्रकल्पयेत् ॥ १९२ ॥

आरामभूमिस्सुग्रीवे दन्तके मदिरागृहम् ।

रोगे पुरोहितस्थानं शोषके दर्शनालयम् ॥ १९३ ॥

गजशालां भुजङ्गे तु किन्नरे वाजिशालकाम् ।

भास्करे यात्रिकस्थानमीशाने वृतशालकाः ॥

कारयेनु विधानेन तत्र तत्र महीपतिः ॥ १९४ ॥

नटनर्तकादीनामालयश्रेणि, मेषभागे दासीभवनानि, पुष्पक-भागे मत्स्यमाह्यादिनीचजातीनामालयश्रेणि, दौवारिकभागे चर्मादिकार्यकराणामालयश्रेणि च यथाकमं स्थापयेत् ॥

किञ्च पूर्वोक्तभूधररुद्रादिभागाष्टक एवावशिष्टे समुचिते स्थलविशेषे दीनदरिद्रेभ्यो विविधा अन्नशालाः प्रकलपयेत्। अथवा गन्धर्वभागे तामन्नशालां स्थापयेदिति विकल्पः। सुप्रीव-भागे आरामादिस्थानं, दन्तकभागे सुराविक्रयस्थानं, रोगभागे पुरोहितस्थानं च निर्दिशेत्॥

किञ्च शोषदेवभागेऽत्युमतं द्वादशतलाधिकोपेतं, समन्ततो

प्रामादिमेषु सर्वेषु गोतिश्रान्तिस्थलादिकम् ।
खलश्च निर्दिशेच्छिल्पी मानदण्डेन सर्वतः ॥ २१२ ॥
कालिकद्रव्यराशीनां विक्रयस्थानकं तथा ।
विदुषां परिषत्स्थानमपि कल्प्यं पुरादिषु ॥ २१३ ॥
एन्द्रजालिकभूमिश्च तथान्यांश्च विनिर्दिशेत् ।
इत्यादि बहुधा स्थानं नगरादिषु कीर्तितम् ॥
विज्ञाय शिल्पी तत्सर्वं स्थापयेत्रगरादिषु ॥ २१४ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र

नगरलक्षणकथनं नाम नवमोऽध्यायः॥

गोमहिषादीनां विश्रान्तिस्थलम् , त्रीहितिलचणकाढकगोधूमादि-समीकरणाहाँ खलभूभि, तैलयन्त्रणस्थानस्त्र यथाक्रममानं कल्पयेत् । किस्त्र नगरादिवास्तुस्थानेषु तेषु तेषु वारेषु मासेषु वा तत्तत्स्थलादागतबहुविधपण्यद्रव्यविक्रयस्थानं (किल्लक) च करणीयम् ॥

किञ्ज पुरादिषु विदुषां परिषत्सममेलनस्थानं, ऐन्द्रजालि-कादिकीडाप्रदर्शनाईश्ज स्थलं स्थापनियम । इत्यादिबहुविधस्थान- भेदांश्च तत्रत्यकल्पनाभेदांश्च ये जानते शिल्पकलाविदः त एवैताहश-नगरादिनिर्माणाय योज्या इति भावः ॥ २१४ ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> > पद्मादिनगरलक्षणनिरूपणं नाम नवमा ऽध्यायः॥



#### अथ दुर्गलक्षणकथनं नाम ॥ दशमोऽध्यायः॥

दुर्गाणां स्थापनं प्रायो भूपानामात्मरक्षकम् । तस्माच्छिल्पिगणैः कार्यं न तत्र नगरादिकम् ॥ १ ॥ क्वचिद्यदि कृते तस्य निर्माणं रचयेत्क्रमात् । गिरिकाननभेदेन तद्द्वादशकमीरितम् ॥ २ ॥ तत्र प्रथमस्य गिरिदुर्गस्य लक्षणम् ॥

गिरिसानौ गिरेर्मध्ये मूर्झि वा यत्प्रकल्प्यते । गिरिदुर्गिमिति प्रोक्तं म्रुनिभिक्कास्त्रपारगैः ॥ ३ ॥

#### **॥ दशमोऽध्यायः ॥**

अथेदानीं दुगंलक्षणकथनात्मकं दशमाध्यायमारभते-दुर्गाणां स्थापनिस्थादिना। तत्र तक्ष वङ्गाङ्गादिदेशस्थलेषु दुगस्थापनं तावत्प्रायशो भूपालादीनां, क्षत्रवन्धूनामन्येषाख्य योधादीनां रक्षणार्थमेव। तस्मात्तादशदुर्गेषु पद्मादिपुरलक्षणवत् प्रतेतिलकाराजवीध्याद्युपेतं नगरं शिल्पी न स्थापयेत्। तेषु पर्वतादिदुर्गेषु तावत्तादशभूवैशाल्याद्यसंभवादिति भावः। वथापि किचे दुर्गेषु क्षुद्रपुरादिकं कल्प्यम्। तम् स्थपत्यादयो यथाकमं स्थापयेयुरिति मर्यादा।।

तानि च दुंगीण [गिरिवनादिभेदेन द्वादशसंख्यानि

मध्यस्थदेवप्रासाददेवमन्दिरभूषितम् । मन्त्र्यादिपरिवाराणां भवनाद्यैस्समन्वितम् ॥ ४ ॥ प्राचीमुखं प्रकर्तव्यमथवोत्तरादिङ्मुखम् । भटैः खड्गधरैरन्यैस्समन्तात्संवृताङ्गणम् ॥ ५ ॥

भवन्ति । यथा तत्र तत्र देशेषु गिरिसानी वा गिरिमध्यभागे वा गिरिशिखरभागे वा कल्पितं नगरं गिरिनगरनामभाग्भवतीति प्रसिद्धिः । तादृशगिरिनगरस्य मध्यभागे कुळदेवताळयोपेतं भूपाळ-भवनं निर्मापणीयम् ॥

तच भवनं परितो यथास्यलप्राप्तवीथीर्निर्माय तस्यां
मन्त्रिसेनापतिप्रमुखानां राजकार्यधुरन्धराणां भूपवन्ध्वादीनां,
योधादीनाद्य भवनस्थानादीनि प्रकल्पयेत् । किञ्जैवंरीत्या
गिरिमध्यभागे रचितस्य नगरस्यास्य मुख्यं द्वारं प्राचीमुखमुदङ्मुखं वा कल्पनीयम् । किञ्ज नगरमभितः खङ्गाचायुधधारिभिवीरभटेरक्षिताङ्गणावृतपरिखावीथीयुक्तञ्जस्थापयेदित्यर्थः॥

किञ्चात्र गिरिदुर्गनगरे परिखाविधानङ्कार्यमिति वक्तन्यमेव।
कुतः १ नियमेनैतेषां नगराणां परिखोपेतत्वस्थैव मुख्याङ्गत्वादिति।
तथापि पर्वतशिखरादौ यथाशक्ति गिरिदुर्गनगरमाभितः
परिखासालप्राकाराद्यावृताङ्गणं पूर्वोक्तरीत्या शिखाकोष्ठनलीकस्थापनाईस्थलयोधाच्छादनस्थलदृढकवाटाभेद्याधिष्ठानसिहतं मति-

अथ दितीयस्य वनदुर्गस्य लक्षणम् ॥ वनमध्यगतं दुर्गं वनदुर्गमुदीरितम् । ऊर्ध्वस्थं भूमिभागस्थमन्तस्थं चेति तित्रधा ॥ ६ ॥ ऊर्ध्वस्थं तुङ्गभूमिस्थं भूमिस्थं भूतलाश्रितम् । सुरङ्गाश्रितमन्तस्थं बोध्यं शिल्पपरायणैः ॥ ७ ॥ शिलापरम्परातुङ्गभागस्थे दृढाभित्तिके । रक्षकैर्यामिकैरन्यैः परीते च समन्ततः ॥ ८ ॥

मान् शिल्याचार्यः कल्पयेदिति सङ्क्षेपेण गिरिदुर्गनगरलभ्रणार्थः कथितः । परैरनभिभाव्येऽतिदुर्गमे गिरिशिखरादिस्थलविशेषेऽस्य नगरस्थापनस्योक्तत्वान् । अत्र राजसेवकेतरजनानामात्रासनिल-यादिकरणवैफल्याद्यसुखसंभवप्रसङ्गान्नात् तदुक्तभिति भावः ॥

अथ दितीयस्थ वनदुर्गस्य छक्षणमाह — वनमध्यगतिमिति। वनमध्यविरचितं दुर्गं वनदुर्गमिति। तच दुर्गन्तावत्
ऊर्ध्वदुर्गं, भूदुर्गमन्तर्दुर्गमिति त्रिधा भवति। विधानृसृष्टिवशात्
स्वाभाविकोन्नतस्थले वा शिलादिकार्यकरेर्भृत्यादि।भेरुपर्युपरि
इदकल्पितशिलावलीभिरुन्नते वा स्थले ताइशवैशाल्यादियुतं
यत्कल्पितं तदेवोध्वदुर्गनगरामिति। साधारणभूमिभागाश्रितं दुर्गे
भूदुर्गम। सुरङ्गादिमार्गस्थं दुर्गमन्तदुर्गमिति एतेषामर्थो बोध्यः।

तेषां छक्षणान्याह — शिलेति । पूर्वीक्तरीत्या स्वाभाविको-

दुर्गे प्रागानने स्थाप्यं भूमिपालस्य मन्दिरम् ।
मन्त्र्यादिपरिवाराणां भवनानि प्रकल्पयेत् ॥ ९ ॥
सुरङ्गादुर्गके स्थाप्यं योधायुधधनादिकम् ।
तलाश्रितं तु यद्दुर्गं तुङ्गप्राकारसंयुतम् ॥ १० ॥
नलीकस्थानभाक्षोणेष्वन्तर्द्वाराश्रितं तथा ।
प्रस्तरोक्तप्रमाणेन कारयेदन्यकल्पनम् ॥ ११ ॥

न्नतत्वाभावे कर्ध्वदुर्गनगराही भूमि शिलादिभिरतितुङ्गाङ्कत्वा तामभितः परिलामगाधां च कारयेत् । किञ्च तद्दुर्गमभितः दृढप्राकारभित्तीः स्थापयेत् । एतञ्चतस्वविष दिश्च बहिरन्तश्च यामरक्षकादियोधाङ्गणादीनि च स्थापयेत् । किञ्च दुर्गमिदं प्राचीसुखद्वारं सगोपुरङ्कत्वा मध्यभागे भूपालसिचवादि-भवनानि कल्पयेदित्यर्थः ॥

द्वितीये सुरङ्गादुर्गे तु सर्वथा न मनुष्यागारादीनि स्थापयेत् । परन्तु समरादिसमयेषु भूपयोधादीनां तिरोधान-स्थानम् , आयुधस्थापनस्थानं, धनादिश्रेष्ठद्रव्यस्थापनाईस्थानानि चातिद्वानि रहस्थोपंतानि कारयेदिति भावः ॥ १०॥

तृतीये साधारणभूतलाश्रितदुर्गे तु अगाधपरिखावृतवास्तुके कानि लक्षणानीत्याकाङ्क्षायामाह — तलाश्रितमिति । वन-मध्यभागे स्थापितं वनदुर्गिमिदं तुङ्गप्राकारिभित्त्यावृतं कृत्वा अथ तृतीयस्य सिळळ दुर्गनगरस्य ळक्षणम् ॥
पारावारेण नद्या वा संवृतं स्थलप्रत्तमम् ।
काथितं शिल्पशास्त्रज्ञैनीम्ना सिळळ दुर्गकम् ॥ १२ ॥
भूपालस्येच्छया कार्यमन्तर्दुर्गप्रकल्पनम् ।
दुर्गभित्तेरुभयतस्तूपकुष्यसमिन्वतम् ॥ १३ ॥

विशेषतः कोणेषु प्राच्यादिष्विषि स्थानमागेषु शतहन्याद्यायुध-स्थापनस्थलं तत्र तत्रान्तद्वीरभागेषु समरादिसमयेषु रक्षाकरं कल्पनाजालक्ष कल्पयेत् । किक्क दुर्गस्थास्य मध्ये भागे भूपालादिभवनानि विविधशालादिकक्ष यथाक्रमं स्थापयेत् । कचित्तु स्थले एतादशदुर्गस्थान्तर्विहिर्थथाभूलामं क्षुद्रमुपपुरं वा प्रस्तरनगरोक्तलक्षणोपेतं वा शिल्गी कल्पयेदिति केपाब्चिदाशयः॥

अथ तृतीयस्य सिंहिछदुर्गनगरस्य छश्रणमाह — पारा-वारेणोति । समुद्रेण वा, नद्या वा महत्या, महता जलाशयेन वा यद्विशालस्थलमावृतं, तच स्थलं वित्यतं दुर्गनगरिनमीणमिष सिंहिलदुर्गनगरिमिति शास्त्रज्ञा वदन्तीत्यर्थः । इदमेव द्वीपदुर्ग-मिति केचित् ॥

किञ्चात्र दुर्गकरुपनप्रकारस्तु भूपालेच्छाधीनः । कथमिव १ पूर्वोक्तागाधसमुद्रजलाशयादितरङ्गावृतायां अस्यां द्वीपभूम्यां नगरपरिखावदस्यापि परिखानिर्माणङ्करणीयम् ॥ मध्यस्थराजभवनममात्य।दिस्थलोज्ज्वलम् । स्थलानुकूलतः स्थाप्यमन्यवासादिकं पुनः ॥ १४ ॥ सेनावासं ससम्भारं स्थापयेच समन्ततः । ससालं सहितं वीरैर्यामिकैस्तटरक्षकैः ॥ १५ ॥

अथवा एतन्मध्यस्थानगतभूपतिभवनं परित एव तादृशागाध-परिखाकल्पनं वा स्थापनीयम्। अथवा स्थलद्वयेऽपि परिखाकल्पनं वेति विकल्पः। तन्नेतृसौकर्यद्योतक इति भावः। सर्वथाऽत्र कल्पनीयदुर्गाभित्तेरुभयपक्षेऽपि उपभित्त्यादिवज्ञादिकं स्थापयेत्। इतः ? अत्यन्तद्गुर्ह्यापादनाय, चिरकालस्थितये च । किञ्च नगरपरिखापेक्षयाऽस्य दुर्गस्य इदमेव मुख्यं वैलक्षण्यं वोध्यम्। किञ्चात्र दुर्गमध्यभाग एव भूपालभवनमभितोऽमात्यसेनेशयुवराज-प्रमुखानां भवनानि स्थापनीयाति। आपि चात्र सलिलदुर्गनगरे लभ्येत यदि विषुलं स्थलं, तदा तत्र मानुषनगरवद्वा पुरवद्वा महानगरं क्षुद्रनगरमथवा नानाजातिजनगृहसिद्दतं विषण्यादि-विविधशालावलीभिरुपेतं च करणीयमिति।।

किञ्चात्र दुर्गे क्षे।णीपतिभवनसमीपे वा स्थलान्तरे समुचिते सेनानिवेशः स्थाप्यः । कीटशलक्षणोपेतः ? क्रीहिपलाल-तण्डुलाढकमुद्गगोधूमचणकमरी।चितैलभाण्डादिसंभारभारितः । किञ्च पूर्वोक्तरीत्या अत्रत्यराजभवनमभितः पुरमभितम्ब परिखा- अथ चतुर्थस्य इरिणदुर्गस्य लक्षणम् ॥
सिलेलैस्तरुपण्डैश्र लताद्येश्र विवर्जिते ।
दुष्प्रवेश्ये स्थले तुङ्गे सोपानालिसमन्विते ॥१६॥
निम्ने वाऽथ स्थले क्लप्तमिरिणं दुर्गमिष्यते ।
दुर्लङ्घ्यामरिसेनाभिरभेद्याश्च समन्ततः ॥१७॥
परिखां पृथुसालाश्च कल्पयेच्छिल्पकमीवित् ।

करुपने किलेडिप एकादिप्राकारसमावृतवीध्युपेतं दुर्गतटपुर-तटादिस्थललक्षणशीलैः कुन्ताचायुधधारिभिः यामरक्षकैवीर-भटैश्च रक्षणीयसिन्नवेशसिहतं शिल्पी करुपयेदिति सलिलदुर्ग-नगरलक्षणं सङ्क्षेपेणोक्तम् । अन्यत्सर्वं शिल्पचतुरैरेव स्वयमूह्य करूपनीयमिति भावः ॥ १५ ॥

अथ चतुर्थस्य इरिणदुर्गस्य लक्षणमाह — सिल्लैरिति । सिल्लिर्हेश्चेलेताभिश्च हीने प्राणिभिर्दुष्प्रवेश्ये तुङ्गे वा निम्ने वा स्थले कल्पितं दुर्गमिरिणदुर्गमित्युच्यते । स्वभावतस्तुङ्गेऽपि स्थले भवनाद्यर्थं पुनरिप सोपानपरम्पराभिरुन्नतत्वं कार्यम् इति समयः । अथवा एताद्दशइरिणदुर्गे निम्नस्थलस्यापि ताद्दशभवनादिनिर्माणोचितसोपानपङ्किरचना स्थाप्येति क्रमः । अरिभिरलङ्क्यानमायुधादिभिरभेद्यामगाधां परिखामुत्तुङ्गप्राकारं चात्र वास्तुस्थले क्रमाद्रचयेत् ॥

तन्मध्ये भूमिपालस्य द्वारोपद्वारसंयुतम् ॥ १८ ॥
नानाञ्चालासमोपेतं निलकादिस्थलान्वितम् ।
प्रच्छन्नमार्गसंयुक्तं भवनं रचयेद्बुधः ॥ १९ ॥
मन्त्र्यादिपरिवाराणां भवनानि समन्ततः ।
सेनास्थानं ससंभारं सायुधं यंत्रगर्भितम् ॥
योगो द्रतरस्थेन मार्गेणास्य सुरक्षकः ॥ २० ॥

किञ्चात्रापि नगरमध्यभागे भूपालहर्म्यमुक्त करणीयम । कीद्दशलक्षणान्वितम् १ द्वारोपद्वारयुनमत्यन्तरभणार्थे बद्धद्वारोपेत-मित्यर्थः । तत्र च प्रथमतः पूर्वभागे तुङ्गमेकं द्वारं कल्पयित्वा, तत्पश्चाद्वागे तद्वदेव द्वारान्तरम् तदन्तः पुनरपि द्वारान्तर-मित्यादिक्रमेण भवनिर्माणानुकूलं प्रतिदिशं सप्तद्वारस्थापनं वा कार्यमिति भावः !!

किञ्च तद्भूपहर्म्यं नानाशालान्वितं तत्ति हिक्कोणेषु नलिक-कुन्ताद्यायुधस्थापनस्थलेषितं भवनान्तः सुरङ्गादिप्रच्छन्नमार्गोपितञ्च स्थापयेत् । किञ्चात्र दुर्गे समुचिते स्थले सेनास्थानं ससंभारं नानायुधनिर्माणस्थापनस्थानसहितं त्रीहिपलालतण्डुलाढकतेलादि-द्रव्यराशिस्थापनस्थानोषेतं बहुविधयन्त्रगर्भितं रिपुभिरज्ञात-रचनोपेतं च स्थापयेदित्यर्थः ॥

किञ्च इरिणदुर्गस्यास्य प्रवेशमार्गी भटादिरक्षासहितः बहु-

अथ पञ्चमस्य दैवतदुर्गस्य लक्षणम् ॥
किचिद्ध्धरमार्गेषु नद्यास्तीरादिषु स्थलम् ।
सहजागाधपरिखासंदृतं तत्तु दैवतम् ॥ २१ ॥
तत्रैव दुर्गनगरं स्थापयेतस्थलयोग्यकम् ।

दूरस्थेन देशमार्गेणोपेतः कल्पनीयः। तस्मादत्र भूपालसिचवसेने-शादिराज्यकार्यकारिणामेवावानस्थानकल्पनं विहितम्। निषि-द्वश्चेतरजनभवनादिकल्पनामिति भावः। किश्चेदं इरिणदुर्गे इतरजनानामत्यन्तासौज्यप्रदिमत्यादि इरिणदुर्गेलक्षणपदेनैव प्रतीयत इति भावः॥ २०॥

अथ पद्धमस्य दैवतदुर्गस्य लक्षणमाह— क्वचिदिति। भूम्यां किचित्प्रदेशे पर्वतसमीपस्थलेषु वा महानद्यादितीरभागेषु वा वनमध्यादिप्रदेशेषु वा जगत्सृष्टिकमतस्खाभाविकागाधपरिखावृतं स्थलं प्रायशो लभ्यम् । तादृशस्थले सार्वभौमादिभिभूपालैर्दुर्गं करणीयम् ॥

किञ्जेवंरीत्या स्वाभाविकपरिखावृतस्य तथ्य वास्तुस्थलस्य यदि वैपुल्यादिकं तदा तदनुकूलं राजभवनादिमात्रं वाडन्येषां जनानामावासभवनसहितं वा दुर्गसंविधानं रचयेदित्यर्थः ॥

किञ्च सर्वथा तामेव स्वाभाविकां परिखां स्थलानुकूलं

युग्मायुग्मपदोपेतं द्वारोपद्वारसंयुतम् ॥ २२ ॥ सप्राकारं ससैन्यश्च मध्यस्थक्षत्रमन्दिरम् । योधावाससमोपेतमायुधागारसंयुतम् ॥ २३ ॥ एकानेकतले।पेतशालाभिश्च सम्रुज्ज्वलम् ।

नवीकृत्य तन्मध्ये तादृशवाम्तुस्थलानुकूछं भूपभवनसाचिवादिवास-स्थानानि यथाक्रमं रचयेदित्यर्थः ॥

तश्च राजभवनं की दृशलक्षणान्वितम ? युग्मायुग्मपद्रोपेत मिति । युग्मपदानि तावन् भवनान्तः करुग्नीयशालादीनामन्येषाळ्ळत्वरादीनां च परस्परभिर्त्यादिमेलनस्थानानि । अयुग्मपदानि तु तादृशचत्वरादिभिः शालादीनामसंमिलितानि
तलानि । पदानीमानि तावन् विवादादिसमयेषु बहुजननिवेशाद्दाणि । समरादिसमयेषु च बहुविधोपकारकाणीति भावः ॥

अत एताह्येषु युग्मायुग्मपदेषु उपरिभागेषु योधायुधा-दीनि स्थाप्यानीति केचित् । अत एताह्ययुग्मायुग्मपदेषितं पूर्वोक्तरीत्या द्वारोपद्वारसंयुतं, एकादिबहुप्राकाराष्ट्रतं, प्रतिप्राकारं सेनानिवेशस्थळसहितस्त्र कल्पयेदिति पूर्वेणान्वयः ॥

किञ्च तत्र राजभवनमध्ये वा तत्पार्श्वे वा स्थलान्तरे आयुधागारं स्थापनीयम् । राजकीयावरोधहर्म्याणि, भूपावास-हर्म्याणि च एकादिपञ्चभौमावधिकानि, प्रतिभौमं बहुशाला-सहितानि च कल्पनीयानीति समयः ॥ मन्त्र्यादिपरिवाराणां भवनाद्येश्व संयुतम् ॥ २४ ॥
अथ एकमुखद्विमुखचतुर्मुखदुर्गलक्षणम् ॥
नदीनदीश्वतीरे वा गिरिसानो समस्थले ।
चतुरश्रं कृतं दुर्गमेकाननमुदीरितम् ॥ २५ ॥
अगाधां परिखाङ्क्षयीदलङ्ख्यामरिसैनिकैः ।
द्वारोपद्वारसंयुक्तं नलीकस्थानशोभितम् ॥ २६ ॥

किञ्चेताहशदैवतिदुर्गेऽमात्यादिपरिवाराणां मौर्वे संस्थाना -दिकं बहुकल्पनोज्ज्वलं स्थलानुकूलं भूपमन्दिरं परितस्तत्समीपां एव वा रचयेत् । अपि च पूर्वे करीत्या एताहशस्त्राभा-विकपरिखावृतदुर्गमध्यस्थापितराजभवनमभितो दुर्गान्तरोपपुरादि-कल्पनादिकं तत्तत्स्थलविभवेच्लाधीनं कल्पनीयमिति शिल्पसमय-विदः ॥ २४॥

अथेकमुखादिदुर्गत्रयलक्षणं विशिनष्टि — नदीति । एकमुखादिदुर्गनिर्माणाय वास्तुभूामस्तावत्प्रायशो नदीतीरगता वा समुद्रतीरगता वा गिरितटभूमिगता वा भवितव्या। सा च भूस्समस्थला चतुरश्रा च स्वीकार्येति मितः । तामिमां स्वीकृतां वास्तुभूमि अरिभिरलङ्घ्यागाधपरिखावृतां कृत्वा तन्मध्ये भूपालभवनं स्थापयेदिति क्रमः॥

की इशलक्षणान्वितं भूपभवनम् ? पूर्वोक्तशैल्या द्वारोपद्वार-

प्राकारपश्चकोपेतं दिग्भद्रेण विराजितम् ।
मध्यस्थभूपसदनमावृतं मन्त्रिहर्म्पकैः ॥ २७ ॥
क्टकोष्ठादिसहितमनेकाद्वालसंयुतम् ।
एकाननन्तु प्राङ्निष्ठं दिमुखं दक्षिणोत्तरम् ॥ २८ ॥
चतुर्वक्त्रश्चतुर्दिक्स्थं दुर्गस्यास्य विधीयते ।

संयुर्त नलीकाद्यायुधस्थापनस्थानसहितं प्राकारक्षयेण वा प्राकार-पद्धकेन वा समन्ततः क्रमशः संवृताङ्गणं क्ट्रकोष्ठादियुत्तेमकादि-सप्तभौमविराजितम् । पुनः कथंभूतमः दिग्भद्रेण विराजितम् । दिग्भद्रस्तावत्तत्र तत्र सौधभित्त्याग्रुपीरभोगेषु कल्पनीयक्षुद्र-विमानपञ्जरादिरचनाविशेषः, तेनोपेतमित्यर्थः ॥

किञ्चेतादृशलक्षणान्त्रितनृषभवनस्य बहिः प्रदेशे प्राकारे सचिवभवनानि, द्वितीयशकारे सेनापिततदीयभवनानि, तृतीय-प्राकारे न्यायवित्प्रमुखाणां सुहृदां राजवन्धुवर्गजनानाञ्च भवनानि, चतुर्थप्राकारे भिषम्बरपुरोहितादिसदनानि, पञ्चमशकारे शुद्धान्त-रक्षकयामरक्षकयोधदूतलेखवाहकप्रमुखाणां विविधभृत्यवर्गजनानां निल्यांश्च स्थापयेदित्येवं क्रमश्च वोध्यः।।

किञ्जेतादृशभवनावलीभिर्बहुविधशालादिभिर्विपण्यादिभिश्च विराजितामेदं दुर्ग विधा भवति । यथा — एकमुखदुर्गम्, दढार्गलसमोपेतकवाटद्वयशोभितम् ॥ २९ ॥ सोपकुड्यां दुर्गभित्तिं रचयेदश्मिनभराम् । स्थलानुकूलतः स्थाप्यमन्यावासस्थलादिकम् ॥ ३० ॥ अथ नवमस्य कूर्मदुर्गस्य लक्षणन् ॥ प्रलोभनाय श्रत्रूणां स्तम्भनाय च युक्तितः । वनमध्ये गिरेस्सानौ कल्पितङ्कूर्मदुर्गकम् ॥ ३१ ॥

हिमुखदुर्गे चतुर्मुखदुर्गञ्चेति । पुरन्दरिद्दिशि स्थापितेनैकेन मुखद्वारेणो-पेतं एकमुखदुर्गिमिति दक्षिणोत्तरमुखयोः स्थापितेन मुखद्वारद्वयेनोपेतं हिमुखदुर्गम् । प्राच्यादिचतुर्दिङ्मध्यभागे समचतुरसूत्रं वा स्वक्तिकाकाररीत्या परस्परं किंचिद्वयत्यस्तस्थलस्थितं वा स्थापितेन मुखद्वारचतुष्केणोपेतं चतुर्भुखदुर्गम् इत्यन्वर्थनाम वोध्यम् । एतं। द्वरा-दुर्गत्रयेऽपि पूर्वोक्तप्राकारपञ्चकाद्यावृतत्वमवद्यं करणीयभिति शिल्पसमयः ॥

अपि च तादशहारं तादशारीलमधिष्ठानादिकवादद्वयसिहतं च कल्पियत्वाऽत्यन्तदाढ्यादिकारिणीं मुखिभात्तं दुर्गिभित्ति।भिलितां कारियत्वा दृढशिल्पावलीभिः कवाचितमुखभद्रसिहतद्व स्थापयेन्। यदि स्थलवैशाल्यादिविभवः तदनुक्लमत्र दुर्गे क्षुद्रनगरलक्षणा-न्वितानि वा महानगरलक्षणान्वितानि वा इतरजनावासभवनादीनि च यथाक्रमं स्थापयेदिति संक्षेपेण लक्षणमुक्तं भवति॥ ३०॥

अथ दूर्भदुरी छक्षणमाह -- प्रलोभनायेति । सार्वभौमादि-

इष्टिकाभिदिक्खण्डैश्रणवस्त्रपटादिभिः । प्रच्छन्नमार्गसंयुक्तं कल्पनं यन्त्रगर्भितम् ॥ ३२ ॥ पश्चैषस्सालकैर्युक्तं पङ्काद्येश्र समन्वितम् । तात्कालिकं कल्पनश्च परमोहकरं परम् ॥ ३३ ॥

मिर्भूपालैः किचित्स्वात्मवैरिवृन्दप्रतारणार्थं समरादिसमयेषु युक्तया आयुधादिभिस्तांश्च रिपूंग्तम्भीकर्तुश्च क्षममिष्टिकादारु खण्डचणपटादिभिस्तात्कालिकः किल्पतः स्थलविशेषः कूर्मेदुर्ग-मित्युच्यते । पतत्तु दुर्गं वनमध्यस्थले वा गिरिसानुभागे वा कल्पयित्वा तदन्तर्वद्वविधयन्त्रगभितं प्रतारणस्थलञ्च स्थापयित्वा तद्दारेषु सुरङ्गादिप्रचलन्नमार्गञ्च रचयेदित्यर्थः ॥

किञ्चैतादशदुर्गमभितः पङ्कष्परागादिचयेवी भित्तिश्रमकरसुधाधविलितदारुखण्डादिकित्पतसालैरावृतं वा रचयेत्। एतादशलक्षणान्वितं तात्कालिकमस्थिरं दुर्गमुद्धीक्ष्य रिपवस्ते तु श्रमाष्ट्रढदुर्गमिति श्रान्तियुतास्स्वसैनिकायुधादिप्रेरणवशाद्वयर्थीकृतबला
भवेयुरिति भावः। तदन्तःस्थलवर्तिनो नरपालादयस्तु ताद्दशरिपुसेनानिरोधक्षण एव पूर्वोक्तप्रच्लन्नमार्गेण बिद्दिनिष्क्रम्य
दुर्गान्तरमुरुबलं रक्षकमाश्रयेयुरिति समरकलाकोविदः॥

तस्मादेतदर्थक्काल्पतस्यास्य कूर्मदुर्गस्य पांसुदुर्गं पक्कदुर्ग-मिति च नामान्तरं केचिदुशन्तीति मति: ॥ ३३॥ इ. इ. 26 अथ दशमस्य पारावतदुर्गस्य लक्षणम् ॥
सञ्जाते तुम्रुले युद्धे स्वयमागत्य भूमिपः ।
स्वात्मरक्षादिकं कर्तुं कृतं तात्कालिकं स्थलम् ॥ ३४॥
पारावतारूपं निर्दिष्टं दुर्गलक्षणपण्डितः ।
स्यन्दनैर्वारणेरश्वेयोंधेरायुधधारिभिः ॥
पिरतो रक्षितं दुर्गं मूलसैन्यैरनेकधा ॥ ३५॥

अधैकादशस्य प्रभुदुर्गस्य स्रक्षणम् ॥ वनमध्ये गिरेस्साने। दुष्प्रवेश्यस्थलेऽथवा । अगाधपरिखोपेतं क्षुद्रपुर्या समन्वितम् ॥ ३६ ॥

अथ पारावतदुर्गे छक्षणमाह — सञ्जात इति । मिथो भयहरसमरसंभवे सञ्जाते सति कश्चिद्भूपितः स्वात्मरक्षणार्थं रथादिचतुरङ्गसेनावलाभिरिक्षतं तात्कालिकं यत्स्थलं करोति, तत्पारावतदुर्गिमिति उच्यत इति दुर्गेलक्षणज्ञा वदन्तीति भावः ॥

तत्रापि तादृशसेनास्थापने प्रथमतः स्वन्द्नबलस्थापनं तद्नतवीरणपङ्क्तिस्तद्नतवीजिश्रेणिस्तद्नतः पदातिरायुषधार्गत्येवं पङ्क्तिशः स्थापनकमाद्यो महाभारतरामायणस्कान्दादिषु प्रति-पादिता द्रष्टव्याः ॥ ३५ ॥

अथ एकादशस्य प्रभुदुर्गस्य लक्षणमाह — वनमध्य इति । वनमध्ये वी गिरिसमीपतले वा अन्यत्र दुरिधगमे स्थले एकाननेन संयुक्तं द्वारोपद्वाररश्चितम् ।
मध्ये छन्नपथोपेतं प्राकारद्वादशावृतम् ॥ ३७ ॥
क्षुद्रोपक्षुद्रकर्णाळ्यं विमानैराप मण्डितम् ।
मध्यस्थभूपभवनं दुर्गान्तरसमावृतम् ॥ ३८ ॥

वा किल्पतं दुर्गं प्रभुदुर्गनामभाग्भवित । कीद्दशलक्षणान्वितं प्रभुदुर्गिभिति चेदाह — समन्ततोऽगाधपरिक्षासंवृताङ्गणं, वास्तुमध्यभागे चतुर्भुक्षनगरवत्प्रतोलिकाशताद्व्यक्षुद्रपुर्युक्तं प्राच्यां
वोदीच्यां वा मुखद्वारेणैकेनातितुङ्गगोपुरेणोपेतं पूर्वोक्तरीत्या तत्र
तत्र दुर्गादिस्थलेषु सर्वत्र द्वारोपद्वारकल्पनावशादिशिभरभेद्यं
मध्यभागे समुचिते स्थले सुरङ्गादिच्छन्नपथसहितं च । पुनः
कीदृशम् ? दुर्गिमदं तावत् द्वादृशप्राकारभित्तिसमावृतं नगरमध्यभागाख्यवास्तुनाथस्थलकिष्यतभूमिपालभवनमञ्जलम् ।
तादृशभूपभवनं परितो दुर्गान्तरकल्पनञ्च कार्यमिति भावः ।
दुर्गान्तरं नाम परिखान्तर्गित्यर्थः । तादृशपरिखायाः बहिःस्थितपरिखायाश्च मुखद्वारं क्षुद्रोपक्षुद्रकर्णाद्यं कार्येत् ॥

कर्णस्तावत्तत्र तत्र दुर्गभित्तिषु त्रिकोणवर्तुलचतुरश्राकार-यूषकाख्यकल्पनाविशेषः कलरवावासस्थानम् । कर्णप्रमाणहीनः श्चद्रकर्णः । तस्मादिप हीनप्रमाणक उपश्चद्रकर्णः । तैस्सिहत-मित्यर्थः । किञ्च अष्टस्विप दिशासु विमानाकारश्चद्रगोपुरसिहत-दुर्गभित्तिमत् ॥ युग्मसंख्यकत्राटादियुक्तभागत्रयोज्ज्वलम् । ससैन्यं सायुधागारं चिरसंभारसभृतम् ॥ योधयंत्रस्थलोपेतं प्रभुदुर्गमुदीरितम् ॥ ३९ ॥ अथ द्वादशस्य युद्धदुर्गस्य लक्षणम् ॥

भूपालैर्देशसीमान्ते दुष्प्रवेशस्थलेऽथवा । युद्धार्थं कल्पितं दुर्गं युद्धदुर्गमितीर्यते ।। ४० ।

अपि च ताहशमुखद्वारस्य पूर्वभागेऽन्तर्भागे बहिश्च स्थानत्रयस्थलेष्वपि द्विद्विकवाटसहितद्वारान्तद्वीरकल्पनाविशेष-सहितत्वमपि अरिवलाभेद्यरक्षणार्थं चेति । तत्संयुतं ताहश-मुखद्वारमेकिमिति यावत । किञ्चास्य दुर्गस्य मध्यमभागे राजभवनसभीपे वा समुचिते स्थले यन्त्रनिर्माणस्थलमायुध-निर्माणस्थलं चिरकालोपभोग्यबहुविधसंभारभरितसेनानिवेशस्थलं योधानामावायस्थलं च युक्तया शिल्पी कल्पयेदिति भावः ॥

एताद्यालक्षणान्वितं प्रभुदुर्गनामक्रमिति पूर्वेणान्वयः। पूर्वोक्तदुर्गगणादस्यैताद्दशभेदाः, भेदान्तराणि च स्वयमेवोद्या-नीति प्रभुदुर्गलक्षणार्थः प्रतिपादितः॥ ३९॥

अथ द्वादशस्य युद्धदुर्गस्य लक्षणमाह — भूपालैरिति । भूपालैस्सार्वभौमादिभिस्खदेशसीमान्ते वा दुष्प्रवेश्ये स्थलान्तरे वा प्रायशो युद्धार्थक्कतं दुर्गं युद्धदुर्गमिति व्यवद्वियते । कीदश- महादुर्गसमोपेतं नलीकस्थानभीकरम् । युद्धभित्त्यङ्गणोपेतमन्तर्वा बहिरेव वा ॥ ४१ ॥ कोणाष्टकं कोणपट्कमथवा स्थलयोग्यकम् । छन्नमार्गेरनेकैश्र सोपानावलिभिर्युतम् ॥ ४२ ॥

लक्षणान्वितम ! परिखान्तरापेक्षयाऽत्यन्तमगाधया परिखया वैपुल्याधिक्ययुत्तया संयुर्त स्थलं महादुर्गमित्युच्यते । तादृशमहा-दुर्गेण समन्ततस्संवृतम् । किञ्च तादृशकुड्यदुर्गस्थोपरि रिपु-सेनानिरासाय नलीकाचायुधस्थापनस्थलं कल्पनीयमित्यर्थः ॥

किश्व तादशदुर्गभित्तेः बहिःस्थले वाऽन्तः स्थले वोभयत्न वा महाशाला वास्तुभू स्यतुगुणं स्थापनीया । तत्राप्येको नियमः । अन्तः कल्पिता शाला नानाजनवासाही । बहिः कल्पिता तु केवलं योधादियुद्धशीलानां निवेशार्थमिति विवेकः । किश्व तादशशालाङ्गणं तु अष्टकोणषट्कोणभूमिकल्पितं वा समतलस्थितं दुर्गाकारबद्धा करणीयमिति यावत ॥

किक्चास्य युद्धदुर्गस्य मुखद्वारभेकं वा मुखद्वारद्वयं मुखद्वार-चतुष्कं वा नृपेच्छया कार्यमिति भावः । किञ्चात्र बहुद्वार-कल्पनस्य समरादिसमयेषु भयंकरत्वादस्य दुर्गस्य मुखद्वारमेक-मेवालिमिति शिल्पविदः । तादृशमुखद्वारस्य च सुरङ्गादिकल्पनं सोपानपङ्किच्छादितं च करणीयम् । कुतः १ समरादिसमयिद्व- मध्यस्थराजभवनं सालद्वादशकाष्ट्रतम् ।
मन्त्र्यादिभवनोपेतं चिरसंभारपूरितम् ॥ ४३ ॥
बहुभिर्दुर्गकुटाख्यैः कल्पनैश्च समन्वितम् ।
वराकनसमोपेतं बहिइशालासमान्वितम् ॥ ४४ ॥

प्रदत्वात । केन प्रकारेण १ तादशसुरङ्गादिवर्तमेना वैरिसैनिक-निरसनादिबहुविधविजयकार्योपयोगिभटादिसञ्चरणविशेषात् । एव-मेव नगरस्य वीथीकूटप्राकारमुखभागस्य मध्यभागस्थितस्य राजभवनस्य च सुरङ्गाद्याच्छादनमार्गकल्पनमाप्तजनवर्गेविरचय्य तत्रेतरजननिरासाय योधादीश्च स्थापयेदिति भावः ॥

किश्चेदं युद्धदुर्गं प्राकारद्वादशकेन क्रमेण किश्चिरिकश्चिर द्वीनतुङ्गादिप्रमाणकेन संवृतङ्कत्वा पूर्वोक्तरीत्या प्राकारपञ्चके स्थले भूपालसचिवसेनेशादिभवनानि कृत्वा अवशिष्ठेषु प्राकार-स्थलेषु इतरजनानां चातुर्वण्यानामावासस्थानानि च कारयेदिति भावः । किञ्चेवमत्र युद्धदुर्गनगरे ब्रीहितण्डुलाढकादिसंभारादीं-श्चिरकालपोषणकारिणस्तत्र तत्र निषद्यादिसमुचितस्थलेषु संगाद-येत पुञ्जीकुर्यग्दित्यर्थः ॥

किञ्चेवमत्र युद्धदुर्गे इतरजनानां पौरजनानामावास-भवनादिकरूपनं तु नृपेच्छाधीनभिति शिरूपसमयः। किञ्च पूर्वोक्तेपूत्तुङ्गप्राकारद्वादशकभित्त्यादिभागेषु दुर्गकूटाख्यं करूपनञ्च वीथीषु क्षुद्रवीथीषु ग्रुखभद्रकमण्डितम् । युग्मसंख्यकबाटादियुक्तभागत्रयोज्ज्वलम् ॥ ४५ ॥ नानाजातिगृहोपेतं भूपालस्येच्छयाऽथवा ।

स्थापयेत । दुर्गकूटो नाम आधोरणिनवेशनाईस्थलवहूरतरभूभाग-स्वरूपादिनिरीक्षणार्थं कल्प्यमाना वेदिरुच्यते । ताभिस्सिहित-मिति पूर्वेणान्वयः । किञ्च वराकनं नाम तत्तत्समयनिवेदकघण्टा-वादनस्थलम् । तेन चोपेतिमित्यर्थः । इदञ्च लक्षणं पद्मकसर्वतो-भद्रवेजयन्तराजधान्यादिषु वाच्यमिति हृदयम् ॥

किञ्चात्र दुर्गाद्वहिः प्रदेशे महामागसमीपे जनानां विश्रान्त्यर्थं कल्पनीयमहाशालादिकं करणीयम् । किञ्च नगरेऽस्मिन् प्रतीलिकासु वीथाष्ट्वपि श्रुद्रवीथीषु तत्र तत्र वीध्यन्तरारम्भस्थले चतुरश्राकारा वा वर्तुलाकारा वा श्रुद्रमण्टपाद्यश्च स्थापनीयाः । किञ्चेदं दुर्गं युद्धदुर्गनगरं नगरमुखद्वारभागे राजभवनमुखद्वारभागे च पूर्वोक्तवद्त्यन्तदार्ह्यापाद्दनाय द्विद्विकवाटसहितद्वारभाग- त्रययुतञ्च कल्पनं मञ्जुलं स्थापयेत् ॥

पूर्वोक्तमहापरिखाभित्तरन्तभीगे काल्पतजनावासस्थानानामधोभाग एव नगरजलधाराप्रसारणमार्गस्तद्पेक्षयाऽगाधवदुर्गभाकरणीय इति लक्षणमेतद्पि पद्मकादिनगरेष्वपि कल्पनीयभिति भाव: ॥

## शालाभित्त्यङ्गणोपेतं तत्र तत्र च वास्थेले । दुर्भेद्यमरिसेनाभिर्यन्त्रगर्भितकुड्यकम् ॥ ४६ ॥

#### इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे

दुर्गलक्षणकथनं नाम दञ्चामस्सर्गः (अध्यायः) ॥

किञ्चात्र युद्धदुर्गनगरे मतिमाञ्चिरुभी प्राकारभित्त्यादि-स्थिलेषु उपकुड्यादिकं तत्र तत्र वैरिनिरसनार्थे नानाविधयन्त्र-स्थापनमन्यच बहुविधरक्षाकरं स्थानविशेषद्ध स्वीयकौशल्युक्तयादि-भिरूह्य यथाक्रममारिभिरभेचञ्च कारयेदिति सङ्केषतो दुर्गलक्षणा-दीनि प्रतिपादितानि ॥ ४६॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> > द्वादशिवधदुर्गविधानकथनं नाम दशमोऽध्यायः॥



## अथ देवप्रासादभूमानकथर्न नाम एकादशोऽध्यायः ॥

देवानां वास्तुभूमिस्तु प्रायो दैध्यान्विता मता।
पुरस्य मध्यभागे तु चतुरश्रापि सा मता।। १।।
चतुरष्टकभागाख्यो निर्णयः परिकीर्तितः।
चतुस्सप्त चतुष्पद्वा चतुःपश्चापि वा क्वचित् ।। १॥

#### ॥ एकादशोऽध्यायः ॥

अथ देवप्रासादभूमानलक्षणकथनात्मकमेकादशाध्याय-मारभते — देवानामिति । देवालयनिर्माणाय वास्तुभूमिस्ताव-त्प्रायशो दैर्द्यान्वितेव प्रशस्ता मता । कैलासनित्यमङ्गलमामादिषु स्वस्तिकपद्मकसर्वतोभद्रकादिनगरेष्विप वास्तुमध्यभागे यदि तादश-देवतागारकल्पनं तदा तादशमध्यप्रदेशेषु चतुरश्रप्रमाणभूमिरिप स्वीकार्या न दोषायेति भावः ॥

अथ दीर्घवास्तुभूमेः चतुरश्रवास्तुभूमेश्च कीद्दशं लक्षण-भित्याकाङ्कायामेतयोर्लक्षणं स्पष्टं विश्विनष्टि — चतुरष्टकेत्यादि-श्लोकद्वयेन ॥

> वैशास्ये चतुर्भागो दैध्यें उष्टभागः १ वैशास्ये चतुर्भागो दैध्यें सप्तभागः २ s. s. 27

दीर्घनास्त्विति श्विल्पज्ञैः कीर्त्यते देवतालये । समां समां वास्तुभूमिश्चतुरश्रां विदुर्वधाः ॥ ३ ॥ पश्चाशदण्डकं वापि शतदण्डमथापि वा ।

वैशाल्ये चतुर्भागो दैध्ये षड्मागः ३ वैशाल्ये चतुर्भागो दैध्ये पक्रमागः ४

इत्येवं लक्षणान्वितं दीर्घवास्तुस्वरूपं चतुर्विधं शिल्पशास्त्रकोविदैरुक्तमिति भावः । यदि वैशाल्ये चतुर्भागो दैर्ध्ये च चतुर्भागप्रमाणकस्तदा तां तु वास्तुभूमि चतुरश्रामिति च प्राहुरित्यर्थः ।
जनादैननारायणचन्द्रशेखरपशुपतिप्रमुखानां प्रधानदेवमूर्तीनां
लक्ष्मीगौर्यादिप्रधानदेवीविम्बानां च गर्भगेहादिकं न वर्तुलबास्तुभागे कल्पनीयम् । परन्त्वस्मिन्नेव चतुरश्रदेवभूभागे वा
दैर्ध्यदेवभूभागे वा स्थापनीयमिति नियमः । अस्य विशदार्थस्तु —
जनादैनपशुपत्यादीनां प्रधानदेवानां देवीनाश्च गर्भगेहं चतुरश्रं
वा दैर्घ्यधिक्यवद्या, धनुराकृतिवद्या गजपृष्ठाकृतिवद्या स्थापनीयम् ।
अन्यत्र देवतान्तराणान्तु किचिद्रेहं वर्तुलाकारवद्यि न दोषायेति ॥

अथ देवालयप्रमाणादिकमाह — प्रश्वाश्चिदित्यादिना ।
मण्डकादिमामेषु पद्मकादिनगरेष्ट्यपि तत्र तत्र यथास्थलविभवं
वैशाल्ये पञ्चाशहण्डप्रमाणोपेतं देवागारम् । दैष्ट्ये तु पूर्वोक्तरीत्या शतदण्डकं वा तश्चयूनसंस्थाकं वा स्थापयेदिति शिल्पविदां समयः ॥ द्विशतं त्रिशतं वापि चतुःपश्चश्चतानि वा ॥ ४ ॥ षट्शतं वा सप्तशतं श्वताष्टाविध माषितम् । स्थलानुकूलं कथितं भपालस्येच्छयाऽथवा ॥ ५ ॥ अथवा मूर्तिभेदेन देवगेहप्रमाणकम् ।

किन्न स्थलवेपुल्यादिके भूपालादिनिर्मातुरिच्छायान्न सत्यां तदा वैशाल्ये शतदण्डप्रमाणोपेतं वा द्विशतदण्डप्रमाणोपेतं वा विशतदण्डप्रमाणोपेतं वा चतुश्शतदण्डप्रमाणसिंहतं वा पन्नश्रतदण्डप्रमाणसिंहतं वा पन्नश्रतदण्डमानोपेतं वा सप्तशतदण्डमानोपेतं वा अष्टशतदण्डमानोपेतं वा तदनुक्लदैर्घ्यसिंहतन्न स्थापयेदिति विकल्पः ॥

किञ्च शताष्टकदण्डावधिकमेव वैशाल्यं देवागारस्थेति च निर्णीतं प्राचीनैर्मुनीश्वरैः । तश्चात्यन्ताधिकप्रमाणवत् अशक्य-कार्यमिति अवीचीनाः । इत्थं दण्डप्रमाणेन देवागारलक्षणमान-मुक्तं शास्त्रकारेण ॥

अथापि प्रन्थान्तरेषु काइयपादिमतान्तरेषु च तत्तद्देवमृत्यीदि-भेदानुगुणं अगारप्रमाणं कार्यमित्युक्तत्वादिदमप्यङ्गीकृत्याह — अथवा मृर्तिभेदेनोति । मृर्तीनां भेदस्तावत्प्रायशो छोके दश-ताळादिमानवत् । पराक्रमप्रधानानां किरातवृषभारूढरघुनाथादि-देविषम्बानां दशताळमानेन कल्पनसुक्तम् । दयाशान्त्यादि-

# अथ सकलिधद्वारप्रमाणकमः॥ दण्डित्रपादमानं वा दण्डिर्धं वाथ दण्डिकम्॥ ६॥ द्वारमानिमिति प्रोक्तं शिल्पशास्त्रविशारदैः।

प्रधानानां केशवमाधववासुदेवपशुपितगङ्गाधरादिविम्बानां कल्पनन्तु मध्यमदशताळेनेत्यादिकमो बहुविस्तरः ॥

तदनुकूलं तादृश्वेरतालादिमानानुकूलं गर्भगेहं करुपयित्वा तदनुगुणं पूर्वमण्टपभद्रमण्टपध्यजस्तंभवलिपीठप्राकारादिकरूपन-मुत्तुङ्गरचनादिमञ्जुलं करुपयेदित्यादिकमस्तु अत्र विस्तरभयात् न प्रतिपाद्यत इत्यलं विस्तरेण ॥

अथ गर्भगेहद्वारादिवहुविधद्वारप्रमाणमाह — दण्डतिपादमानीमित । आयादिलक्षणे तावत सर्वेषां सुलभस्फूर्तये
साधारणदण्डोऽयं षड्भागेन विभक्तः । तादृशभागक्रमेणात्र
किञ्चिह्नक्षणमुच्यते । यथा सकलं देवागारद्वारं भूपालभवनद्वारमन्येषां जनानामावासगेहद्वारक्च तादृशभागत्रयवैशाल्यवत्कृतं
यदि तदा औन्नत्ये भागषट्कप्रमाणद्वार्यमित्यर्थः ॥

अयमेव पश्चो मन्थकर्तुरस्वाभिमततम इति प्रतिभाति।
तथापि नन्दिवास्त्वादिमन्थान्तरे द्वारप्रमाणस्वान्यथोक्तत्वात्, तस्
सङ्ग्रहेणाह — दण्डत्रिपादमानं वेति । कवित् स्वल्विशेषे
कल्पनाषिशेषे च द्वाराणि दानदेशाल्ये भागत्रयप्रमाणादिकृतानि

#### तदेकभागवृद्धचात्र सर्वेद्वारप्रमाणकम् ॥ ७॥

यदि तदा औन्नत्ये सार्धचतुब्कभागप्रमाणानि वा भागत्रय-प्रमाणानि वा सममानं कार्याणीति च भेदः ॥

किमर्थमिदम् १ तदाि युज्यते । कुत्र १ गोपुरतलादिषु स्थलान्तरेषु च । तच तत्र तत्र द्रष्टव्यमिति भावः । तस्माच्छेल्याऽनया शिल्पकार्यझस्मवीण्यपि द्वाराणि तादृशपूर्णदण्डादिभागेषु एकेक-भागवृद्धिमत्प्रमाणकानि स्थापयेदित्यर्थो निगलितः । तत्प्रमाण-चोतकोऽयमुद्धारोऽत्र सुलभस्फूर्तये लिख्यते — राजधान्यादिषु किचिन्महानगरेषु स्थलविभवतः किल्पतसप्तप्राकारावृतदेवागारे तु द्वादश द्वाराणि स्थाप्यानि । तेषां सर्वेषां द्वाराणां वैशाल्योञ्चत्य-प्रमाणकमद्योतकोद्धारो यथा — पूर्वोक्तरीत्या दण्डे षोढा विभक्ते पादप्रमाणं,नृपदण्डे षोढा विभक्ते महापादप्रमाणमिति च आयादि-लक्षणोक्तरीत्या गर्भगृहद्वारादिसर्वद्वारोञ्चत्यवैशाल्यमानमत्र तादश-पादमानेन लिख्यते । यथा —

## ॥ सर्वद्वारमानोद्धारः॥

|               |          | वैशाल्ये | Ę  | पादो | यदि | ĘĘ | पादः | <b>औन्न</b> त्ये | कार्यः। |
|---------------|----------|----------|----|------|-----|----|------|------------------|---------|
| द्वितीय       | द्वारस्य | "        | 8  | ,,   | ,,  | 6  | ,,   | "                | "       |
| <b>त्</b> तीय | "        | "        | 4  | ,,   | ,,  | १० | ,,   | ,,               | ,,      |
| चतुर्थ        | "        | "        | ६  | ٠,   | ,,  | १२ | ,,   | ,,               | "       |
| पक्रम         | ,,       | ,,       | હ  | ,,   | ,,  | १४ | ,,   | ,,               | ,,      |
| षष्ठ          | "        | ,,       | 6  | ,,   | ,,  | १६ | ,,   | "                | ,,      |
| सप्तम         | ,,       | ,,       | ዓ  | ,,   | ,,  | १८ | ,,   | ,,               | ,,      |
| अष्टम         | ,,       | ,,       | १० | ,,   | ,,  | २० | ,,,  | ,,               | ,,      |
| नवम           | ,,       | ,,       | ११ | ,,   | ,,  | २२ | ,,   | ,,               | ,,      |
| द्शम          | ,,       | "        | १२ | ,,   | ,,  | २४ | ,,   | ,,               | ,,      |
| एकाद्श        | ٠,,      | ,,       | १३ | ,,   | ,,  | २६ | ,,   | ,,               | ,,      |
| द्वाद्श       | "        | ,,       | १४ | ,,   | "   | २८ | ,,   | ,,               | "       |

द्वारपश्चकहीनं तत्कारयेश कदाचन । द्वारमेकं द्वारयुग्मश्चतुर्द्वारमथापि वा ॥ ८ ॥ महाधिष्टानसंयुक्तङ्गोपुरैश्च समुज्ज्वलम् ।

एतद्धिकप्रमाणवास्तुद्धारेष्विप संख्याप्रमाणकम एवमेवोद्ध इति । किञ्चात्रोद्धारे प्रतिपादितेषु द्वारेषु नवमादिद्वाद्शान्तानि गोपुरद्वाराणीति समयः । द्वारान्तराणि तु गर्भगेहालिन्द्मुख-मण्टप्रव्यशालादेवीगृहपरिवारगृहादिस्थलेषुतत्प्रमाणवन्तिस्थाप्या-नीति भावः । पूर्वप्रतिपादितरीत्या इमान्येव द्वारलक्षणानि सर्वेष्वपि मानवगेहादिषु संयोज्यानीति पिण्डितार्थः ॥

मितमान् श्रद्धालुदिशस्पद्मदिशस्पी नृपो वा देवागारं पद्मद्वारिविहीनं न कदापि कारयेत । मानवालयेष्वप्येवमेव। अयद्भ शास्त्रीयो नियमः। केचित्तु गर्भगेहे एव द्वारपञ्चकन्यूनत्वं सर्वथा न कार्यम् । कथम् १ गर्भगेहे वेदिकासमीपे प्राथमिकं द्वारं, ततः किञ्चिद्दरस्थं द्वितीयं द्वारिमत्यादि । अयद्भ प्रथमः कोष्ठः प्रथमकक्ष्य इति । एवमेव द्वितीयकोष्ठनिर्माणस्थले द्वारयुग्मम् । ततो द्वारपालकस्थापनाहिवेशुपेतं द्वारं पञ्चममिति । अयद्भ पक्षः स्पृहणीय इत्येव श्रूमहे । प्रामनगरस्थापितदेवागारेषु सर्वेष्वप्यमेव क्रमो यजमानेच्छया कल्पनीय इति प्रकृतमनुसरामः ॥

प्राचीमुखं प्रकर्तव्यं प्रायशो देवमन्दिरम् ॥ ९ ॥ गन्धर्वभागे वाग्नेय्यां कीर्तितः पचनालयः । मल्लाटे दन्तके वापि यागशाला विधीयते ॥ १० ॥

किञ्चैतादशलक्षणान्वितगभेगेहोपेतं देवागारं प्रायशः प्राङ्गुखमेव कार्यम्। किचाचिछवमन्दिरे विष्णुमन्दिरे च तत्तत्क्षेत्र-पुराणादिप्रमाणवशाद्वा, तत्तद्देवमूर्तिलक्षणवशाद्वा दक्षिणमुखद्वारं, पश्चिममुखद्वारं , उत्तरमुखद्वारञ्च कल्पनीयमिति च संप्रदाय-विदः । तत्रापि देवागारस्य भूमिलम्बनपूर्वकस्थापितमहाधिष्ठान-स्थितगोपुरसिहतं द्वारमेकं, द्वारयुग्मं वा, द्वारचतुष्कं वा यथा-विभवं स्थापयेदिति भावः । सर्वथा न द्वारत्रयम् । इदञ्च भूपागारेऽपि योज्यम् । द्वारयुग्मकल्पनन्तु नगरलक्षणोक्तरीत्या प्राक्प्पत्यिदिशोर्वा दक्षिणे।त्तरयोर्वा समसूत्रं स्थापनीयमिति नियमः । कविच्छिल्पाचार्यच्छया व्यत्याससूत्रभागपि सगोपुरमुखद्वारकल्पनं विदितम् । तत्र तावत्प्रायशो नगरमध्यभागे चतुर्दिग्भद्रयुतद्वारचतुष्कोपेत-मन्दिरविषयकमिति समयः ॥

किञ्च पूर्वोक्तरीत्या प्रशस्ततमे दीर्घवास्तुभूभागे स्थितस्य सकछविधदेवागारस्थापि महानसस्तावदाम्नयदिक्कोणगतगन्धर्वभागे करूप्यः । भहाटभागे वा दन्तकभागे वा यागशास्त्र करूप्या ॥ रोगे वा बह्विभागे वा ञाला वैवाहिकी मता।
मित्रे वा शोषभागे वा देवीस्थानं प्रकीर्तितम् ॥ ११ ॥
भास्करे भूधरे भागे परिवारांश्च कल्पयेत्।
द्रव्यशाला भ्रुजङ्गे स्यादुद्यानमपि ततस्थले ॥ १२ ॥

रोगभागे वा विद्वासागे वा वैवाहिकशाला विवाहमण्टपो वा करूप्यः । एवं विकल्पकथनं तु एकप्राकाराद्यावृतस्थलानुगुण-मिति बोध्यम ॥

एवं मित्रभागे शोषभागे वा लक्ष्मीगौर्यादिजननीनां आवासस्थानं साधिष्ठानं, सविमानं, सालिन्दं स्थापनीयम् । प्रायिकलक्षणमिदामिति मन्तव्यम्, प्रन्थान्तरेषु स्थलान्तरे तादश-लोकजननीवर्गस्थापनस्थोक्तत्वादिति ॥

एवं भास्करभागे वा भूधरभागे वा अनन्तगरुडविष्यक्सेनवृषभनिद्प्रमुखानाभीश्वरभक्तानां पृथक् श्चद्रमन्दिरं वा
स्थापयेत । किञ्च पूर्वोक्तगरुडहनुमद्भृषनन्दिप्रमुखानामीश्वरभक्तानां साञ्चलीनामीशस्य पुरोभाग एव स्थापनं तु प्रन्थान्तरचे।दितमिति मतिः । भुजङ्गभागे नैवेद्याईद्रव्यशालां छत्रचामरषाहनादिस्थापनशालादिश्व कल्पयित्वाऽविश्वे तद्भागस्थले,
अथवा सावित्रे रिवभागे चोद्यानमीशोत्सवाईमण्टपयुतं सतदाकं
कारयेत् । अथवा तटाकमुद्यानाद्विहःस्थले देवागारवास्तुभागे

s. s. 28

मित्रदीवारयोर्मध्ये वास्तुमध्येऽथवा पुनः ।
गर्भगेहं प्रकर्तव्यं देवादीनां शुभप्रदम् ॥ १३ ॥
वाराहं नारसिद्धं वा श्रीधरं वा जनार्दनम् ।
अच्युतं पुण्डरीकाक्षमनन्तञ्चयनं पुनः ॥ १४ ॥
नारायणं केशवं वा माधवं पुरुषोत्तमम् ।
वैकुण्ठनाथमथवा गोविन्दं वा त्रिविक्रमम् ॥ १५ ॥
श्रीरामं वासुदेवं वा क्षेत्रनाथमथापि वा ।

समुचिते स्थले प्राकारमध्यभागे वा प्राकाराणां बहिःस्थले वा यजमानेच्छया कारयोदीति तादृशवैशाल्यवत्स्थलानुकूलविकल्पः ॥

किश्व देवागारवास्तुमध्यप्रदेशे वा मित्रदीवारिकभागयोवी देवादीनां सलक्षणं शुभप्रदं गर्भगेहं निर्मापियत्वा, तदन्तदशुद्धां देववेदीक्ष करूपियत्वा, तदुपिर आसीनदेवविम्बं वा शेष-भोगादिषु शयानदेविम्बं वाऽथवा तिष्ठन्तमुज्ज्बलं देवं स्थपत्यादिभिदशुभे मुहूर्ते स्थापयेत ॥

के ते देवा इत्याकाङ्कायामाह — वाराहिमिति । भृदारकमादिवराहं वा नरिसहां वा लक्ष्मीनरिसहां वा श्रीधरं वा जनादेनम , अथवाऽच्युतं पुण्डरीकाक्षम , अथवाऽनन्त-शायिनं नारायणं केशवं माधवम , अथवा पुरुषोत्तमं वैकुण्ठ-नाथं गोविन्दं त्रिविकमं वा दाशरिधं वासुदेवम् ,अथवा तत्तस्क्षेत्र- पद्मनाभमुखानन्यान्स्थापयेदिष्णुमन्दिरे ॥ १६ ॥ आसींनं वा श्रयानं वा तिष्ठन्तं वेदिकाश्रितम् । गौरीपतिं वृषारूढं सन्ध्यानटमथापि वा ॥ १७ ॥ किरातं दक्षिणामूर्तिं गङ्गाधरमथापि वा ॥ १८ ॥ चन्द्रशेखरदेवं वा पश्चनायकमेव वा ॥ १८ ॥ छिङ्गमूर्तीः क्षेत्रमूर्तीः स्थापयेच्छित्रमन्दिरे ॥ १९ ॥ अथ गर्भगेष्ठवनाणकथनम् ॥

देवतानां गर्भगेहं वास्तुभूमिवञ्चान्मतम् । दीर्घे वा चतुरश्रं वा धनुर्वद्वजपृष्टकम् ॥ २० ॥

माहात्म्यादिषु निर्दिष्टं देविबम्बं वा पद्मनाभत्रमुखानन्यांश्च देवान वा विष्णुमन्दिरे स्थापयेदित्यर्थः ॥

शिवमन्दिरे तु गौरीकान्तं वृषारूढं, अथवा सन्ध्यानटं किरातं, दक्षिणामृति, गङ्गाधरम्, अथवा चन्द्रशेखरं पशुनायकम्, अथवा पृथिव्यादिपञ्चविधिलङ्गमूर्तीर्वा पूर्वोक्तवत्तत्क्षेत्रनाथान वा तीर्थलिङ्गादीन् वा तस्यां गर्भगेहवेदिकायां शुभे मुहूर्ते स्थापयेदिति च क्रमः ॥

किञ्चेता दशदेविबन्बानां सपरिवारक छत्राणां आयुध-वर्णनिर्माणादिप्रकारस्तु शिल्परलादिशास्त्रान्तेरषु तत्र तत्र द्रष्टव्यः। दण्डवयं तद्विगुणं गर्भगेहप्रमाणकम् । एकैकभागवृद्धचा तचतुर्दशकसीमकम् ॥ २१ ॥ सालिन्दं वा मुखद्वारं पङ्किसोपानभासुरम् ।

अथ गर्भगेहलक्षणमाह — देवतानामिति । देवागारमध्ये कल्पनीयं गर्भगेहं तु तद्गारवास्तुभूमिवशादेव स्थापयेदित्युपदेशः । अस्य विशदार्थस्तु — चतुरश्रवास्तुभूनिर्मितदेवालये गर्भगेहं चतुरश्रकारम्, दीर्घवास्तुभूनिर्मितदेवालये गर्भगेहं दैध्याधिक्य-प्रमाणकम्, कविद्धनुराकारबद्धा गजप्रशकारवत्कलपयित्वा, तादश-गर्भगेहयैशालयं दण्डद्वयप्रमाणकं यदि कृतं तदा तिहृगुणप्रमाणं चतुर्दण्डदशदण्डपर्यन्तं वैशालयं यदि तदा तिहृगुणितदैध्येक्च योजयेदित्यपि चोपदेशः ॥

किञ्च ताहरागर्भगृहं तु भूतलादुपरि क्षुद्राधिष्ठानयुक्तं वाऽधिष्ठानरहितं वा निर्माय पञ्चषादिद्वाभिश्वात्मापानवलीयुतं अतितुङ्गगभीराकृति स्थापयेत् । किञ्च तत्र च पूर्वोक्त-रीत्या प्रधानदेवीवेदीसभीपतलमारभ्य गर्भगेहान्ते द्वारपालकयोः स्थानमुभयपक्षयोः पञ्चाधिकद्वाराणि वा, द्वित्रिचतुर्द्वाराणि वा निर्माय तयोद्वीरयोर्भध्ये तेषां वा द्वाराणां मध्येऽलिन्द्कत्रयं वा स्थलानुगुणं कारयेदिति । तत्र च प्रत्यिलन्दं सोपानावल्यां किञ्चित्रिक्वदेशस्यं क्रमेण स्थापनीयमिति नियमः ॥

दशहस्तादि तत्तुङ्गमानमुक्तं मुनीश्वरैः । दशहस्तादि तत्तुङ्गमानमुक्तं मुनीश्वरैः । क्टकोष्ठसमायुक्तं विमानैरिष षण्डितम् ॥ २३ ॥ द्वारमानक्रमेणैवं भित्तिमानश्च कल्पयेत् । एकप्राकारमथवा प्राकारत्रयभासुरम् ॥ २४ ॥

किञ्च तादशसोपानाछिन्दसहितानि तानि तु द्वाराणि तत्र तत्र दढागेळसंयुतकवाटद्वयिवलितानि रचेयदिति भावः। एतादशलक्षणान्वितगर्भगेहाभात्तितुङ्गप्रमाणं तु दशहस्तमान-भाक्तारेयदिति मुनिभिरुदीरितमिति भावः। सर्वथा दशहस्तौन्नत्य-मानहीनभित्ति न रचेयदिति॥

किञ्ज तादशगर्भगेहोपरितलं दृढं शिलावलीभिराच्छाच कूटकोष्ठादिसहितविमानं भासुरं शिल्पी कल्पयेदित्यर्थः। एतादश-गर्भगेहकल्पनस्थोपरि विमानकल्पनादिविषयस्तत्र तत्र वेद्यः॥

िक्क्रेतादशगर्भगेदयुनं पूर्वोक्तलक्षणसहितं शिवस्य विष्णोर्वा मन्दिरमेकप्राकारावृत्तम, अथवा स्थलविभवानुगुणं प्राकारत्रयावृतं वा पक्कप्राकारावृतमथवा सप्तप्राकारावृतं स्थापियत्वा तन्मन्दिर-मध्ये शशिदेवभागे वा भहाटदेवभागे वा देवताभिषेका वर्षे भद्रमण्टपं कल्पयेत ॥

अथवा तत्रैव भागे पूर्वमण्डपं वा स्थापयेत । अन्यत्र

शताङ्घिमण्टपं वापि सहस्रांधिकमण्टपम् । वार्षिकं मण्टपश्चिव मासमण्टपिकं तथा ॥ २५ ॥ अन्यांश्च मण्टपाञ्छिल्पी कल्पयित्वा विधानतः । सचत्वरां महाशालां वार्श्चलेन समन्विताम् ॥ तत्तद्भागप्रमाणेन स्थापयेद्धास्तुमानवित् ॥ २६ ॥ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे देवशासादभूमानकथनं नाम एकादशोऽध्यायः ॥

समुचिते भागे घोडशपादमण्डपं वा शतपादमण्डपं वा सित विभवे सहस्रपादमण्टपं वा यथाक्रमं मञ्जुलचित्रादिकविते स्थापयेत ॥

किञ्च शिवस्य विष्णोर्वा मन्दिरे प्रथमि वितायप्राकारयोर्वा प्राकारान्तरे वा स्थलान्तरे वा वार्षिकोत्सवमण्टपमासोत्सवमण्टपपश्चोत्सवमण्टप वसन्तोत्सवमण्टप विहारमण्टपस्थानमण्टपादीनन्यांश्च
कल्पनाविशेषान्कारियत्वा यथाक्रमं तत्र तत्र जलातपादिपातयोग्यवार्स्थलसिहता बह्बीश्च शालादिशल्पवित्कल्पयेदिति
सिङ्क्षेपेण देवागारभूमानलक्षणमुक्तं ज्ञेयम ॥ २६॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकमवास्तुशास्त्रव्याख्यायां देवप्रासादभूमानकथनं नाम ॥ एकादशोऽंध्याय:॥

## अथ नृषप्रासादभूमानलक्षणकथनं नाम द्वादशोऽध्यायः ॥

शुभदा चतुरश्रा भूभूमिपानां विशेषतः।
पुरस्य मध्यभागे वा निर्दिष्टे वा स्थलोत्तमे ॥ १ ॥
भूपहर्म्यं प्रकतेव्यं तल्लक्षणमनोहरम् ।
गभीरपरिखोपेतं द्वारोपद्वारशोभितम् ॥ २ ॥
चूलीहर्म्यसमायुक्तं पक्षिशालाभिरन्वितम् ।

#### ॥ द्वादशोऽध्यायः॥

अथ नृपप्रासादप्रमाणकथनात्मकं द्वादशाध्यायमारभते — शुभदेत्यादिना । तत्र नानाविधनगरेषु चतुरश्रा वाम्तुभूमिरेव भूपालभवनादिनिर्माणाय स्वीकार्येति मुख्यः पक्षः। सैव विजयादि-संपत्प्रदा चेति भावः । कचिदत्यन्तायतभूमिर्वा दैर्ध्यान्विता भूरिप न दोषायेति भावः । स तु मध्यमः पक्ष इति ॥

ाकेक्क पुरमध्यभागा श्वितां वा पद्मकादिनगरीषु निर्दिष्टभागिश्वतां वा भूमिं स्वीकृत्य तत्र राजभवनं गभीरपरिखासंवृतं
द्वारोपद्वारयुतं चूळीहम्योख्यचन्द्रशाळादिबहुशाळोपेतं कूटकोष्ठाचळङ्कतनवभीमभासुरं बहुशिखरवातायनादिकल्पनाविशेषेनैयनानन्दकरे रुपेतं च कारयेदिति भावः । पूर्वोक्तगभीरपरिखाळक्षणं तु अनन्तराध्याये स्पष्टीकरिष्यते । तस्मात्सप्राकारस्य

पश्चाश्चहण्डमानादि दण्डपश्चशताविध ॥ ३ ॥
प्रमाणमिह निर्दिष्टं भूमिपालस्य मन्दिरे ।
अथवा भागमानेन कारयेन्नुपमन्दिरम् ॥ ४ ॥
सूर्येकं वारणैकं वा तस्य मानमुदीरितम् ।

ताद्दशभूपालभवनाई वास्तुसीम्नस्तु वैशाल्यत्रमाणं पञ्चाशइण्डक-मारभ्य पञ्चशतीदण्डकाविकं मुनिभिनिर्दिष्टमिति समयविदः । तथा दैर्घ्यप्रमाणं तु तद्पेक्षया द्विगुणितमिति भावः । अथवा 'चतुरसप्त चतुष्पड्वा'इत्यत्र विवृतप्रमाणकोपेतं यथास्थल-लाभमिति विकल्पः ॥

इत्थं निद्नारद्काञ्चपादिप्राचीनानां मतमनुस्त्य राजभवनवास्तुप्रमाणमुक्तम् । कवित्तु भागमानिमिति व्यवहारा-क्तमप्यङ्गीकृत्य शिल्पकार्यज्ञानां सुखवीधाय भागमानक्रममाह — अथेवत्यादिना । पूर्वमुखादिग्रामेषु वा पद्मकादिनगरेषु वा तादशप्रामनगरादिनिर्माणाय यावत्मंख्याकप्रमाणकभूरङ्गीकृता तां तु भुवं द्वादशभागात्मिकामष्टभागात्मिकां वा विभज्य तत्रैक-भागस्थले तादशभूपालवाम्तुभवनचिह्नं स्थापयेदिति भावः ॥

तथा च तज्ञ भागमेकं नृपमन्दिरादिमन्दिराक्तान्तं भागैकादशकस्थलं वा भागसप्तकस्थलं वा इतरजनावासस्थाना-क्रान्तं वा स्थापयेदित्यर्थोऽत्र 'सूर्येकं वारणेकं वा ' इत्यनेम एकाननं वा द्विभुखं चतुराननमेव वा ॥ ५ ॥
मेषे वा विद्वभागे वा मन्त्रिहम्यं प्रकल्पयेत् ।
आकाशे वाऽथ पवने सेनानाथस्य मन्दिरम् ॥ ६ ॥
प्रासादिमित्तिमितो बहिर्वा तच्च कल्पयेत् ।
पुरोहितादिनिलयैस्महितं वा विशेषतः ॥ ७ ॥
द्वितीयावरणे वाऽपि तृतीयावरणेऽपि वा ।
भूभरे रुद्रके मागे न्यायशाला विधीयते ॥ ८ ॥
ईशाने देवतागारं सावित्रे कीशमन्दिरम् ।

मूलवाक्येन प्रतीयत इति मतान्तरं तत्र नोच्यते । अत एताहश-वैशाल्यायाम सहितां भूपमन्दिरवास्तुभूमिं पूर्वोक्तरीत्या अगाध-पारखाबृताक्त्र कृत्वा ताहशपरिखासेतुमार्गसमीपे एकाननं वा मुखद्वयमथवा मुखद्वारचतुष्कं वा स्थापियत्वा कल्पनादि-कल्पविद्भूपमन्दिरनिर्माणव्यम्रो भवितव्य इति सृचितम् ॥ ५ ॥

किञ्च पुर्वोक्तरीत्या ताहरावेषुस्यादिसहितभूपभवन-वास्तुभूमो मेषभागे विह्नभागे वा सचिवहर्म्यम्, आकाशभागेऽथवा पवनभागे सेनापितहर्म्यञ्च नृपप्रासादिभित्तरन्तःस्थले वा बिहःस्थले वा द्वितीयादिप्राकारान्तरे वा समुचितस्थले पुरोहितयामरक्षक-राजकीयाप्रवन्धुसुदृदादिनिलयसहितं स्थापयेत् ॥

किञ्च भूधरभागे या रुद्रकभागे वा न्यायशालाम्, s. s. 29 मित्रमाने प्रहरणस्थानष्ठकं प्रनिश्चरैः ॥ ९ ॥
मध्यभागे राजवेदम नवसीधतलावधि ।
नानाशालासमोपेतं क्रूटकोष्ठाद्यलङ्कृतम् ॥ १० ॥
शिखरावलिसंद्द्यं कल्पनाशतशोभितम् ।
वातायनशतोपेतं मध्यचत्वरमण्डितम् ॥ ११ ॥
पाश्चाली मागधी चान्या शौरसेनी च वाङ्गिकी ।
कोसली चापि कालिङ्गी द्राविडीति क्रियाकला ॥

ईशानभागे राजकीयकुछदेवतालयम् , सावित्रभागे कोशमन्दिरं, मित्रभागे आयुधागारं, वास्तुभूमध्यभागे पूर्वोक्तनृपसीधतल-सनोहरं भूपभवननिर्माणक्क कल्पयेदित्यर्थः॥

एवमत्र राजवास्तुभागेषु करूपनीयानि मन्त्रिसेनेश-भवनान्यानि कोशागारायुधागारन्यायशालाभूपभवनादीनि च पाद्धारुयादिकियाशैरुया करूपनिवेशेषभासुराणि रचयेदिति शिरुपसमयः। तादृशी क्रियाशैली ताबत्स्वकीयकरूपनादिप्रभावेन सर्वेष्विप लोकेषु प्रसिद्धिनती सुख्या सप्तविधा कीर्तिता। यथा —

| 1. पाञ्चाली  | कियाशैली | 5. कोसळी    | िकयारीली |
|--------------|----------|-------------|----------|
| $_2$ . मागधी | ,,       | 6. कालिक्नी | "        |
| 3. शौरसेनी   | ,,       | 7. द्राविडी | 5,       |
| 4ু. वाङ्गी   | ,,       |             |          |

#### प्रसिद्धा शिल्पकार्येषु कल्पनाश्चरशोभिनी।

अस्य विशदार्थः — पाञ्चालादिदेशेषु कियमाणभवननिर्माणादिरचना पाञ्चाली शैली । मगधादिदेशेषु कियमाणभवनिर्माणादिरचना मागधी शैली । शूरसेनादिदेशेषु कियमाणभवनिर्माणादिरचना शौरसेनी शैली । वङ्गादिदेशेषु कियमाणनिलयनिर्माणादिरचना वाङ्गी शैली । कोसलादिदेशेषु
भवनिर्माणादिरचना कोसली शैली । कलिङ्गादिदेशेषु
कियमाणभवनिर्माणादिरचना कोसली शैली । दाविद्धादिदेशेषु
कियमाणभवनिर्माणादिरचना कालिङ्गी शैली । दाविद्धादिदेशेषु
कियमाणभवनादि।निर्माणरचना द्राविद्धी शैलीति कमार्थो श्रेषः ।
सिन्धुनौवीरादिदेशान्तराणां शैल्यन्तराणामि सर्वेषामलैष
सप्तविधशैली क्षेवान्तर्भावादिदमेव मुख्यत्वेनोक्तमिति भावः ॥

विक्र बहुविधशिरपरचनालङ्कारादिना शिरूपकार्थेषु प्रसिद्धामिमां पाक्रार्छ। वा मागधीमथवा शौरसेनी कलामन्यां वाऽऽश्रित्येव राजभवनादिमान्दिरानिर्माणं कार्यमिति शिरूपविदां समयः। किक्र तन्नापि देशभेदेन पूर्वोक्तपाक्रालादिकियाशैलीमां किक्रिक्तिक्रिद्धेद्दादिलक्षणेन विलक्षणतया प्रतिभाव्यात्सार्वभौनादि-भूपालवर्गस्तितरे धनिकादयो वा स्वकीयभवनादिनिर्माणकरूपनेषु तामेव शैली मुख्यकोटित्वेन संयोज्य किचिक्रिमीणभागेषु स्वस्वदेशीयशिरूपरचनाभेदांश्च प्रदर्शयदित्यान्तरालिको भावः॥

देश मेदेन भूपालः खेच्छया तां समाश्रयेत् ॥
सोमे वा दन्तके भागे भोजनागारमीरितम् ।
विशालमापभागे वा कल्पयेच्छिल्पकमीवित् ॥ १४ ॥
किन्नरे भास्करे वाथ विहारस्थलमिष्यते ।
तत्रैवोद्यानभूमिश्च निर्दिशेत्तुष्टिहेतवे ॥ १५ ॥

कुतः? एवं स्वस्वदेशीयशिरूपरचनापाटवकार्थक्र प्राप्त्यादिवशा-दयमेव मुख्यतनः पक्षः । अथापि सार्वभौमादयो महाधनिकाः स्वेच्छया वा जनतुष्ट्ये वा एक्त्रवे बहुविधिक्रियाशैरुयुपेतभवनादि-रचनां कारयेयुरित्यथीऽपि 'स्वेच्छया तां समाश्रयेन' इति छक्षणवाक्येन प्रतीयेते । अयं तु मध्यमः पक्ष इति शिरूपज्ञाः । किञ्च भूपाछैरेवमेव कार्ये न त्वन्यैरित्यन्ये वदन्तीति प्रकृतमनुसरामः ॥

िश्च भूपालेच्छया यया कयापि वा शैल्या भवनादिनिर्माणे कृते पूर्वनिर्दिष्टमानभागस्थानादिषु न कोऽपि भेदः, परन्तु कल्पनाविशेषेष्ठिवत्यादिकमूद्यं शिल्पकार्यज्ञै-रित्यर्थे। ऽपि ध्वन्यते ॥ १३॥

किञ्चात्र राजवास्तुभूनी सोमभागे वा दन्तकभागे वा भोजनागारं मध्यहर्म्येग मिलितं वा वियुक्तं वा कृत्वा नैयत्येनापदेवभागे पट्टमहिष्यादिरमणीनां अन्तःपुरख्च स्थापयेत्॥ गान्धर्वे वारणस्थानं पुष्पके वाजिमन्दिरम् । भृङ्गराजकभागे च भिषक्ञालादयो मताः ॥ १६ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे नृषप्रासादभूमानकथनं नाम द्वादशोऽध्यायः॥

अपि चात्र किन्नरस्थाने विहारस्थलं प्रमोदयधंकं कारियत्वा तवेत्र भागान्तरे कुन्दचम्पकाशोकादिलतापुष्पिनवहै: पृगनागजम्बीरपनसरमालाम्रवकुलनारिकेलादिफलवृक्षेश्च भरित-मुद्यानञ्च स्थापयेत । किञ्च गन्धर्वभागे गजस्थानं, पुष्पदेवभागे वाजिवन्धनस्थानं च सङ्गराजभागे भिषम्बाद्यकारलेखवाहकयाम-रक्षकादीनां राजसेवकानामालयादींश्च कल्पयदिति । अत्र गजास्थानन्तु भूपालसम्पन्मिहमादिस्फूर्तये राज्यलक्ष्मीविवृद्धये च कतिपयानामेवोत्तमवारणानामुत्तमवाजिनाञ्च स्थानमुक्तं, न तु तेषामसंख्येयानां सततवासस्थानात्मिका शाला कर्तव्येति प्राज्ञानां शिल्पविदां समय इति सङ्कृपेण नृपप्रामादभूमानादिलक्षणमुक्त-मिति भावः ॥ १६॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां नृपप्रासादभवनादिस्रक्षणकथनं नाम द्वादशोऽध्यायः॥ -≫ः≪-

## अथ नृष्प्रासाददुर्गपरिखाळक्षणकथनं नाम त्रयोदशोऽध्यायः ॥

प्राकारदुर्गयोर्भध्यं चतुःपश्चषदण्डकम् । शालया सहितं वापि रहितं मानमीरितम् ॥ १ ॥

#### • ॥ त्रयोदशोऽध्यायः॥

अथ नृषप्रासाददुर्गपरिखालश्चणकथनात्मकं त्रयोदशाध्याय-मारभते — प्राकारदुर्गयोरित्यादिना । पूर्वोक्तभूपालभवनवास्तु-सीमानि निर्मितायाः प्राकारभित्तेः परिखायाश्चान्तरालिकभूस्थलं खल्पप्रमाणं करणीयमित्युपदेशः । किमर्थम १ परिखायास्तादश-प्राकारभित्तेश्चात्यन्तं दार्ह्यापादनाय शोभाये चेति । किञ्च मतान्तरमत्र नोक्तमिति विवेकः ॥

अपि च तादृशान्तरालिकस्थलं तु वैशाल्ये चतुःपञ्चष-दण्डकप्रमाणवत् , तादृशपिरखास्वरूपानुगुणशालाकल्पनेन युतं वा तेन रहितं वा स्थापनीयम् । 'शालया सहितं वापि रहितं वा 'इति विकल्पस्तु मुपालेच्छाधीन इति केचित् । तिबन्त्यम् ॥

वयन्तु चतुर्मुखपूर्वमुखादिमामपरिखानिर्माणे ताहशी शाला कल्पनीयेति न नियमः । पद्मकादिनगरपरिखानिर्माणस्थलेऽवदयं कल्प्येत्येवम् । किं अर्थंकल्पनं तत्र १ वचनस्वारस्यधोतकमिति । विषयस्थास्य नन्दिवास्तुकाद्द्यपदिमन्थेष्वक्रीकृतत्वाचेति वयं न प्रमादनिर्भराः ॥ परितः परिखाञ्गाधा कर्तव्या नृपमन्दिरम् । चतुर्दण्डाद्यायातिस्तु दशदण्डाधिका मता ॥ २ ॥ निम्नं तद्द्रिगुणं प्रोक्तं पश्चयोर्भित्तिका दृढा ।

किञ्च नृपप्रासादसभीपस्थितस्यास्य दुर्गस्यायतिस्तु भूपदण्ड-चतुष्कप्रमाणमारभ्य दशदण्डाविधका कीर्तिता । किचिद्राजधानी-युद्धदुर्गादिस्थलेषु दशनृपदण्डाधिकायामकल्पनमप्यभ्युपगतमेवेति समयः । तच विशितिदण्डावसानकमिति मितः । सर्वथा सर्वेष्वपि वास्तुदुर्गेषु परिस्वाया यावन्मानं वैशाल्यं क्रियते तन्मानिद्वगुणितप्रमाणं निम्नत्वं परिस्वायाः करणीयमिति नियमः ॥

तत्रापि कचित्तन्मानिष्ठगुणितभागाष्टकं भागसप्तकं वा भागपट्कं वा भागपञ्चकं तालिमित्येवमर्थश्चेतच्छास्नानन्तर्येवचन-वैखर्या प्रतिभातीति शिल्पविदः । तिह प्रोक्तं करणीयिमिति नियमवाक्यभङ्ग इति चेन्न । प्रायशः काचित्कत्वादिति स्वरसार्थ-परामशैनशीलाः । कथं वा तद्भूमिलंबनविषयद्वाराऽधिष्ठान-विषयादिवन् इत्यलम् ॥

किञ्ज ताहशागाधपरिखाया अनिम्मागे जलाधार-तलपार्श्वयोरतिहृढं भित्तिद्वयं कल्पनीयम् । ताहशभित्तिकस्पनेऽपि क्रमेणोपर्श्वपरि किञ्जिद्वैशाल्यवत्पार्श्वस्यमृदादिनिरोधनचणदार्ख्यव-द्वन्धत्वभिन्नत्वादिदोषदीनञ्ज कल्पयेत् । तत्राप्यष्टसु वा दिशासु वार्श्वलेन समोपेतं प्रतोल्या वा विशेषतः ॥ ३ ॥
तत्प्रान्ते वा तदन्ते वा दिक्कोणादिषु मध्यमे ।
नलीकस्थानकं कल्प्यं यन्त्रिकावेदिकायुतम् ॥ ४ ॥
सुखमेकं प्रकर्तव्यमथवा द्विगुणं मतम् ।
परिखातरणप्राका दुर्गसेतुरितीरिता ॥ ५ ॥

आहो।स्वित् एकत्र वा स्थले स्थलद्वये वा नृपप्रासादादिसीध-तलाद्वलाहकावलीवर्षितजलादिसकलजलिनमस्थानास्यक्षुद्रकुल्या-स्थानं कृत्या, तच ताहशपरिखागामि कल्पयेत् । इदन्तु लक्षणं सर्वाविधवास्तुदुर्गपरिखासु योजनीयभिति विवेकः ॥

'प्रतोल्या वा विशेषतः' इत्युक्तेन मूळवाक्येन प्रतोल्या-ख्या महाञ्चल्या नगरवास्तुज्ञलादिनिर्गमनाही कल्प्येत्युच्यते । ताद्दशी तु प्रतोलिकाख्या महाकुल्या वैज्ञयन्तनगरादिषु स्थाप्ये-त्यर्थः । राजधान्यां विशेषत इति ॥

किञ्च तत्र परिखाभिक्तें दुर्गतले।परि स्थितासु प्राकारादिभिक्तिषु दिशास्त्रष्टसु वैरिसेनानिराकरणहेतुभूतं निलकाद्यायुधस्थापनस्थलं बहुविधयन्त्रकोपेतवेदिभाक् च स्थापनीयम् । किञ्चेतादृशलक्षणान्वितस्य दुर्गस्य पूर्वप्रतिपादितनगरलक्षणोक्तरीत्या
एकमुखद्वारान्वितमथवा द्विमुखं वा द्विमुखाधिकद्वारान्वितं
गमनागमनाईस्थलं स्थापथित्वा तादृशद्वारस्य पूर्वभूमेश्च दुर्ग-

रथादिगममार्थम द्वारं कुर्यादिचक्षणः । दढालम्बनसंयुक्तं गोपुराद्यन्वितं तु वा ॥ ६ ॥ कवाटद्वयसंयुक्तगोपुरद्वयभासुरम् । तोरणालङ्कृतं पूर्वविलेकावलिभासुरम् ॥ ७ ॥ तदन्तर्दुर्गविध्येका कल्पनीया सञ्चालका ।

तरणसेतुमार्गनामकप्राकाराख्यं स्थलमतिहढं कारयेत् ॥ ५ ॥

की दशलक्षणान्वितमिति चेत् — पश्चयोरुभयोरि इस्त-भित्तिसहितं रथग जादिगमनागमनाहे वैशास्योपेतं, मुख्यतुष्के-कल्पनाविशेषेषु सिद्धावक्त्रेण वा गजवक्त्रेण याळिमुखेन वा पङ्काजादिभिर्छतादिभिज्ञालङ्कृतं शृङ्खलासहितं सगोपुरं क्षुद्र-मुखद्वारयुक्तं वा तादशमुखद्वारहीनं वा स्थापयदिति भावः ॥

किन्न देशान्तरागतमहामागिमिलितं तादृशपरिखासेतुमार्गं तीत्वी दुर्गान्तः प्रवेशस्यले दुर्गपरिखाप्राकाराभिन्युपेतं दुर्गमुखद्वारस्य दृष्पिन्देशस्य हृष्टमभेशं स्थापयेदित्युपदेशः । तश्च द्वारं रथादिगमनयोग्य-वैशास्यीन्नस्यादिनोपेतं दृष्टमूमिलम्बनपृथंकस्थापिताधिष्ठानौपरि कल्पितगोपुरेणं विलसदृढागेलसहितद्विद्विकवाटयुतबहुद्वारस्थलेपितं तोरणास्यशिलापट्टिकाचलङ्कियालङ्कतं पूर्वविलकास्यमुखद्वारस्थलेपितं तोरणास्यशिलापट्टिकाचलङ्कियालङ्कतं पूर्वविलकास्यमुखद्वारस्थलेपितं तोरणास्यशिलापट्टिकाचलङ्कियालङ्कतं पूर्वविलकास्यमुखद्वारस्थलेपितं विश्वयापस्यलयमागयेदिगमद्रवतुष्केऽपि क्रियमाणशिलावर्तनसहितं योधाचायुधरस्रास्थलरक्षितंन्न स्थापयेत् ॥ ७ ॥

तत्रैव निलयः स्थाप्यो योधादीनां नृपालये ॥ ८ ॥ वराकनेन सहिता कूपकल्पनभाक्तथा । उत्तक्कभित्तिसंभीतवास्तुसीमकवारयुक् ॥ ९ ॥ पञ्जरावलिसंयुक्तमुपभित्त्यादिभाक्तथा ।

किञ्जेतादृशलक्षणान्वितदुर्गद्वारस्यान्तर्भागे पूर्वोक्तशैल्या जनवासाईशालोपेता दुर्गवीध्येका स्थाप्या । किञ्ज दुर्गभित्तश्च बिहःस्थले सर्वतश्चतुःपञ्जषद्ण्डप्रमाणकान्तरालिकभागे योध-निवेशनाईशालाञ्ज प्रकल्पयेत् । तत्रापि विशेषतो मुखद्वारसमीप इति भावः । तत्रैव बहुविधरक्षेति केचित् ॥

किञ्चेतादशलक्षणान्वितद्वाराधिष्ठानोपेतेषु विश्वतिकरमानमारभ्य द्वात्रिंशत्करमानाधिकेनौन्नत्येनोपेतासु दुर्गभित्तिषु
तत्समीपवर्तिषु वा प्राकारभित्तिषु दिशास्त्रष्टसु समुचिते स्थले
समयनिवेदकषण्टावादनस्थलं शोभादार्ढ्यादये कियमाणदशाधिककूपाल्यकलपनस्थलं भित्तिवारकाल्यं भित्तेरुपरि पदे पदे
मुखकरणरीत्या काल्पतश्चद्वसुखकरणाल्येन कल्पनेन सहस्राधिकेन
सहितं स्थलं च विविधनिर्माणजालेषु स्थापयेदित्यर्थः ॥

किञ्च तादृशक्षुद्रमुखकरणन्तु वर्तुलाकारं चापाकारं चतुरभाकारं त्रिकोणाकारं भुजङ्गगमनाकारमित्यादिवहुविधरूपं सर्वत्रापि पारावतपञ्चरमनोहरं निर्माणं शिलया वा इष्टिकया

# कारयेन्मतिमाञ्छिल्पी दुर्गभूपालबास्तुषु ॥ १० ॥ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे नृपप्रासाददुर्गपरिखाकथनं नाम स्रयोदशोऽध्यायः ॥

कार्यमिति च शिल्पसमयः । किञ्च दुर्गशकारभित्तेः परिखा-भित्तेश्चातिदाद्व्यापादनायोपकुड्यनिर्माणमवद्यं करणीयमिति चोपदेशः॥

किञ्जैताहशोपकुड्यस्थापनं दुर्गभित्तेरुपरि पदे पदे करानीयक्षुद्रमुखकरणञ्च सर्वेष्वपि दुर्गेषु करूपनीयमिति भावः । इत्येवं नृपदुर्गादिसकलविधनगरदुर्गाणामपि सङ्क्षेपतो लक्षणमुक्तं ज्ञेयम् । किञ्चात्र दुर्गकरणे करणीयलक्षणान्तराणि तु शिल्प्-कल्पनादिकल्पनाकुशलैस्खयमेवोद्य यथाक्रमं स्थापनीयानीति कमः ॥ १०॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां नृपप्रासाददुर्गपरिखाकथनं नाम त्रयोदशोऽध्यायः॥



## अथ भवतलक्षणतिरूपमं ताम <sup>1</sup> चतुर्दशोऽध्यायः॥

भवनं तत्समारूयातं भूपावासस्थलान्वितम् । चतुरश्रप्रमाणेन कल्पनेन समुज्ज्वलम् ॥ १ ॥ तदेव मालिकोपेतं सनिशान्तं विशेषतः। दीर्घकल्पन तंयुक्तं नानालिन्दमनोहरम् ॥ २ ॥ नानाभौमसुमोपेतं नानाञ्चालासमुज्ज्वलम् । विमानरचनायुक्तं बहिरान्धारिकान्वितम् ॥ ३ ॥ समन्ताद्भित्तिसंयुक्तं महाश्वालासमायुतम् । चतुरश्रेरायतेर्वा कल्पनैरिप श्रोभितम् ॥ ४ ॥ चुलीहम्पेसमोषे । मध्यालिन्दसमुज्ज्वलम् । कूटकोष्ठसमायुक्तं पक्षिभित्त्यादिभासुरम् ॥ ५॥ पञ्जभिद्शभिद् श्हैः कल्पनैश्र समन्वितम्। हर्म्यमेतद्पि प्रोक्तं शिल्पज्ञैर्म्यानिपुङ्कवैः ॥ ६ ॥ भूषदण्डद्वादशकमानहीनं तु नोत्तमम्। ञ्जताधिकं तु देवानां नेष्यते मानवे गृहे ॥ ७ ॥ तस्मात्सवेत्र शिल्पद्गः खण्डहम्यंयुतं तु वा । शुद्धं वा मिश्रितं वापि कल्पयेत्कल्पनाऋमात्

<sup>1.</sup> अस्मिनध्याये मातृकायां श्लोकाः पौर्वापर्यव्यत्यासभाजः दश्यन्ते । व्याख्या तु प्रसक्तानुप्रसक्त्या लिखिता । तस्मात मूलं च व्याख्या च प्रलोकं द्वितम् ।

मध्ये वार्स्थल पंयुक्तं कचित्तेन विहीसकप्त । द्वारोपद्वारसंयुक्तमेकादितलभाक्षरम् ॥ ९ ॥ वास्त्वेदी रङ्गवेदी देववेदीति सा त्रिधा । तदादिमानं कथितं दिङ्यानमपि सिद्धये ॥ १० ॥ वास्त्वेदी स्थले शाला महती सा प्रकीर्तिता । षडादिद्शदण्डान्तं मानमस्याः प्रकीर्तितम् ॥ ११ ॥ पश्चाद्धागे पुरोभागे तदर्धा वा तदर्धका। क्षद्रशालाथवा गेहं द्वाश्रतुष्कसमन्वितम् ॥ १२ ॥ सन्यापसन्ययोरेवं कल्पनं स्थापयेत्क्रमात् । भित्तिशालासमायुक्तं ससोपानाधिपीठकम् ॥ १३ ॥ भवने यत्समाख्यातं मानं तद्धिकैर्युतम् । तन्मानोपेतमथवा मध्यञ्चालाप्रकल्पनम् ॥ १४ ॥ चतुर्दिक्खचतुष्कूटं तन्मध्ये वार्खलान्वितम् । मध्यशालात्रमाणेन मानं दैध्यादिकं भवेत ॥ १५ ॥ चतुर्दण्डायतिक्शस्ता तद्दैर्घ्यं भानुदण्डकम् । एकादिपश्चदण्डान्तं वार्स्थलं तत्र कल्पयेत् ॥ १६ ॥ चतुष्कोणचतुरशालां तालवारादिमेलनम् । मध्यशाला प्रस्तरान्ता द्वितलादिरिहोच्यते ॥ १७ ॥

वार्स्थलेन विहीनाश्चेत्तत्सीमान्तं हि कल्पनम्। डारमेलनमेवोक्तमिह सर्वत्र दैर्घ्यके ॥ १८॥ भित्तिशालासमायुक्तमेकद्वित्रिचतुस्तलम् । वातायनश्रतोपेतं चन्द्रशालासमन्वितम् ॥ १९॥ प्रासादनिर्माणयुतं सर्वर्तुसुखदं मतम् । हर्म्यमानाधिकोपेतं चतुर्दिग्भद्रसंयुतम् ॥ २० ॥ पूर्वशालाकलायुक्तं भित्तिशालाश्रितं तु वा। द्विपक्षं वा चतुःपक्षं द्विशालं वा त्रिशालकम् ॥ २१ ॥ चतुष्कोणे चतुर्दिक्ष शाला वा कूट एव वा। मुखीकरणवैखर्या दढाभित्तिसमन्वितम् ॥ २२ ॥ जन्माधिष्ठानसंयुक्तमुत्तुङ्गांघिकशालकम् । चतुर्मुखं पश्चमुखं षण्मुखं सप्तवक्त्रकम् ॥ २३ ॥ म्रुखीकरणमेवोक्तं भेदशालासमान्वितम् । भदाकारं भद्ररूपं भद्रहीनमथापि वा ॥ कल्पनं कल्पयेच्छिल्पी युत्तया मानादिना दृढम् ॥२४॥

इति विश्वकर्मप्रणीते **विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे** भवन**ळक्षणनिरू**पणं नाम चतुर्दशोऽध्यायः॥



#### चतुर्दशोऽध्यायः ॥

अथ भवनलक्षणकथनात्मकं चतुर्दशाध्यायं विशिनष्टि — भवनं तदित्यादिना । अस्मित्रध्याये प्रतिपादिताः स्रोकाः कचित्पीर्वापर्यव्यत्यासभाजो दृश्यन्ते । तत्र हेतुर्मातृकालेखक-प्रमादः, आहो बिद्मन्थकर्तुर्विश्वकर्मणः पठनशैली वा । तथापि सर्वरफूर्तये पङ्कथर्थी छिख्यते । यथा — अस्मित्रध्याये प्रथमतो भवनलक्ष्णं, तदनु तद्पेश्वया किञ्चित्करपनाविच्छित्तिविशेष-शालिनो हर्म्यस्य लक्षणं, पश्चात्तद्पेक्षया किञ्चित्करूपनाविच्छित्ति-विशेषशालिन: प्रासादस्य लक्षणञ्च प्रसक्तानुप्रसक्तया प्रतिपादितं ज्ञेयम । तत्र प्राथमिकस्य भवनस्य ऌञ्चणमाह — **भवनमिति ।** परिखया प्राकारेण वा संशते स्थले समुचिते चतुरश्रकरूपनेन निर्मितमेकसौधयुर्त भवनमिति संक्षेपतो भवनलक्षणमुक्तं बोध्यम् । 'भूषदण्डद्वादशकमानहीनं तु नोत्तमम्' इत्युक्तत्वात् , अत्र भवनादिकरुपने करुपनप्रमाणं तावत् भूपदण्डद्वादशकवेशाल्यवत्तथा दैर्ध्ये च भूपदण्डद्वादशकप्रमाणवदेव निर्दिष्टम् ॥

किक्क ताहशकरुपनस्य मध्यभागो वास्तुवेदीति व्यवह्रियते । किमर्थम् ? तान्तु वेदीं शङ्कस्थानवन्मुख्यप्रमाणत्वेन स्वीकृत्य तदादि चतुर्दिक्षु मानादि निर्णेतुमिति । एवं सकलविधभवनेषु हम्येषु प्रासादेषु, अन्येष्विप मानवसद्नेष्न्तमेषु ताहशवास्तु-वेदीस्थापनं तदादिप्रमाणकरुपनमप्यवश्यं क्षेत्रं शिरुपादरैः ॥ एताहरावास्तुवेदीस्थापनादि न मानवे क्षुद्रगेहे युज्यते।
तत्र ताहराकल्पनाभावादिति केचित । तन्मास्तु । ताहरावास्तुवेदीस्थाने चत्वरं वार्यातपादिपतनयोग्यं निर्माय तदादि मानगणनं
कृत्वा सर्वतस्समुचितानि शालागृहादीनि निर्मापणीयानीत्यन्ये ।
वयन्तु सर्वथा साधारणदण्डद्वादशकप्रमाणहीनस्थले नेदं
वास्तुवेदीस्थापनादीति ब्रूमः । तस्मादस्मिन्भवननिर्माणे ताहरावास्तुवेदीस्थाने महती शाला कार्या । ताहराशालाया वैशाल्यं
भूपदण्डपद्धकादिद्वादशान्तं कथितम् । देध्ये चैवं निर्दिष्टम् ॥

कथं नु खलु शक्यमेतादृशवैशाल्यादियुनां शालामिमां कर्तुम् १ युज्यत एव। कथं वा १ दृढेष्ट्रिकासुधादिभिर्मुखीकरणादिना। (मुखीकरणं=कळाळं)। अस्या मुखीकरणवैखर्या विशदार्थस्तु — दारुस्सम्भादिस्थापनानहें स्थलेऽतिविशाले एकदण्डावधि निम्नं यथा तथा भूमिलम्बं विधाय (भूमिलम्बं = कळाळळळळ) तदुपरि खुद्राविष्ठानमिष्टिकादिभिर्विरचय्य इष्टिकास्तम्भानस्थापयेत्। तथा कमशस्तत्र तत्र स्थलानुगुणं स्थापितानामिष्टिकास्तम्भानाः मान्तरालिकस्थलं त्वेकादिसप्तदण्डाविषेकेन वा तद्धिकप्रमाणेन वा साधारणकेन मानेनोपेतं स्थाप्यम् ॥

किश्व ताष्टशस्तम्भान्तराछिकस्थ छवैशास्यानुगुणं स्तम्भामा-मौक्रत्यञ्च द्वादशहस्तप्रमाणादि स्थापयेत् । तदनु ताष्टश-स्तम्भानां शिरोभागे निर्माणादिदाक्ष्यार्थं सुधेष्टिकाभिः स्वचिद्यः कीलसिंदेश परम्परस्तम्भिनिर्माणोपरितनसम्मेलनात्मकं मुखीकरणं युत्तया दृढं शिल्पी कल्पयेदित्यर्थः । एवमेतादृशमुखीकरणे
एकमुखादि बहुवियं तत्रावधायम्। तादृशमुखीकरणोपरितले निर्माणपटलात्मकं कमशो दार्क्योन्वितं विरचय्य तदुपरि एकादिसौधतलिर्माणं कार्यमित्यादिकमस्तु अस्मत्कृत शिल्पकलादीपिकाल्याख्यायां विस्तरशः प्रतिपादितः । तच तत्रैव
दृष्ट्वयमिति ॥

किञ्चेतावता प्रवन्धेन भवनाष्यस्य सद्नोत्तमस्य मध्यनिर्माणस्थलन्तु भूपदण्डपञ्चकवैशाल्यवद्वा भूपदण्डषट्कवैशाल्यवद्वाऽथवा तद्धिकेन द्वाद्शदण्डावधिकप्रमाणेन युतं वा यथाविभवं यथारुचि स्थापियत्वा चतुरश्रस्वरूपस्य तादृशमध्यनिर्माणस्थलस्य प्राच्यादिषु चतस्तुषु दिश्च द्वारस्थापनं कार्यम् ।
अथवा प्राच्यां वारुण्याञ्च दिशि द्वारस्थापनमिति । आहोस्वद्वारुणीं दिशां विना दिकस्थानत्रयेऽपीत्येवं तत्र द्वारस्थापनक्रमो
क्रेयः ॥

किञ्चेवं तत्र द्वारस्थापनरीत्या ताहशद्वारिमित्तिमिलिता-मेकादिदण्डत्रयित्रपुलां तालवाराख्यामुपशालां (तालवारा क्रम्फ्रियानम्फ) पूर्वोक्तमध्यनिर्माणस्थलं परितः परीतां स्थापयेत्। किञ्च ताहशमध्यनिर्माणस्थले कोणेषु चतुर्थु कविन्मध्ये वा सुद्रगृहं(अक्ष्ण्ण)च निर्माय, ताहशस्चुद्रगेहेषु शयनभोजनासनादि- कल्पनस्थानस्त्र प्रकल्पयेदित्यर्थः । किस्त्र पूर्वोक्ततादृशमध्य-निर्माणन्तु सुहृदादिसम्मेलनसङ्घापनाई अथवा तत्र स्थले वैवाहिकादिशालां वा प्रकल्प्य तथा व्यवहरेदिति च शिल्पविदां समयः । किस्त्रेकेन सौधतलेनोपेतिनर्माणस्येव भवनमिति नाम विदुः । इति संक्षेपेण प्राथमिकस्य भवनस्य निर्माणलक्षणमुक्तं भवति ॥

अथ द्वितीयस्य हर्म्याख्यस्य सद्नविशेषस्य छक्षणानि यथा — भवनाख्यस्य सद्नोत्तमस्य वास्तुवेदिस्थानाख्यमध्यमभागे या शाला यावत्प्रमाणोपेता कथिता तन्मानयुता वा तद्धिक-मानयुता वाऽस्य हर्म्यस्य शाला कल्प्या । तत्र च 'षडादि-दशदण्डान्तं मानमस्याः प्रकीर्तितम्' इत्युक्तत्वादस्मिन्हर्म्यं कल्प्यमानशालायाः उत्तरत्र प्रतिपाद्यिष्यमाणप्रासादेषु कल्प्यमान-शालायाश्च वैशाल्ये देध्यं च भूपदण्डवद्कप्रभृतिद्वादशदण्डावधिकं प्रमाणं कथितीमिति भावः । अस्या एव मध्यशालेति व्यवहारः ॥

किन्नैतादृशमध्यशालां सालङ्कारां कृत्वा भीमत्रयमारभ्य भौमपन्नकावधिकं कल्पनं विशेषतः पूर्वोक्तरीत्याऽऽपदेवभागेऽन्तः-पुरयुतं तत्र तत्र शालानां मध्ये द्वारसमीपनानालिन्द्वेदिकासंयुक्तं तद्विदिनीनाङ्कणयुतं, तद्विद्देः कल्याणशालादिनानाशालासमन्वितं प्रतिभौमतलं भौलिभागे च भिक्तिप्रान्ते च विमानकलशरचनोपेतं तत्र तत्रान्धारिकाल्यभारवादिद्ण्डसदितं प्रतिशालं परितः आहोस्विदुभयोः पश्चयोर्दढिभित्तियुतं कूटकोष्ठादियुतपश्चभित्त्यादि-मिलितं तत्र तत्र युक्तया वास्थिलोपेतं च कृतं यदि तत्कल्पनं नाम्ना हर्म्यभित्युच्यत इति ॥

इत्थंप्रकारेण पूर्वोक्तरीत्या वैशाल्यायामादियुतां महतीं मध्यशालां निर्मापयित्वा पश्चाद्वागयोरथवा पुरोभागे भागत्रये वा पश्चाद्वागं विनाऽऽहोस्विद्वागचतुष्केऽपि वा तादशमध्यशाला-प्रमाणादर्धमानेनोपेतां वा तद्धमानेनोपेतां वा स्तम्भचतुष्कादि-लिस्तामुपशालाख्यां शालाख्व स्थापित्वा तत्र तत्र प्रतिभागं द्वारेणैकेन लिसतमथवा द्वारद्वयोपेतं द्वारचतुष्कोपेतं वा तादश-शालानां संभेलनस्थलं सपार्श्वभित्तिकल्पनं वा कृत्वा मध्ये मध्ये मेघजलातपादिपतनयोग्यचत्वरयुतं स्वण्डहम्बद्धा पूर्वोक्तवास्तु-भागस्थले यदि कल्पितं तत्कल्पनं नृपादिमहापुरुषवासयोग्यं प्रासादकल्पननामभाग्भवतीति ॥

किञ्चात्र प्रासादिनमीणे ताहराचत्वरादिवास्थेळं तु भूपदण्ड-चतुष्कायितकं द्वादशदण्डदेध्येवत एकादिपञ्चदशदण्डान्तप्रमाणञ्च कल्पयेत । किञ्च ताहराकल्पनानुगुणमेवोपरितनद्वितीयवृतीयादि-मौमस्थापनरचनायुतव्च स्थापयेत् । किञ्चात्र प्रासादकल्पने ईशानादिचतुर्दिकोणेषु मध्यनिमीणसहितं वा प्रथग्वा श्चुद्रशाला-चतुष्कं कार्यम् । किमर्थम् १ तत्रैव खळु आगन्तुकसुहृदादि-विचारणास्थळं वस्त्रभूषणादिनिश्लेपणस्थानं, कन्दुकादिकीडा- सामग्रीस्थापनस्थलमित्यादिः बहुविधसमयेषु उपकारकं स्थल-मनेकासनस्थलभासुरञ्च कार्यमिति भावः ॥

किञ्चायमेव प्रामादः क्षुद्रकायो बार्ध्यलहीनो यदि स्थापितस्तदा ताहशोपशालाकोणशालालिन्दशालादिसकलनिर्माण-भागानामपि पूर्वोक्तशैल्या भूपदण्डद्वादशकप्रमाणसहितत्वं झैयम ॥

अयं खण्डहम्येविहीनः क्षुद्रशासाद इति यावत । एवं क्षुद्रशासादकरणे श्रासादान्तर्गतं प्रतिगृहकरूपनं द्वारोपद्वारयुतं भित्तिशालानेकवातायनादि सिहतं वातादिश्रसरणयोग्यं प्रीष्म-वर्षादेषु सर्वेष्वपि समयेषु तदन्तर्वासिनां सुखदायिविविध-करूपनरचनोपेतं युक्तया शिरूपी करूपयेदित्यर्थः । किञ्च प्रथमोदित-महाप्रासादकरूपनेषु शालाषोडशकं जन्माधिष्ठानमोपानदृद्धारादि-भृपितं भद्रकरूपनयुतं वा तद्रहितं वा सर्वत्र मुखीकरणकरूपनोपेतं रचयेदित्यर्थः । करूपनाक्रमशितपादनं सूक्ष्मदृष्ट्या क्षेयमिति समष्टिवाचकार्थे बोध्यः ॥

किञ्चैवं परिपाट्याऽत्र प्रतिपादितभवनहर्म्यप्रासादा-ख्योत्तमकल्पनेषु मुखीकरणशालास्थापनालिन्दकल्पनाधिष्ठान-सोपानादिरचनाक्रमलक्षणवाक्यविशदार्थस्तु तत्र तत्र स्थलान्तरे शिल्पकलादीपिकादिमन्थान्तरेषु च द्रष्टव्य इति ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां भवनादिरुक्षणनिरूपणं नाम चतुर्दशोऽध्यायः॥

ويم علي بن

## अथ पूर्वभवनलक्षणनिरूपणं नाम पश्चदशोऽध्यायः ॥

प्रासादानाश्च हम्पीणां शालानाञ्च क्वितिस्थले ।
पुरःप्रकल्पनं पूर्वभवनं परिकीर्तितम् ॥ १ ॥
मण्टपाकृति वा स्थाप्यं शालाकारमथापि वा ।
नानासनसभोपेतं दर्पणादिसमुज्ज्वलप् ॥ २ ॥
संयुक्तं वा वियुक्तं वा बहुचित्रसमान्वितम् ।

#### ॥ पञ्चदशोऽध्यायः ॥

अथ पूर्वभवनलक्षणकथनात्मकं पद्मद्शाध्यायमारभते—
प्रामादानामिति। पूर्वप्रतिपादितानां भवनानां हर्म्याणां प्रामादानां
शालादीनां वा पुरोभागे शोभार्थं शिविकादिवाहनादेरारोहावरोहणाद्यर्थं च कल्पितः कल्पनाविशेषः पूर्वभवननामभाग्भवतीति
प्रमिद्धिः । तादृशपूर्वभवनकल्पनं मण्टपाकारबद्धा, शालाकारबद्धाः
भूपादियजमानेच्छया नानासनमकरतोरणवितानदीपस्तमभाद्यलङ्कृतं बहुचित्रयुक्तं प्रधानभवनप्राथमिकमुखद्धारसंमिलितं वा
तस्य द्धारस्य किञ्चिद्देर पुरोभागे वा वास्तुभूमिस्थलानुगुणं
स्थापनीयमिति स्थलनिर्देशक्रमः ॥

किश्च मण्टपाकारमेतादृशपूर्वभवनं कचित्स्थले दुर्ग-गोपुरपुरोभागे महामण्टपपुरोभागे देवालयगोपुरपुरस्थले चान्यव पुष्टिदं याम्यभाग्द्वारं प्रागुदग्भाग्जयप्रदम् ॥ ३ ॥ पश्चिमं धनधान्यादिवर्धकं पूर्ववक्त्रकम् । मेधाप्रदञ्च कथितं शास्त्रज्ञैर्मुनिपुङ्गवैः ॥ ४ ॥ क्षुद्राधिष्ठानसंयुक्तं सोपानालिसमन्वितम् ।

करुपनानुगुणं निर्मापणीयमिति प्रन्थान्तरे दृश्यते वचनम् । तत्करुपनशैळीमानादिकन्तु तत्रैव ज्ञेयमिति प्रकृतमनुसरामः ॥

तस्मात्तत्र तत्र यथासौकर्य प्राप्तेषु वास्तुस्थलेषु निर्माणादौ विरचितेऽप्यमुं पूर्वभवनाख्यकल्पनाविशेषं शास्त्रोक्तमानोपेतं दक्षिणामुखभाजं कृत्वा तादिदं कल्पनं निर्मितक्रेत तदा तद्वास्तुवास्तव्यानां शरीरपुष्ट्यादिकं वर्धत इति शास्त्रानुमहो बोध्यः ॥

प्राङ्मुखमुदङ्मुखञ्च तत्रत्यं द्वारं विजयप्रदम, पश्चिममुखं धनधान्यादिवर्धकमिति च द्वारकल्पनफलिनयमः । किञ्च वास्तुभूमिस्थं सर्वमिप द्वारं यदि प्राचीदिङ्मुखं कृतं तदा च तद्वास्तव्यानां
मेधासुखादिवर्धकमिति च शास्त्रविश्वासपरैक्तेयमिति भावः ।
तस्माच्छिल्पशास्त्रक्तैः स्थपत्यादिभिनिदिष्टस्थले द्वारस्थापनादिपूर्वकं
पूर्वभवनकल्पनमिदं कार्यमित्युपदेशः ॥ ४ ॥

अत एतादृशपूर्वभवनकरूपनन्तु साधारणेकदण्डप्रमाणोन्नत्य-भाजा क्षुद्राधिष्ठानेन युतं पञ्चषसोपानादिभासुरं स्थापनीयम् । दिशात्रये द्वयं प्रोक्तं मध्ये स्तम्भचतुष्कष्ठम् ।
पार्श्वयोर्वेदपादश्च पुरतो युग्मपादकम् ॥ १३ ॥
पुरतो नागपादश्च पश्चात्पादद्वयं तथा ।
सव्यापसव्ययोर्वेदपादं मण्डलनामकम् ॥ १४ ॥
पुरतो नागपादश्च शिल्पिभः स्थाप्यभीरितम् ।
अनुलोमादितः स्थाप्यं दिकस्तम्भभवनं विदुः ॥ १५ ॥

इत्थं स्तम्भाष्टकस्थापनक्रममभिधायाधुना पूर्वभवने स्तम्भद्शकस्थापनक्रमं व्यनक्ति — दिशात्रय इति । पूर्वप्रति-पादिते पूर्वभवनपुरस्थले स्तम्भवतुर्कं स्थापियत्वा तद्विः प्राच्यां वा प्रतीच्यां वा दिशि स्तम्भस्थापनक्रममपहायावशिष्टे दिशात्रय-स्थलेऽपि सममानभूमिस्थौ द्वौ द्वौ स्तम्भौ स्थापयेत् इत्यादाः पश्चः ॥

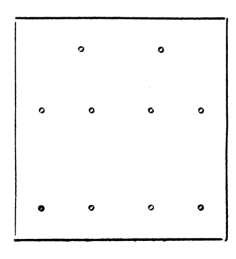
द्वितीयतृतीयप्रकारों तु सव्यभागे स्तम्भचतुष्कमपसव्यभागे च स्तम्भचतुष्कं स्थापियत्वा तत्पुरोभागे च स्तम्भद्धयं स्थापनीयम् । अत्राप्यनुखोमप्रतिलोमरीत्या प्रकारान्तरस्थापनद्भ संभवतीति कमार्थों होयः ॥

एवं चतुर्थपञ्चमन्नकारी च क्रेबी। यथा पुरोभागे पङ्क्तिद्वयरीत्या स्तम्भाष्टकं क्रमशः स्थापयित्वा, पश्चाद्वागे सुख्यनिर्माणाख्यमध्यनिर्माणद्वारसमीपे स्तम्भद्वयं स्थापनीयम्। अत्रापि स्थलवैपरीत्यात्प्रकारान्तरस्थापनञ्च क्रेयमिति चतुर्थ-

पञ्चमस्थापनक्रमः । किञ्च मण्डलाकारप्रमाणेन, कोणभाग-प्रमाणेन चापाकारेण च स्तम्भदशककरूपने कल्पिते षष्ठसप्तमा-ष्टमादिप्रकारा भवन्तीति क्रमार्थः । एतत्सर्वमण्यत्रत्योद्धारमण्डल-निरीक्षणेन सुलभवेद्यमिति क्रमः ॥

पूर्वभवने स्तम्भदशकस्थापनकमद्योतकोद्धारो यथा ---

#### १. А. पूर्वभवने अनुलोमेन स्तम्भदशकस्थापनकमः॥



# १. B. पूर्वभवने प्रतिलोमेन स्तम्भदशकस्थापनऋमः॥

| o | o | ٥ | o |
|---|---|---|---|
| o | o | o | o |
|   | o | • |   |

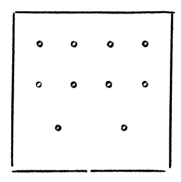
# २. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तम्भदशक्रस्थापनक्रमः॥

|   | 0 |   | o |
|---|---|---|---|
| • |   |   | o |
| o |   |   | ٥ |
|   |   | D |   |
| o |   |   | o |
| o |   |   | o |

## ३. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तम्भदशकस्थापनकमः॥

| • |   |   | • |
|---|---|---|---|
| o |   |   | o |
|   |   |   |   |
| o |   |   | ٥ |
| o |   |   | o |
|   |   |   |   |
|   | • | • | į |
|   |   |   |   |

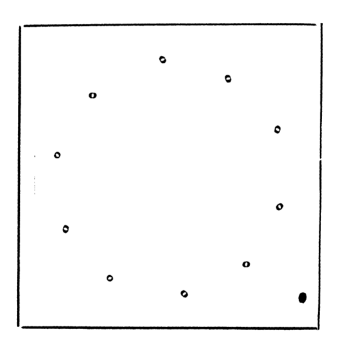
#### ४. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तम्भदद्याकस्थापनकमः॥



# ५. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तम्भदशकस्थापनक्रमः॥

|   | 0 | • |   |  |
|---|---|---|---|--|
|   |   |   |   |  |
| ٥ | o | • | o |  |
| o | o | ٥ | • |  |

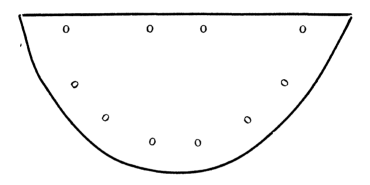
# ६. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तम्भदशकस्थापनकमः॥



# ७ पूर्व भवने प्रकारान्तरेण स्तम्भद शकस्थापनकमः॥

| 0 | o |
|---|---|
| 0 | O |
| o | O |
| 0 | 0 |
|   |   |
|   |   |
|   |   |
| 0 | 0 |

# ८. पूर्वभवने चापाकारेण स्तम्भदशकस्थापनकमः॥



पूर्वपश्चिमयोभीगपादं पार्श्वे द्वयन्तथा ।
अथवा पश्चयोरष्ट प्राच्यां वेदपदन्तु वा ॥ १६ ॥
मध्ये वेदपदं पूर्वप्रत्यग्भागे दिगङ्घिकम् ।
अनुलोमेन युक्तया च विविधस्थानभाक्यदम् ॥ १७ ॥

अथ पूर्वभवनादिमेषु निर्माणेषु स्थापनीयस्तम्भद्वादशक-कल्पनरचनाक्रममाह — पूर्वपश्चिमयोरिति । सञ्यापसञ्ययो-र्मागयोः पङ्किद्वयरीत्या स्तम्भष्टकं सममानं स्थापयित्वो-भयोरिप पश्चयोस्तद्वाह्य स्तम्भद्वयं स्थापनीयिनत्याद्यः प्रकारः ॥

द्वितीयप्रकारस्तु — पूर्वोक्तरीत्या सञ्यापसञ्ययोः स्तम्भाष्टकं स्थापियत्वा मध्यनिर्माणद्वारसमीपस्यं स्तम्भचतुष्टयं स्थापयेदिति तत्कमः । अयमेव प्रकारः प्रातिलोम्येन कल्पितश्चेत् तृतीयः प्रकारस्यंभवति । चतुर्थप्रकारस्तु मध्यनिर्माणद्वारसमीपे पङ्गकिद्वय-रीत्या स्तम्भचतुष्कं तत्पुरतश्च तयैव रीत्या स्तम्भचतुष्कं म् । एतेषां स्तम्भानामष्टानां मध्ये चतुरश्चमानं स्तम्भचतुष्कं स्थापनीयमिति तत्कमो बोध्यः ॥

किन्न 'अनुछोमेन युक्त्या च विविधस्थानभाकपदम्' इति शास्त्रकारेण विश्वकर्मणोपदेशः कृतः । तस्मात्पन्नमादिष्टादश-मकारा अस्माभिरत्र प्रदृश्येन्ते । किन्न छश्चणिमदं तावत्सर्वेष्विप भवनादिस्थलेषु संयोजनीयमिति भावः ॥

#### द्वादशस्तम्भसंयुक्तं भवनं ज्ञेयमीरितम्

तत्र पञ्चमप्रकारो यथा — सममानं चतुरश्रं स्तम्भचतुर्कं स्थापयित्वा तेषाञ्चतस्रु व्यपि दिक्षु स्तम्भौ द्वौ द्वौ स्थापनीयाविति॥

षष्ठः प्रकारो यथा — दिक्कोणेषु चतुर्षु विषमरहितं दृष्ट्यादेद्विद्विसंख्याकारकं स्तम्भत्रयस्थापनं कार्यमिति तत्कमः । तथा चाहत्य तत्र द्वादशस्तम्भसंख्या भवेदिति भावः ॥

सप्तमः प्रकारो यथा— मध्यनिर्माणद्वारसमीपे पङ्क्ति-रीत्या स्तम्भचतुष्कं स्थापयित्वा तत्पुरतः स्तम्भद्वयं पुनरिप तत्पुरतः पङ्क्तिरीत्या स्तम्भचतुष्कं तत्पुरतश्च स्तम्भद्वयं करणीयिमिति ॥

अष्टमः प्रकारो यथा— कोणाकारेण मानेन पक्षयो रूमयोरिष स्तम्भाष्टकं निर्माय द्वारसमीषे स्तम्भचतुष्कस्थापनिर्मित । अस्य प्रातिस्रोम्येन करूपने नवमः प्रकारः स्पष्ट एव । दशमः प्रकारःतु चापाकारेण मानेन पक्षयो रूमयो रिष स्तम्भाष्टकस्थापनं तत्पुरतः स्तम्भचतुष्ककलनिर्मित च तद्विवेकः ॥

एकादशः प्रकारस्तु पूर्वोक्तद्वारसमीपे पङ्किशीतिद्वयेन स्तम्भाष्टकं तत्पुरतश्चतुरश्रमानं चतुःस्तम्भकल्पनमिति भावः । सर्वत्र पङ्किरीतिस्तावदपसन्यभागस्थाने सन्यभागस्थाने च क्रमशः कल्पितरेखाक्षरादिवत् स्तम्भस्थापनकम् इति आन्तराहिकी शिल्पन्यवस्था ॥ एवं द्वादशप्रकारस्तु पश्चयोरुभयोरि स्तम्भाष्टकस्थापनं तन्मध्ये चतुरश्चं स्तम्भचतुष्कस्थापनिमिति च। एतेषां क्रमस्तु अत्रत्योद्धारेण स्फुटः। किञ्ज प्रायशोऽयमेव स्तम्भस्थापनप्रकारः सर्वेष्विप निर्माणेषु गुंभनार्हः,न प्रकारान्तरिमिति शास्त्रकारस्याशयः। अन्यथा प्रकारान्तरेण स्तम्भस्थापने स्थलान्तरलश्चणेऽतिव्याप्तयादि-दोषप्रसक्तिश्शोभाराहित्यञ्ज भवेदित्याशयः कार्यक्रेशिशलिपभि-रवधार्य इत्याचार्याः॥

पूर्वभवने द्वादशस्त्रम्भस्थापनकमद्योतकोद्धारी यथा ---

# १. पूर्वभवने स्तम्भद्वादशकस्थापनकमः॥

|   | 0 | o |   |  |
|---|---|---|---|--|
|   | • | • | • |  |
|   |   |   |   |  |
| • | • | • | • |  |
|   | • | • |   |  |

s. s. 53

## २. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण द्वादशस्तंभस्यापनकमः॥

|   | ۰ | o |   |  |
|---|---|---|---|--|
| • | 0 | o | o |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   | • |  |
| • |   |   | • |  |
| 0 |   |   | • |  |

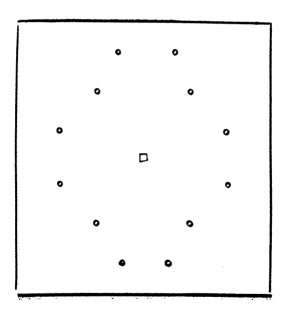
# ३. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण द्वादशस्तम्भस्थापनकमः॥

| • |   |   | 0 |
|---|---|---|---|
| ۰ |   |   | o |
| o | 0 | ב | 0 |
| o | o | o | • |
|   | • | o |   |

# ं ४. पूर्वभवने प्रकाराम्तरेण द्वादशस्त्रम्भस्थापनक्रमः॥

|   | 0 | , |   | C | , |   |
|---|---|---|---|---|---|---|
|   | o |   |   |   | o |   |
| 0 |   |   | _ |   |   | 0 |
| o |   |   |   |   |   | o |
|   | o |   |   |   | 0 |   |
|   |   | 0 |   | o |   |   |

# ५. पूर्वभवने प्रकारान्वरेण द्वादशस्त्रम्भस्यापनक्रमः॥



# ६. प्रविभवने प्रकारान्तरेण द्वादशासम्भस्यापनक्रमः॥

| o | 0 | o | o |
|---|---|---|---|
| o |   |   | 0 |
|   |   |   |   |
| 0 |   |   | o |
| 0 | 0 | 0 | 0 |

## ७. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण द्वादशस्तम्भस्थापनकमः ॥

| O | 0 |   | 0 | O |
|---|---|---|---|---|
| 0 |   | 0 | 0 | • |
| o | 0 |   | O | 0 |
|   | 0 |   | O |   |

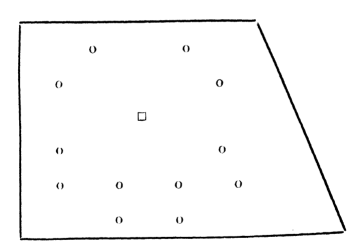
# ८. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तम्भद्वाददाकस्थापनकमः॥

| O | Q |
|---|---|
| 0 | O |
|   |   |
| 0 | 0 |
| О | O |
| О | O |
| 0 | 0 |
|   |   |

### ९. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण स्तंभद्वादशकस्थापनकमः॥

| O |   |   | 0 |
|---|---|---|---|
| O |   |   | o |
| o |   |   | o |
| o |   |   | 0 |
| o |   |   | ) |
|   | 0 | O |   |

### १०. पूर्वभवने चापाकारेण स्तंभद्वादशकस्थापनकमः॥



# ११ पूर्व भवने प्रकारान्तरेण स्तं भद्भादशकस्थापनक्रमः॥

| o | o | ٥ | o |  |
|---|---|---|---|--|
|   |   |   |   |  |
| o | • | o | o |  |
|   | o | o |   |  |
|   | o | 0 |   |  |

## १२ पूर्वभवने प्रकारान्तरेण द्वादशस्तं भस्थापनक्रमः॥

|   | o | 0             |   |
|---|---|---------------|---|
| o | o | o             | 0 |
| o | 0 | <b>o</b><br>O | o |

सममानिकया सैव मध्ये वैश्वाल्यभाक्तया । पक्षयोर्वेदपादेश्व युक्तं मध्येऽष्टपादकम् ॥ १८ ॥ चतुर्दिश्च स्तम्भयुग्ममावारे च चतुःपदम् ।

अथ पूर्वभवनादिक रूपनेषु घोडशस्तम्भस्थापनक्रमं व्यनक्ति— सममानक्रियेति । पूर्वोक्ते तायत्पूर्वभवने अष्टविधया शैल्या घोडश स्तम्भाः स्थाप्याः। एषेव शैली नयनानन्दकरी मता, न प्रकारान्तराणीति भावः। तत्राद्यः प्रकारो यथा — पूर्वोक्तमध्य-निर्माणमुख्यद्वारसभीपे चतुरश्रे वा आयते वा कल्पने सममाने सममानस्तम्भपङ्किचतुष्के कल्पिते आद्या शैलीति भावः॥

द्वितीय: प्रकारो यथा — सेव कल्पना इतरस्तम्भमाना-पेक्षया मध्यमाङ्गणस्तंभानामतिवैपुल्यं कृत्वा स्थापिता यदि द्वितीया शैली मता॥

तृतीयः प्रकारो यथा — पक्षये।रुभये।रिप सममानं स्तंभाष्टकं स्थापियत्वा तद्वाह्यद्वये च चतुरश्रं स्तम्भचतुष्कं स्थाप्यभिति तच्छैली ॥

चतुर्थः प्रकारो यथा — प्रथमावरणरीत्या चतुरशं स्तंभ-चतुष्कं तद्वदेव द्वितीयावरणे स्तम्भचतुष्कद्भ स्थापयित्वा पूर्वादिषु चतस्प्वपि दिश्च यमली स्तम्भौ कल्पनीयाविति तदीयकमः ॥ कोणाकारवञ्चात्सर्वपादाष्योडश्च कीर्तिताः ॥ १९॥
युग्मद्वयश्चतुर्दिश्च पश्चिद्वययडङ्घिकम् ।
पुरतो वेदपादश्च तत्र व्यत्यस्तमानकम् ॥ २०॥
इत्येवं योडशस्तम्भभवनं परिकीर्तितम् ।

पद्ममप्रकारे कल्पने ईशानादिकोणभागेषु चतुर्ष्विप पादानाक्चतुर्कमुपन्नस्तंभशैल्या कल्पनीयमिति ॥

एवमैन्द्रादिचतुर्दिग्भागेषु तत्र तत्र चतुःस्तम्भयुतकरूपन-चतुष्कं स्थापयित्वा मध्ये महाङ्गणसहिते करूपने कृते तदा षष्ठः प्रकारो व्यक्त इति ॥

सप्तमप्रकारे करूपने तु षट्स्तम्भोपेतं प्रकृक्तिद्वयं निर्मापयित्वा पूर्वभागे वा पश्चाद्वागे वा स्तम्भचतुष्कम् !!

अन्त्योक्तेऽष्टमप्रकारे करूपने मुख्यद्वारसमीपे स्तम्भद्वयं तत्पुरतः स्तम्भचतुष्कं स्थापयित्वा तत्पुरतः पुनरिप स्तम्भद्वयं तत्पुरतः स्तम्भचतुष्कं च निर्माय पुनरिप पूर्वभागे सममानं वा वैशाल्योपेतं वा स्तम्भचतुष्कं स्थापनीयमित्यादिकः क्रमः चद्वारदर्शनेन युक्त्या क्रेय इति भावः ॥

इत्थं प्रतिपादितेन प्रबन्धेनैता द्वालक्षणान्विते पूर्वभवने स्तन्भानां षोडशावधिक मेव प्रमाण मुक्तं; नातः परिमिति शिल्प-विदां समयः। स्तन्भषोडशकाधिकये तत्तु कल्पनं मण्टपळक्षण-

# सर्वत्र मध्यवेयुक्तं तद्यक्षेशाधिवं विदुः ॥ २१ ॥ न कार्या विषमा संख्या शिल्पकार्यविचक्षणैः ।

बिदिति शिलिपनः। अयञ्चापरो भेदो क्रेयः । मण्टपलक्षणानि स्तम्भानां वर्तुलत्वचतुरश्रत्वादिलक्षणानि च प्रकरणान्तरे हरयानि ॥

किञ्चात्र पूर्वभवनकल्पने एकत्रिपञ्चसप्तनवादिविषमसंख्या स्तंभेषु सर्वथा न कार्या । परन्तूद्धारमण्डलेऽत्र
प्रतिपादितरीत्या सूत्ररीत्या निरीक्षणे स्तम्भानां युग्मसंख्यात्वमेव । इदश्च युग्मसंख्यात्वलक्षणं सर्वेष्वपि देवालयकल्पनेषु
मानुषालयकल्पनेषु च संयोजनीयमिति परमज्ञानिनां मुनिपुङ्गवानामुपदेशः श्रेयसे बोध्यः । किञ्चैवंप्रकारेण कल्पितेऽत्र
पूर्वभवने पूर्वोक्तस्तम्भानां मध्ये समुचिते स्थले वेद्याख्यं
स्थलविशेषं रचयेदित्युपदेशः ॥

केचित्तु नाम वेदी स्थाप्या । कुतः ? पूर्वोक्तरीत्या शिविकादिवाहनारोहणादिसौकर्यभङ्गवत्त्वादिति । परं तु मस्गणिम-भूतले रेखाकारां वेदिं रचयेदिति । अयन्तु पक्षः काचित्क इति वयं मेर्वादिभवनोत्तमेषु भूपालादिमहापुरुषवासयोग्येषु प्रासादादिषु पुरोभागे कल्पितानां पूर्वभवनानां मध्ये समुचिते स्थले इष्टिकासुधादारुखण्डादिभिवेंग्येव कल्पनीया । सेव तस्सी-क्यीदिसंपादिकेति सूमः ॥

दशहस्तादिमानेन तुङ्गोच्छ्रायेण संयुतम् ॥ २२ ॥ शुद्धं वा मिश्रितं वापि मानस्त्रत्रमाणवित् । नानाहम्येकलोपेतं नानातोरणमण्डितम् कल्पयेनमितमानपूर्वभवनं मानवे स्थले ॥ २३ ॥ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे पूर्वभवनलक्षणितरूपणं नाम ॥ पञ्चदशोऽध्यायः ॥

किञ्चेतादृशपूर्वभवनं पाञ्चालादिशैल्या एकया युतं वा शैल्यन्तरेण मिश्रितं वा यथामिरुचि स्थापेयेिति भावः । किञ्चास्मिन्पूर्वभवने सानसूत्रादिप्रमाणविच्छिल्यकार्यतः स्थपत्यादिदृशहस्तोत्तुङ्गादिस्तम्भकमं पूर्वोक्तरीत्या सक्षुद्राधिष्ठान-सोपानं स्थापयित्वा नानाविधकलाख्यचित्रविशेषरचनाविशेषभासुरं तोरणादिमनोहरं प्रकल्पयेदिति पूर्वभवनलक्षणं सङ्घहेण प्रतिपादितम् । किञ्चदं पूर्वभवनं मानवसदनेष्वेव स्थाप्यम् । न तु देवालयेष्विति च कमो होयः ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकावरिचतायां प्रमाणवेशिधन्य।स्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> > पूर्वभवनस्रक्षणकथनं नाम

पञ्चदशोऽध्यायः॥

२८९

### १. पूर्वभवने षोडशस्तं मस्यापनकमः॥

| 0 | 0 |   | 0 | 0 |  |
|---|---|---|---|---|--|
| 0 | 0 |   | 0 | 0 |  |
|   |   | , |   |   |  |
| 0 | 0 |   | 0 | 0 |  |
| o | 0 |   | 0 | 0 |  |

# २. पूर्वभवने पाकारान्तरेण षोडशस्तम्भस्यापनक्रमः॥

| 0 | o | 0 | • |  |
|---|---|---|---|--|
| 0 | 0 | o | 0 |  |
| 0 | 0 | • | 0 |  |
| o | ٥ | 0 | o |  |

# ३. पूर्वभवने प्राकारान्तरेण षोडशस्तम्भस्यापनक्रमः॥

|   |   | ö | 0 |   |   |   |  |
|---|---|---|---|---|---|---|--|
| o | 0 | o |   | 0 | 0 | 0 |  |
|   |   |   |   |   |   |   |  |
| 0 | 0 | 0 |   | o | 0 | 0 |  |
|   |   | 0 | o |   |   |   |  |

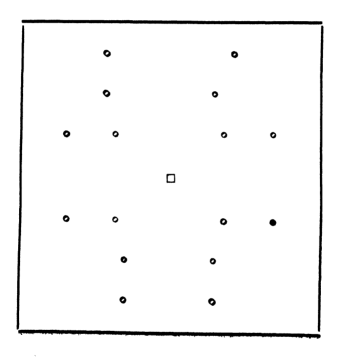
# ४. पूर्वभवने प्रकरान्तरेण षोडशस्तम्भस्यापनकमः॥

| 0   | • | 0 | • | 0 |
|-----|---|---|---|---|
| 0 ( | ) |   | 0 | 0 |
| o   | 0 | o | • | • |
| 0   | o | o | G | , |

# ५. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण गोडशस्त्रमस्यापनक्रमः॥

| 0 |   |   |   |   |   | 0 |
|---|---|---|---|---|---|---|
|   | O |   |   |   | O |   |
|   | O |   |   | o |   |   |
|   |   | o | О |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   | 0 | O |   |   |   |
|   | O |   |   | O |   |   |
|   | O |   |   |   | 0 |   |
| 0 |   |   |   |   |   | 0 |

## ६. पूर्व भवने प्रकारान्तरेण बोडकास्तम्भस्थापनकमः॥



### ७. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण पोडशस्तम् मस्थापनक्रमः॥

| • |   | ) |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|
|   | ם |   |   |   |   |
| 0 | • | • |   |   |   |
| ۰ | o | • | 0 | • | • |
| 1 | ۵ |   | ļ |   |   |
| • | ٠ | • | • | 0 | 0 |

## ८. पूर्वभवने प्रकारान्तरेण धोडग्रस्तम्भस्यापनक्रमः ॥

|   | 0 |   | 0 |   |
|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |
| o | o |   | o | ٥ |
|   | o | - | ۰ |   |
| o | 0 |   | o | 0 |
|   | 0 | _ | o |   |
|   | 0 |   | • |   |
|   |   |   |   |   |

#### अथ न्यायशालालश्चणतिह्नपणं नाम षोडगोऽध्यायः ॥

सार्वभौमादिभूपानां गुणिनां नय चक्षुपाम् । आस्थानिकं द्विधा प्रोक्तं न्यायशालासभाक्रमात् ॥ न्यायशालास्थानिकन्तु प्रत्यदं राजपूजितम् । धर्मस्थापनकार्येषु साक्षीमृतमहेश्वरा ॥ २ ॥ सभा व्रतदिनास्थानं महिष्यादिभिरचिंता । प्रासादे भवने हम्ये परिवारावृताङ्ग्ये ॥ ३ ॥

#### ॥ पोडशोऽध्यायः॥

अथ न्यायशालालक्षणकथनात्मकं षोडशाध्यायमुपक्रमते—
सार्वभौमादिभूपानाभिति । पश्चपानराहित्यकामकोधादिराहित्ययथोचितदण्डद्यालुत्वादिसद्गुणशालिनां बहुविधन्यायशास्त्रज्ञानां
सार्वभौमानां सत्क्षत्रियवंद्यानां भूपालानां च निवेशस्थलन्तु
न्यायशालासभाभेदेन दिविधमुक्तं पुराणेषु शिल्पक्षेः । अस्य
विशदार्थेग्तु — प्रत्यहं भूपालादि।भिर्जगतां श्रेयसे वन्दितं स्थलं
न्यायशालाभिधं भवति । सभा तु महिषीपुरोहितकुलगुरुसमेतस्य
भूपालस्य जनमनक्षत्रादिवसन्तोत्सवदिनादिसमयेषु विविधेवित्रप्रेयानेक अतकरणोचितं स्थलं सभाभिधानमिति क्रमार्थो
बोध्यः ॥

शुद्धां वेदीं पीठिकां वा समासाद्य महीपितः । नियम्य च मनः श्रेयोवर्धनं व्रतचारणम् ॥ ४ ॥

न्यायशाला तु कथिता सर्वदेवमयी शुभा । सर्वशक्तिमयी सर्वप्राणिनां क्षेमवर्धिनी ॥ ५ ॥

गुणाढ्येन स्थिरिया भूभर्त्रा नयचक्षुषा । सा सेव्या लोकरक्षार्थं सहामात्यपुरोहितैः ॥ ६ ॥

किञ्च शुद्धवेद्या समेतं, पीठिकासमेतं वा तम् व्रतस्थछं प्रासादस्थान्तर्गृहेषु वा भवनस्थान्तर्गृहेषु, अथवा, हर्म्यस्थान्तर्गृहेषु कुळदेवताळयसमीपस्थलेषु वा व्रतीचितसामग्रीस्थापनर्थ्यळतिहिनियोक्तस्थलदानपात्राहृतश्रीत्रियासनस्थानादियुतं कल्प्य-मित्यर्थः॥

किन्न ताद्यक्सभानान्नि त्रतस्थले नियमवद्भिर्महीपाला-दि। भिर्लोकस्य स्वात्मनदश्रेयसे च पञ्चेन्द्रियनियमनपुरस्सरं विविध-व्रताचरणं शास्त्रानिर्दिष्टकाले कार्यमित्यादिलक्षणन्तु व्रत-रत्नाकरादिमन्थेषु विस्तरशः प्रतिपादितं तत्र द्रष्टन्यमिति भावः ॥

िक्षियस्य न्यायशालाख्यकस्पनिविशेषस्य सर्वदेवमयत्वं, सर्वेशक्तिमयत्वं, सर्वजीववर्गक्षेमकरत्वक्रोपपादितम् । किञ्च तादशन्यायशालाख्योत्तमकस्पने स्थापितं सिद्धासनन्तु द्यादि-गुणशालिभिरचञ्चलधीभिः सरक्षत्रियकुलजातेरमात्यपुरोदित- तस्मात्सर्वेप्रयत्नेन तां कुर्याष्ट्रश्चणान्विताम् । समस्यलां सावयवां सदेवां शिल्पकल्पनैः ॥ ७॥ देश्या पौरेति सा न्यायसमा तु द्विविधा मता । जन्माधिष्ठानसंयुक्तां चतुर्दिग्द्वारभूषिताम् ॥ ८॥ नयवाद्यासनोपेतां सामन्तासनसंयुताम् ।

सहितैर्नयविद्धिर्भुभुजादिभिरेव जगतां श्रेयसे समाक्रमणीयम् । त एव भूपालास्तादृशसिद्धासनारोहणायाही भवन्तीति क्रमः ॥

तस्मात्तान्तु न्यायशालां समस्थलां साङ्गामष्टिदिक्पालादि-प्रितिकृतिमञ्जुलां शिल्पी यथामानं कल्पयादित्युपदेशः । सा च न्यायशाला देश्या पारिति द्विविधा भवति । देशे भवा देश्या । राजधान्यादिपुरेषु कल्प्या पारित्यर्थः ॥

तत्राद्याया न्यायशालाया लक्षणमाह — जन्माधिष्ठानमिति । जगतीपट्टपद्मदलकम्पवाजनादिरचनासंयुतनिर्मितिरुत्तुङ्गकल्पना अधिष्ठानिमत्युच्यते । तह्मक्षणमन्ने वेद्यम् । पुरोभागे गमनागमनयोग्येन पञ्चादिदशावधिकसोपानसंयुतेनाधिष्ठानकल्पनेन सहितां तां न्यायशालां स्थापयेत् ॥

किक्च पूर्वादिषु चतस्र स्विषे चतुर्द्वीरकल्पनसमेतां नयवादिनां निवेशाहीसनैर्युक्तां समुचितेषु समयेष्वागमनशीलानां सामन्तभूपालादीनामासनोपेताक्च कल्पयेदित्यर्थः। शालाकारां सभाकारां वर्तुलां चतुरश्रकाम् ॥ ९ ॥
भूपालस्येच्छया वापि राजकार्यानुक्लतः ।
कोशागारयुतां देश्यां कल्पयेच सदेवताम् ॥ १० ॥
चक्रवर्तेः पद्धभाजो युवराजस्य भृग्रुजः ।
नरेन्द्रस्य क्षत्रियस्य महाराजस्य भूपतेः ॥ ११ ॥
सामन्तस्य महीनेतुरासनेन सम्रुज्ज्वलाम् ।
पौरां तु न्यायशालाख्यां मानस्त्रेण कल्पवित् ॥
विभज्य स्थानभेदादीनस्थापये छक्षणान्विताम् ।

किञ्जैताद्यों तत्तदेशेषु कल्पनीयां देश्यां न्यायशालां शालाकारिनिनितिभाजं वा सभाकारिनिभितिभाजं वा भूपालादि-वाञ्छानुगुणं तत्तद्राजकार्यविचाराहोंपशालासितां देशीय-कोशागारिनिर्माणयुक्ता ख्र कल्पयेदित्यर्थः ॥

तत्र च वर्षु लाकारत्वचतुरश्रत्वादिकरूपनाभेदश्च यजमाना-धीन इति भावः । नात्र मतान्तरमाविध्कियते ॥ १० ॥

अथान्त्यायाः पौराया न्यायशालाया लक्षणमाह — चक्रवर्तीरित्यादिना । चक्रवर्तीत्यपरनामधारिणे सार्वभौमाय, पट्टधराय, युवराजाय, नरेन्द्राख्यक्षत्रियाय, महाराजाय, माण्डलि-काय, सामन्तम्पालाय च ताहशी पौरां न्यायशालां यथाकमं स्थापयेदिति बच्छालानिवेशनाईक्षत्रियजातिभेदः कथितः। मध्यशालाप्रमाणन्तु भाजुदण्डकमीरितम् ॥ १३ ॥ तद्र्भे वा तद्र्भे वा पूर्वशालाप्रमाणकम् । उपशालाभद्रकाख्यैरन्त्रितं च समन्ततः ॥ १४ ॥

किञ्च सार्वभौमादिमामन्त भूपात्रधिकं परम्परया किञ्चित्किञ्चिद्धिनेतृत्विविरुद्वाहित्वादिलक्षणभेदेऽपि स्वेषु स्वेषु देशेषु तेषां
राज्ञामेताहशलक्षणान्वितां मुख्यां न्यायशालां कल्पयेदिति शास्तकारेणात्र प्रतिपादितम् । किञ्च तत्रापि सार्वभौमस्य न्यायशालायां
तु शालान्तरभेद्द्योतकस्मशिखरिवमानादिकिञ्चिद्विच्छित्तिविशेषसिह्तः कल्पनादिः कार्य इति । न तु कल्पनशैल्यादिष्वित्याशय
आविष्कृतो बोध्यः ॥

िक्छ पट्टथरयुवराजादिभूपालानां न्यायशालायान्तु विमानरचनादि न कार्यभिति च निषेधस्तत्क्रमद्योतक इति समयः। नात्रापि मतान्तरं व्याख्यायते । कुतः ? प्रन्थविस्तर-भयात , अर्थिनां हिताय च । तस्मात्सर्वत्र तादशन्यायशालाया-समन्तत उपशालां भद्रशालाञ्च यथास्थलविभवं स्थापियत्वा मध्यभागे मध्यशालाख्ये भूपदण्डद्वादशकविशाल्ययुतं तद्तु-कृलायामादियुतञ्च निर्माणं मुखीकरणादिमञ्जुलं निर्मापियत्वा तत्युरोभागे पूर्वशालाख्यं निर्माणञ्च तद्धप्रमाणोपेतं, तद्ध-प्रमाणोपेतं वा स्थापयेदिति क्रमः॥ १४॥

शालाकारां सभाकारां मण्टपाकृतिमेव वा । चतुरश्रां वर्तुलां वा त्रितलादिविराजिताम् ॥ १५॥ महाधिष्ठानसंयुक्तां त्रिंशत्सोपानवेदिकाम् । देवासनसमोपेतस्तम्भकूटविराजिताम् ॥ १६॥

किञ्च वर्तुलवास्तुभूमी, अथवाऽऽयामवास्तुभूमी चतुरश्र-वास्तुभूमी वा कल्प्यमानाया एतादृशपौरन्यायशालायाः निर्मिति-शैली तु उत्तरत्र प्रतिपाद्यिष्यमाणप्रकारेण शालाकारलक्षणान्वित-स्त्रम्भादिसदिता वा सभालक्षणान्विता वा मण्टपाकृतिसदिता वा स्थाप्या। तत्र च सामन्तादिभूपालन्यायशालायां सोपानदशक-सदितश्चद्राधिष्ठानकल्पनं स्थाप्यम् । सार्वभौमन्यायशालायान्तु त्रिश्चरसोपानसदितमद्दाधिष्ठानकल्पनं तत्रत्यस्तम्भानामाधार-पीठापरपर्यायप्रस्तारोपपीठकल्पनं भौमानां त्रयाणां तदुपरि चूलीदृर्मस्थाने ध्वजपटलसितविमानरचनाष्ट्र कल्पयेदित्युपदेशः॥

किन्न सर्वत्र भूपालिनवेशनाईस्थले देवासनाख्यादिन्य-वेदिकाकल्पनमतितुक्कं कार्यमित्याशयः। किन्न तस्थामेव वेदिकायां भूपसिद्यासनं स्थाप्यमिति संप्रदायः। तादृशवेदिकायाः पुरोभागे क्रमशः पार्श्वयोरुभयोरपि बहुविधान्यासनानि स्थाप्यानि। किमर्थम् १ राष्ट्रयकार्यनिवंहणहेतवे, समुचितेषु समयेषु आगन्तुक-शीलानां सामन्तपरिव्राजकनेष्टिकयोगिष्रमुखानामन्येषां महा- विमानरचनोपेतां कुर्याच्छिल्पविद्यारदः ॥ १७॥ ईशानादिचतुष्कोणेष्वष्टपादममन्वितम् । पक्षद्वये षोडशकं चत्वारिंशतसहाष्टकम् ॥ १८॥

पुरुषाणां तटस्थानाममात्यसेनेशसभासदादीनाञ्च निवेशायेति मतिः । 'शुद्धं वा मिश्रितं वापि 'इति पूर्वभवनलक्षणमत्रापि संयोजनीयमित्यान्तरालिको ध्वनिः ॥

तथा चेमां भूपालन्यायशालां पाद्धाल्यादिशैलीषु एकया स्वदेशशैल्या युतां वा शैल्यन्तरेण संयुतां वा कल्पयेदित्याद्यः पक्षः । उत्तमः पक्षस्तु यस्मिन् यस्मिन्देशे यो यो महीपालो विराजते तहेशीयामेव शैलीं अत्र न्यायसभायामवद्यं स्थापये-दितीदमेव हृदयं, सतां च सम्मतमिति । शिल्पकलादीपिकादि-प्रन्थान्तरेषु भवनादिनिर्माणप्रकरणे लक्षणान्तरादिकं हृदयमिति ॥

इत्थंप्रकारेण भूपालन्यायशालानिर्माणकमं सामान्य-लक्षणान्वितमभिधायाधुना मुख्येन प्रकारत्रयेण स्थाप्यमित्यादि व्यनक्ति — ईश्वानादीति । चतुरश्रवास्तुभूमाधीशानभागे स्तम्भाष्टकमाग्नेयभागे स्तम्भाष्टकमित्यादिक्रमेण चतुर्दिकोणेषु कमशो द्वात्रिंशत्स्तम्भपङ्कि स्थापित्वा तेषां मध्ये समस्त्रप्रमाणं पक्षयोरभयोरि मिलित्वा स्तम्भषोडशके च स्थापिते न्यायशाला-कल्पनाविशेषे पूर्वमुखं प्रधानद्वारं कल्पनीयमित्युक्तमः पक्षः। चतुःपङ्कौ पोडशकं पट्पादं मध्यमाङ्गणम् । अङ्गणद्वययुक्तं वा पूरोच्यत्यासभागिष ॥ १९ ॥ द्वाविश्वत्पदोषेतमेवं विविधकल्पनम् ॥ २० ॥ आवन्तु चतुरश्राख्यं दितीयं दीर्ववास्तुकम् । तृतीयं मण्डलं प्रोक्तं त्रितलेन समन्वितम् ॥ २१ ॥ पूर्वभद्रसमायुक्तं मुखतोरणमण्डितम् । पूर्वास्यमुक्तरास्थश्च वारुणास्यं ऋमादिदम् ।

इयन्त्वष्टचत्वारिंशतस्त्रममयुता प्राथमिकी ज्यायकाळात मावः ॥

द्वितीयकरूपनाक्रमे। यथा — दीर्घवास्तुभूमो पृवेक्तिरीत्या चतुर्षु पङ्क्तिक्रमेषु प्रत्येकं स्तम्भचतुष्कं स्थापियत्वा मध्ये पट्स्तम्भयुतमङ्गण्डयं च स्थापित्वा, हतीयचतुर्थपक्त्योर्मध्ये स्तमद्वेय पूर्वभागे मोणानसमीपे स्तम्भद्वये च निर्मिते तस्याः न्यायशालायाः मुख्यद्वारमुत्तराननं करुपेयदिति तत्क्रमो झेयः॥

तृतियकस्पनाक्रमा यथा — मण्डलाकारवास्तुभूमौ मध्यभागे वारुणदिङ्गुस्रं द्वारस्थलं स्थापयित्वा सब्यभागे स्तंभपोडशकं अपसब्यभागे स्तम्भपोडशकद्भ कस्पयित्वा मध्ये महाङ्गणे स्तम्भाष्टकयुतमावरणलसितं सवेदि रचयेदिति कस्पनाक्रमः॥ कारयेच्छिल्पकर्मज्ञः.....वुधः ॥ २२ ॥

एवमव न्यायशालायाः कथिता विविधा कल्पना । तथापि सर्वत्र भौमत्रयसहित गुपिरभागं पूर्वभद्राख्येद्वीरमभीपे स्तम्भ-मभीपे च कल्प्यमानैरावर्तपद्मादलकम्पवाजनादिकल्पनैरुपेतं कृत्वा तथा भिच्युपिरभागे समन्ततस्तोरणाख्यं सुधानिर्मितलतादिचित्रं च रचयेदिनि संक्षेपतो लक्षणं प्रतिपादितम् । तस्मादस्माभिरत्र शिल्पिनां हिताय सुखरफूर्तये लिखितेनानेनोद्धारमण्डलेनैत-रित्रविधमपि न्यायशालाकल्पनं सर्वेरपि सुलभवेद्यभित्यलं विस्तरण।।

किञ्च भित्तिस्थापनाङ्गणकरणप्रस्तरकरणवातायनस्थापनादि-रचनान्तराणि तु शिल्पिभिस्ख्यमेत्रोद्य स्थापनीयानीति ॥

### ॥ न्यायशालाकल्पनोद्धारमण्डलक्रमः ॥

### १. अष्टाचत्वारिंशत् (४८) स्तम्भयुता प्राचीमुखा

#### न्यायशाला ॥

#### ॥ चतुरस्रवास्तुभूमिः॥

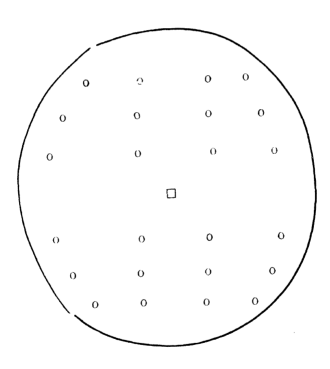
|   |   |   |   | 0 |   | o |   |   |   | *************************************** |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----------------------------------------|
| o | 0 | o | 0 | 0 |   | O | 0 | О | o | 0                                       |
| o | o | 0 | o | 0 | ۵ | 0 | o | o | 0 | 0                                       |
|   |   |   |   | o |   | 0 |   |   |   |                                         |
|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |                                         |
|   |   |   |   | O |   | o |   |   |   |                                         |
| 0 | o | o | 0 | o |   | O | е | 0 | o | o                                       |
| o | o | o | o | 0 |   | o | 0 | o | o | o                                       |
|   |   |   |   | 0 |   | o |   |   |   |                                         |

### २. द्वात्रिंशत् (३२) स्तम्भयुता उदङ्ग्रुखन्यायशाला दीर्घाकारचास्तुभृमिः॥

| o |                                      | O                                         |                                       |
|---|--------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|
| o |                                      | Q                                         | 0                                     |
| 0 |                                      | 0                                         |                                       |
| 0 |                                      | 0                                         |                                       |
| 0 |                                      | 0                                         | 0                                     |
| 0 |                                      | 0                                         |                                       |
| o |                                      | 0                                         |                                       |
| o |                                      | o                                         | 0                                     |
| 0 |                                      | 0                                         |                                       |
| 0 |                                      | 0                                         |                                       |
| 0 |                                      | 0                                         | 0                                     |
| 0 |                                      | 0                                         |                                       |
|   | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 | 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |

३. चतुर्विशति (२४) स्तम्भयुता वरुणदिङ्मुखा न्यायशाला

॥ मण्डलाकारवास्तुभूमिः ॥



इत्युद्धारमण्डलकमः॥

#### अथ सिह्यासनलक्षणम्॥

सिक्षामनं चक्रवर्तेः श्वित्रयाणां च कीर्तितम् । भद्रासनन्तु सामन्तभूपालानां निगद्यते ॥ २३ ॥ कूर्मासनं नैष्टिकानां यतीनामिष योगिनाम् । वीरामनं मैन्यपतेर्भूष्योषिर महीभ्रजः ॥ २४ ॥ मानासनममात्यानां गुरूणां सुधियामिष । विजयासनमीशस्य युवराजस्य कीर्तितम् ॥ २५ ॥

एतावता प्रबन्धेन सार्वभौमादिभूपालानां न्यायशाला-लक्षणमुपपाद्य प्रसक्तयाऽत्र सिद्धासनलक्षणमप्याह — सिद्धासन-मित्यादिना । सिद्धाकृतिना कल्पनेन धारितमासनं सिद्धासन-मित्यर्थः । तश्च सिद्धासनं चक्रवर्तेः क्षत्रियाणां तत्कुलप्रसूतानां मूपालनधुरन्धराणामेवाक्रमणस्वाम्यं भवतिः न त्वन्यैः क्षत्रियेतर-कुलजातैर्भूमिपालननियुक्तिरित्यर्थः ॥

सामन्तभूपालानां भद्रासनमेव स्थाप्यम् । नैष्ठिकानां परित्राजकाणां नियमवतास्त्र कूर्मासनमुक्तम् । सेनापतेवीरासनं स्थाप्यम् । तथैव रिपुसेनाविजयसमनन्तरं संप्राप्तविजयलक्ष्मीकस्य भूभुजा मुहूर्तकालं वीरासनं स्थापियत्वा विरुद्दावलिस्वस्तिपठनादि कारयेदिति भावः । साचिवानां कुलगुरूणां तत्तच्छास्त्रेषु कलासु वा संप्राप्तनेपुण्यानां विदुषास्त्र नानासनमुक्तम् । विधिष्णोः

पर्यक्कादीन्यासनानि कथितानि सभासदाम् । एवं सप्तविधान्याहुरासनानि मनीषिणः ॥ २६ ॥ एकहस्तं द्विहस्तं वा त्रिहस्तमथवा क्वचित् ।

युवराजस्य विजयासनं श्रेयस्करमुक्तं भवति । किस्त्र राज्ञस्समक्षं तत्तन्न्यायविचारणादिकायैसाक्षिभूतानां सभासदां क्षुद्रपर्यङ्काख्य-मासनं स्थाप्यमित्येवं सप्तविधान्यासनानि मनीषिभिरुक्तानीति भाव: ॥

किमर्थमत्रैतेषामासनानां बहुविधानां लक्षणकथनिति न शक्क्रनीयम् । तत्प्रयोजनादिकञ्च स्फुटमेव । कथं वा १ भूपसमक्षं तादृशन्यायशालां प्रति समयेषु समुचितेषु धर्मस्थापनशास्त्रीय-लक्षणनिर्माणादिनीतिस्थापनाविवरणप्रजारक्षण रीत्यादिकथनार्थं दे-शीयतत्वस्थापनाद्यर्थञ्च आगन्तुकानां सामन्तनेष्ठिकपरित्राजकयित-प्रमुखानां समुचितमासनं दात्वयमिति न्यायात् इति भावः ॥

एवं सकलानामासनानामितरेषां लक्षणानि स्वयमेवोह्य करूप्यानीति मत्वा तेषु प्रसिद्धस्य सिद्धासनस्य लक्षणमात्रमत्र विशदयति — एकहस्तमित्यादिना । किञ्च मानसारादि- प्रन्थान्तरेषु अर्वाचीनेषु अस्यैव सिद्धासनस्य जातिभेदादि- लक्षणान्तराणि प्रतिपादितानि तत्रैव दृश्यानि । नात्र प्रन्थ- विस्तरभयात्प्रपञ्चितानीति मतिः ॥

चतुष्क्रटं चतुर्नेत्रं करपीठसमन्वितम् ॥ २७ ॥ तस्योच्छ्रायप्रमागन्तु ज्ञेयं शिल्पविचसंगैः । तद्धाधिकमानादि पश्चहस्तावधिकियम् ॥ २८ ॥ प्रभायाः कल्पनं प्रोक्तं सिशखं मुकुटान्वितम् । चन्द्रप्रभं वा शिबिरं मण्डलं वा प्रभाकलम् ॥ २९ ॥

किञ्च श्रित्रियवंशोत्पन्नानां भूपालानामारोहणायास्य सिद्धासनस्ये। न्नत्यं तु एकहस्तप्रमाणमुत हस्तद्वयप्रमाणमथ वा त्रिद्धस्तिमिति तत्तिनितियोग्यं विविधं मानमुक्तं भवति । किञ्च तस्य सिद्धासनस्य पार्श्वयोरुभयोरिप करनिश्लेषस्थानारूयं फलका- खण्डं करूपयेत । किञ्च चतुष्कूटाख्यप्रान्तपट्टकरूपनं चतुनेत्नारूयं करफलकामुखं रत्नस्थापनञ्च शुभे काले कमाद्रचयेदिति भाव:॥

अपि चास्य सिद्धासनस्य पश्चाद्धागे फलकाया औन्नत्यन्तु तद्धीधिकमानेन वा पञ्चहस्तमानेन वा मानितं कल्पयेदित्यर्थः। अस्य विशदार्थस्तु — सिद्धासने निवेशनाईमध्यफलकाया वेदिकातलात् औन्नत्यं तावत् द्विहस्तप्रमाणयुक्तं कृतं यदि, तदा ताहशपश्चाद्धागफलकायाः त्रिहस्तप्रमाणं कार्यम्। तत्र च मौलिभागस्थानोपरि विविधविचित्रकलपनानि शोभार्थे कल्पये-दित्यर्थः। एवमेव प्रमाणान्तराणि तत्तान्निर्मितियोग्यानि स्वयमेवोद्धा कल्प्यानीति । किञ्च ताहशपश्चाद्धागफलकायाः अर्ध्वभागे

क्षुद्रान्धारिकसंयुक्तं बम्बरादिविराजितम् । कौशेयास्तीर्णफलकं रत्नप्रत्युप्तपद्विकम् ॥ ३० ॥ छत्रासनयुतं वापि छलाकारमथापि वा । हेमिकिङ्किणिकाजालपरिमण्डितवाजनम् ॥ ३१ ॥ मानविच्छिल्पकार्यज्ञः कल्पयेत्सैह्ममासनम् ।

प्रभाकारा वा चन्द्रप्रभाकारा वा मण्डलप्रभाकारा वा मक्कटान्विता तन्मध्यभागे शिखरान्विता च स्थाप्या । किञ्च तत्न सिक्कासने आसनफलकाया अधोभागे उपच्चफलकाभूतान्धारिकां चतस्रुष्विप दिञ्ज सर्वेबरफलकाद्वययुतं वा फलकात्नययुतं वा स्थाप्यम् ।

किञ्च तत्र तत्राधारफलकाया आधारमूतस्रुद्रस्तम्मचतुष्कोध्वभागेऽपि ताहशप्रमाया उपिर च मञ्जुलाकारां
सौवर्णमयीं राजतां वा ताहशवम्बरावालिं करूपयेदित्यर्थः । किञ्चात्र
सिद्धासनाधारफलकायामासनस्थाने आसनाहिकौशेयदुकूलाद्यास्तरणरचनाञ्च स्थापयित्वा चतुष्विपि मुखपट्टेषु नवरत्नावलीश्च
गुंफयेदित्यर्थः ॥

तथा रचनायामि शस्त्रीयक्रमो यथा — सन्यभागे
मुखपिट्टकामध्ये माणिक्यपश्चकमितो गोमेदकवैद्भर्यवज्ञपद्मरागाविल च क्रमशः स्थापियत्वा तोरणाकारेण मध्यपट्टविलकेन
नानारत्नप्रत्युप्तेन सरेणोपेतं हेमिकिङ्किणिकासहितवाजनादिशोभितं

वदी विधानतः कार्या वैज्ञाल्यायामदण्डका ॥ ३२ ॥ सुवर्णसोपानषरका हेमपद्वविराजिता । नवरत्नपरीताङ्गा राजता वा हिरण्मयी ॥ ३३ ॥ चतुष्कर्णसमायुक्ता चतुर्यमलदेवता ।

च रचयदिति जिल्परचनाविदः । किञ्च पूर्वोक्तायां प्रथाद्धार-फलकायां स्वेतच्छवदण्डम्थापनयोग्यामुपफलकां सायःकीलामथवा छवाकारां सिद्धासनरचनां वा स्थापयदिति । तवापि बङ्गाङ्गकलिङ्ग-कोसलपाञ्चालमगध्यूरसेनकुरुकेकयादिदेशीयरचनाकसो बोध्यः ॥

किञ्च तत्तत्प्रमाणादिशिल्यरचनाकोविदिशिल्यी लक्षणान्त-राणि च स्वयमेबोद्य एताहशलक्षणान्वितं सारदाकिनिर्मित-मिद्यासनं प्रकल्प्य पूर्वोक्तन्यायशालायां निर्विष्टस्थलकालियतायां देववेद्यां स्थापयेदिति समयविदः ॥

किन्न ताहरावेदाः कानि लक्षणानीत्यन्नाह — वेदीति ।
ताहरी सिद्धासनधारिणी देववेदी चतुरश्रा साधारणेकदण्डप्रमाणा
पूर्वभागे वा चतुर्षु वा भागेषु सुवर्णमयस्रोपानषट्कमहिता
हेमपट्टद्वयेन वा हेमपट्टन्नयेण वा मंबीतपार्श्वभागा तन तन्न
चतुर्दिक्काणेषु नवरत्नलिप्राङ्गणाकारा रजतमय्या वा हिरण्मय्या
मध्यपट्टिकया युता चतुष्कर्णास्यचिन्नविशेषयुता वासवजयन्तवैश्रवणनागभुजङ्गेशमुखादियमलदेवप्रतिकृतिसहिता च कार्येत्युपदेशः ॥

s. s. 39 A.

किरीटवेदिकां वामे दक्षिणे खड्गवेदिकाम् ॥ स्थापयेच्छिल्पकार्यज्ञो युक्तया मानेन कल्पनम् ॥ ३४ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे न्यायशालालक्षणसिद्धामनलक्षणकथनं नाम योडशोऽध्यायः॥

किञ्चैतादृशविद्कायां स्थापितस्य सिद्धासनस्य वासभागे कििटस्थापनाईश्चद्रवेदीं हिरण्मयीं तथैव दक्षिणे भागे राजतां वा खङ्गस्थापनाईश्चद्रवेदीं च तत्तल्लक्षणमहितां च जिल्मी कल्पयेदिति सङ्क्षेपण सिद्धासनतदीयवेदीलक्षणादीनि प्रतिपादिनानीति भाव: ॥

> इति श्रीमदनन्तऋष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

न्यायशालालक्षणसिह्यासनलक्षणकथनं नाम षोडशोऽध्यायः॥



### अथ पौरदेश्यसभादिकथनं नाम सप्तदशोऽध्यायः॥

न्यायवित्परिषत्स्थानं सभा मुख्या प्रधानिका । दैवी राज्ञी मानुषीति तत्क्रमः कथितो बुधैः ॥ १

#### सप्तदशोऽध्यायः

इत्यंप्रकारेण पोडशाध्याये भूपाठानां प्रासादेषु कल्प्य-मानन्यायशाठायाः लक्षणं प्रतिपाद्याधुना राजधान्यां पुरेषु देशेषु च स्थापनीयविविधन्यायशाठानां लक्षणं विशदीकरोति — न्यायवित्परिषतस्थानिमत्यादिना । न्यायविदः प्राड्विवाकमही-पालादिभिः समं प्रश्लोत्तरदानपूर्वकं न्यायस्थापनपरायणाः तत्तदेशीयविषयविज्ञानवन्तः सूक्ष्मिधयो महाजनाः, तेषां स्थानं न्यायस्थापनादिकायीय संमेलनस्थलं यत्तस्य सभेति साधारण-व्यवहारो लौकिकः । सा च साधारणसभा मुख्यसभा प्रधान-सभेति विविधा विभक्ता भवति ॥

तस्त चाद्या दैवप्रधाना । मध्यमा भूमिपालप्रितिकृतिप्रधाना । अन्त्या तु साक्षाद् भूपालप्रधानिति आन्तरालिकोऽभिप्रायः । अस्य विशदार्थस्तु— तस्त तत्त प्रामेषु स्थापनीयायामाद्यायां
साधारणसभायामिष्टदेवताप्रतिकृतिं स्थापयित्वा तस्त्रत्येन नीतिक्केन
पक्षपातराहित्यलसितदयादिगुणोत्तरेण महापुरुषेण प्रजानां

अष्टोत्तरश्चतग्रामकार्यशाला सभा मता ।

ग्रुख्या सभा तु सा प्रोक्ता पुराष्टोत्तरकार्यभाक् ॥२॥
सार्वभौमेन वा यूना भूपालैः क्षत्रवंशकैः ।
मान्या प्रधानिका प्रोक्ता सिक्षासनसमान्विता ॥३॥

न्यायिवचारः कलनीय इति । तथैवान्त्यायां राजधान्यादिषु उत्तमस्थलेषु स्थापनीयायां प्रधानसभायां सार्वभौमादिक्षस्वभूपाल-वर्गस्य साक्षात् सिद्धासनं प्रकल्प्य तह्वारा प्रजारक्षणादिः कार्य इति तदीयनियमार्थो बोध्यः ।।

अत एवैषा देवी समा, राज्ञी समा, मानुपी समेति लक्षणव्यवहारमागिति भावः । किक्कैतासां सभानां तिस्णां तदीयकार्यादिलक्षणान्तरमप्याह— अष्टोत्तरशतेति । अष्टोत्तरशत- श्रामवर्गनिवासिनां कर्प्रहणतद्धाञ्छापूरणतन्त्र्यायादिविचारण- कार्यार्थं करूपनीया निर्मितिस्साधारणसमेति व्यवहियते । अस्या एव प्रामसमेति नामान्तरम् । एवमष्टोत्तरशतनगरानिवासिनां कर्प्रहणतद्धाञ्छापूरणतन्त्र्यायादिचचिकार्यार्थं करूपनीयं करूपनं मुख्या समेति नाम भजतीति लोकप्रसिद्धिः । अस्या एव पौर- समेति नामान्तरस्त्र बोध्यम् ॥

एवमेव राजधान्यां महानगर्यामथवा भूपालवासाई-प्रासादादिसहितनगरेषु वा कल्पनीया महाशाला राजकीय-प्रधानशालेति व्यवद्वियते ॥ सामन्तेर्वा माण्डलिकैः प्रश्नोत्तरविधायिनी । सचिवासनसंयुक्ता तटस्थासनभाक्तथा ॥ ४ ॥ महाशालासमायुक्ता सर्वतोऽङ्गणशालिनी । दश्रदण्डादिकं मानं द्विद्विदण्डेन योजिताम् ॥ ५ ॥ विंश्यदण्डकमानेन संयुतां कुम्भभासुराम् । शुद्धां वा मिश्रितां वापि कारयेच्छिल्पकोविदः ॥ ६ ॥

किञ्चेतादृशप्रधानशालायां सिद्धासनं स्थापियत्वा तत्र साक्षादुत्तमक्षत्रियवंशोत्पत्रैः भूपालैरेव स्थितिः कल्पनीया नान्येरिति सिद्धासनारोहणयोग्यजातिक्रमो मन्वादिस्मृतिप्रमाण-सिद्धः । किञ्च पूर्वोक्तषोडशाध्यायप्रतिपादितरीत्या सार्वभौमस्य वा भूमिपालस्य वा प्रासादेषु न्यायादिविचारस्थले सिद्धासनं स्थाप्यम् । अत्र तु तादृशभूपप्रासादाद्वहिःस्थले नगरमध्ये वा स्थलान्तरे वा समुचिते प्रधानन्यायशालाख्यायां महाशालायां सिद्धासनस्थापन तत्तद्देशीयमाण्डालिक मुखपुरुषादिपरिषत्संमेलन-स्थलस्थापनादिवेखर्या पूर्वसमाद्राजकार्यवशादेतस्य भेदः स्पष्ट एवति मितिः

किञ्चेतस्यां राजकीयप्रधानन्यायशालायां बहुदूरदेशवासि-भिस्साकं तत्त्तःकार्यविषयकप्रश्लोत्तरविधानलेखनकथनादिकार्य-समुचितं स्थलं सचिवादितदस्थपुरुषाणामासनजालं विर्चण्य मध्यशालाप्रमाणन्तु तदर्धं वा तदर्धकम् ।
लेखकाद्यासनोपेतामुपशालां समन्ततः ॥ ७ ॥
देश्यां पौरां तथा शालां माण्डलीकाश्च तत्स्थले ।
तन्नायकासनोपेतां परिषद्गणवेदिकाम् ॥ ८ ॥
महाधिष्टानसंयुक्तां पूर्वास्यां दितलाधिकाम् ॥ ९
पश्चाद्वागि च पुरतश्चरणाष्टकभृषिताम् ।

समन्ततो लेखकादिराजकीयकायकरवर्गाणामामनस्थानं मूल-पत्रादिस्थापनस्थलानि च यथासौकर्यं प्रश्रह्म देशीयसभातःपूर्वोक्त-पौरसभातो माण्डलिकसभात आगन्तुकानां प्राड्विवाकादीना-मासनान्वितं समुचितं स्थानभेद्द्य आन्तरालिकभागे स्थापये-दित्युपदेशार्थकमः॥

िक छोमां राजकीयप्रधानन्यायकालां पृत्विदिक्मुखद्वारवर्ती दितलादिपद्धभौभावधिकां चित्रतलिनिभितिसभेतां भित्तिप्रान्तेषु क्षुद्रकलशाख्यसे। धकलशरचनावलीभासुरां महाधिष्ठानोपिर प्रतिष्ठा-भाजं पाछ्वाल्यादिमासु कल्पनशैली प्रवेकया शैल्या भासुरामथवा द्वारभागेषु विमानरचनायां स्तम्भस्थापनमुखीकरणादिकार्येषु दिविशेलीलक्षणोपेतां सयुग्मकवाटद्वारोपद्वारयुतां पर्यक्काद्यासनेषु कम्बलास्तरणयुतां तत्र तत्र सोपानपार्श्वयोः याळीसिद्धागजनुरग-

चतुर्विश्वत्यदोषेतामृत्तरास्यां सतोरणाम् ॥ १० ॥
विमानरचनोपेतामेकादितलभामृराम् ।
स्थापयेन्मानविच्छिल्पी युक्त्या मानेन सर्वतः ॥ ११ ॥
अथवा विश्वतिपदैस्संयुतां मध्यशालकाम् ।
चतुःपदयुतां दिश्च युग्मपादयुगान्विताम् ॥ १२ ॥
वर्त्तलां चतुरश्रां वा तां प्राच्यादिगतां नयेत् ।
सयालिकाननां पार्श्वद्वारोपद्वारशोभिनीम् ॥ १३ ॥
इत्यादि बहुधा चिह्वैश्शोभितां कल्पयेद्वधः ॥ १४॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे पौरदेदयसभादिकथनं नाम सप्तदशोऽध्यायः॥

मुखादिचित्ररचनोपेतामन्तर्भागेषु तत्र तत्र भित्त्यन्तेषु समुचित-स्थलेषु चित्ररचनादिभासुरां सुन्दराकृतिक्च कल्पयेदित्यर्थः॥

अपि चेमां प्रधानिकां शालां सिद्धासनवेदिकोपरि सौध-भागे सिशरोविमानलिसतां चत्वारिशत्स्तम्भसिहतां च स्थापियत्वा अस्यादशालाया मध्यमाङ्गणे दशदण्डादिविशदण्डाविधकेषु प्रमाण-मानेषु भूपदण्डदशकवैशाल्ययुतं द्वादशदण्डवेशाल्ययुतं वा चतु-देशदण्डवेशाल्यायामादिसहितं वेत्यादियुग्मक्रमकल्पनासहितं मुखीकरणादिना संयुतं, सुन्दरिवतानाद्यलङ्कारसिहतं वातातप-प्रकाशाद्पियेशयोग्यमुपवेशनाई स्थलं शिल्पी युक्त्या कल्पये-दित्युपदेश: ॥

अपि चैवं निर्मितिकरणे पूर्वोक्तसाधारणमभायां विंशति-स्तम्भस्थापनं, मुख्यसभायां चतुर्विंशतिस्तम्भस्थापनमत्र तु प्रधान-न्यायशास्त्रयां चत्वारिंशत्स्तम्भस्थापनं सर्वत्रोपशास्त्रादिकेषु करूपनेषु तत्तत्कार्योचितमानादिकं करूप्यतामिति वचनशैस्त्री प्रतिभाति ॥

अर्थान्तरक्च स्फुरित । कथं वा इमामेव राजकीयप्रधान-शालां उत्तमपक्षे पूर्वोक्तरीत्या चत्वारिशत्म्तम्भसिहतां, मध्यमपक्षे चतुर्विशतिस्तम्भस्थापनयुतां, अवमपक्षे विश्वतिस्तम्भोपेतामिति तत्तत्कार्यतत्तत्स्थलानुकूलं कल्पयेदिति ॥

केचिदेवं कल्पनमपि युज्यत इति वदन्ति । एतत्सर्वमपि शिल्पशैळीविदामनभिष्ठेतमित्येव वयम् । तस्मात्प्रथमकक्ष्योक्तमेव प्रमाणं स्तम्भविषयकं सभादिस्थानत्रयकल्पनेषु संयोजनीयमिति शिल्पवर्गस्योपदेशः ॥

तस्माद् चत्वारिंशत्स्तम्भस्थापनक्रमो यथा— दैर्घ्यप्रमाण-युतकल्पने सन्यभागपङ्किद्वये सममानसूत्रं स्तम्भषे। इशकं तथैवापसन्यभागे पङ्किद्वये ऽपि स्तम्भषे। इशकं च स्थापित्वा सिद्धासनवेदिकास्थाने आवरणद्वये स्तम्भाष्टकं पूर्वद्वारभागे सोपानसमीपे स्तम्भचतुष्कञ्च स्थापयेदिति क्रमः ॥ अथ चतुर्विंशतिस्तम्भस्थापनक्रमो यथा — पुरोभागे स्तम्भाष्टकं पश्चाद्भागे च स्तम्भाष्टकं स्थापयित्वा मध्यभागे मण्डलाकारे स्तम्भाष्टकन्त्र प्रकल्प्य तत्त्वेच दैववेदी सिद्धासनस्थापनार्थे प्रकल्पयेदिति क्रमः ॥

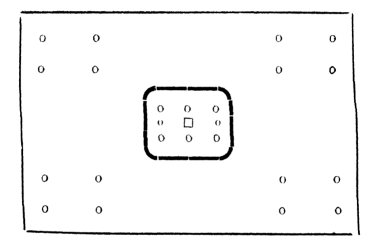
अथ विश्वितिस्तम्भम्थापनकमो यथा — प्राच्यादिषु चतस्व्विपि दिश्च समसूत्रं स्तम्भचतुष्कं प्रत्येकं स्थापयित्वा मध्यभागे चतुरश्रकल्पनामथवा मण्डलाकारकल्पनं स्तम्भचतुष्क-सिह्तिस्त्र प्रकल्पेयदिति कमो बोध्यः । एतत्सर्वभप्यत्रत्योद्धार-मण्डलिनिरीक्षणेन सुलभवेद्यमिति भावः । एवमत्र त्रिविधायां न्यायशालायां प्रतिपादितस्तम्भलक्षणस्य पूर्वभवनलक्षणादिष्व-तिव्याप्त्यादिदोषप्रसक्तिनैव । कथम् ? तद्येक्ष्याऽत स्तम्भ-संख्याधिक्यकथनादिति समझसम् ॥

न्यायशालासु स्थापनीयस्तमभक्रमचीतकोद्धारी यथा —

# १. चत्वारिंशत्स्तं भयुता राजधान्यां स्थाप्या राजकीयप्रधानशाला ॥

|   |              | O       | () |   |   |
|---|--------------|---------|----|---|---|
|   |              | O       | O  |   |   |
|   |              |         |    |   |   |
| 0 | $\mathbf{O}$ |         |    | O | 0 |
| O | o            |         |    | O | o |
| 0 | $\mathbf{O}$ |         |    | O | О |
| 0 | O            |         |    | О | O |
|   |              |         |    | • |   |
| 0 | O            |         |    | O | O |
| О | $\Theta$     |         |    | O | O |
| 0 | O            |         |    | O | O |
| O | O            |         |    | O | O |
|   |              |         |    |   |   |
|   |              | O       | Ō  |   |   |
|   |              | $\circ$ | O  |   |   |
|   |              |         |    |   |   |

## २. चतुर्विशति(24)स्तम्भयुता पौरा **मुख्याख्या** न्यायशाला ॥



३. विंशति(२०)संभयुता देश्या साधारणसभाख्या न्यायशाला ॥

|   |   | *************************************** | ··········· | <br>in regional de la Company |   | - |  |
|---|---|-----------------------------------------|-------------|-------------------------------|---|---|--|
|   |   |                                         | 0           | O                             |   |   |  |
|   |   |                                         | O           | υ                             |   |   |  |
|   | О | o                                       | o           | O                             | 0 | o |  |
|   |   |                                         |             |                               |   |   |  |
|   |   |                                         |             |                               |   |   |  |
|   |   |                                         |             |                               |   |   |  |
|   | O | 0                                       | 0           | O                             | U | O |  |
|   |   |                                         | U           | 0                             |   |   |  |
|   |   |                                         | 0           | o                             |   |   |  |
| · |   |                                         |             | <br>                          |   |   |  |

इति साधारण मभादिषु स्तम्भस्थापनकमः ॥ इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्यारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> पौरदेश्यसभादिलक्षणकथनं नाम सप्तदशोऽभ्यायः॥



### अथ भाण्डागारलक्षणनिरूपणं नाम अष्टादशोऽध्यायः ॥

अगस्त्यो भगवात्रन्दी नारदश्च महामुनिः। बृहस्पतिस्तिम्यलोकः काञ्यपो लोकदर्शकः॥ १॥

#### ॥ अष्टादशोऽध्यायः ॥

अथेदानीं पूर्वपक्षप्रश्नानुद्याय प्रसङ्घादत्र किञ्चि-द्विचार्यते । यथा वा — विश्वकर्मणा कृतं वास्तुशास्त्रं विश्वकर्म-वास्तुशास्त्रमित्यस्य प्रन्थस्य नाम व्यवह्रियते किल । कोऽर्थो वास्तुशब्दस्य ? उच्यते — वासाई स्थानं वास्त्विति शिल्पविदा-माशयः। लक्षणया तादृशवास्तुप्रमाणादिलक्षणप्रातिपाद्कमिदं मह-च्छास्त्रमिति विवेकिन: । एतादृशलक्षणान्वितमिदं महच्छास्त्रं 'पुरा भूमिः ' इत्यादिभूलभूणकथनपूर्वकं न्यायसभालक्षणकथनाविधकं वास्तुशब्दार्थद्योतकं बहुधा आविष्कृतवान्त्रन्थकारः विश्वकर्मा प्रसिद्धनामधेयः । कथमिदानीं भाण्डागारान्त:पुर-गवाक्षभोजनशालावसन्तगृहतोरणादीनां लक्षणकथनोद्योग इत्या-चाकाङ्कानुद्याय अगस्त्यादिभिविरिष्टैर्महर्षिभिरतीन्द्रियज्ञैः कोसल-पाख्रालमगधादिदेशभेदेन कल्पनाभेदेन निर्मित्यादिभेदेन च वहुप्रकारं भवनादिलक्षणं कथितम् । तस्मात् तदीयामेव रचनारौली प्रायशोऽबलम्बय मया च विश्वकर्मणा तादृशभवन-

कात्यायनो महातेजा मरीचिश्चित्रतीयकः।
पालकाप्यः पुण्डरीको दीर्घदर्शी पुनर्वसुः॥ २॥
योगसारो महातेजा ये चान्ये मृनिपुङ्गवाः।
तैरतीन्द्रियविज्ञाननिधिमिर्घर्मरक्षकः॥ ३॥
वास्तुशास्त्रं महत्त्रोक्तं लोकरक्षणहेतवे।
तदुक्तमेव संक्षिप्य तत्तस्त्रश्चणग्रुच्यते॥ ४॥
प्रमाणेषु स्थापनेषु चित्रादिस्थापनासु च।
मतभेदं समाश्रित्य मयापि समलक्षणम्॥ ५॥
नयनानन्दजनककलपनानाश्च स्ररिणाम्।

भाण्डागारादीनां सद्भिरङ्गीकार्याणां नयनातन्दकराणां निर्मिति-रचनाविशेषाणां लक्षणक्क स्वयं निगद्यत इति प्रतिज्ञां प्रतिपाद-यितुमधुना तादृशमहिमवतां प्राचीनशास्त्रकाराणामगग्दयादीनां नामानि कथयति — अगस्त्य इत्यादिना ॥

भगवानगत्स्यों, निन्द्देवों, नारदमहिष्टिहरपतिस्तिन्य-छोकाख्यों महिष्टिः। कादयपमुनिवर्यों, छोकद्दीकमहिष्टिः, महातेजाः कात्यायनों, मरीचिश्चित्रतीयकमुनिवरः पाछकाप्यो महिष्टिः पुण्डरीकाश्चमहिष्टिं चिद्शी मुनिश्रेष्ठः पुनर्वसुनामको मुनिवरो योगसारमहिष्टिताहशा ये चान्ये मुनिपुङ्गवाः, तैः प्रणीतेषु शिल्प-सास्तेषु बहुविधेषु पूर्वोक्तरीत्या न्याय्यं सदङ्गीकार्यमेव । मतभेदः प्रोच्यते वास्तुयोग्यानां लक्षणं शिल्पभासुरम् ॥६॥
सक्ष्मधीभिश्चिलिपवर्गेर्ज्ञेयं तच्छ्रेयसे परम् ।
सर्वेषां भूमिपालानां धनं दैवं निगद्यते ॥ ७॥
धनेन धमेकार्याणि स्थापयेतपृथिवीपतिः ।
विवुधेर्मानितस्त्वर्गे परमं सुखमश्चते ॥ ८॥
धनेन कीर्तिर्विजयः सुखं सुकृतमेव च ।
प्राणिनां पोषणं शक्तिः वर्धते नात्र संश्वयः ॥ ९॥
तस्मात्सर्वप्रयत्नेन तद्रक्षेतपृथिवीपतिः ।

मवलम्बय खयं युक्तया च तदेव योग्यं लक्षणं शिल्पिवर्ग-सुखबोधाय जनहिताय च निगचत इति पूर्वणान्वय:॥

केचित्तु वास्तुशास्त्रपदं प्रथमाध्यायादिसप्तदशाध्यायावधिक-मेव । कथं प्रतीयते । प्रायशोऽत्रैव प्रामपुरादिवास्तु छक्षणस्य प्रतिपादितस्वात उपरितनभाण्डागारादि छक्षणन्तु विश्वकर्भकृतं शिल्प छक्षणं तदङ्गभूतिभिति मन्यन्ते ॥

तिबन्त्यम् । कुतः १ ततुक्तस्थले लक्षणादिनिगमनवचनप्रदर्शनान् । किञ्च तल्लक्षणप्रसङ्गान् बहुविधान्तस्सद्नरचनादीनामि एतस्मिन्नेव प्रन्थे प्रतिगादनस्यौचित्यादित्यादिना ।
तस्मादेतद्ध्यायप्रभृति कथितानां लक्षणानामि चर्चाप्रसक्तिरिति
प्रकृतमनुसरामः ॥

तद्बुढी शास्त्रविन्मानं सुमती सचिवे धुरम् ॥ १०॥
भाण्डागारे धनं स्थाप्यं सुखाय पृथिवीपतिः ।
न्यायमार्गेण युक्तया च सचिवादिसहायतः ॥ ११॥
धनं सम्पादयद्वीमान् लोकरक्षणकारणम् ।
धनसंरक्षिणी शाला भाण्डागारमितीरिता ॥ १२॥
तां शालां स्थपतिश्रेष्ठः स्थापये छक्षणानिवताम् ।
देश्या पौरेति सा शाला द्विविधा कथिता बुधैः ॥
देश्या सदुर्गा मालिन्दा द्वारोपद्वारमेदुरा ।
प्राकारत्रयसंवीता भित्तसप्तकसंवता ॥ १४॥

किञ्च 'सर्वेषां भूमिपालानां घनं देवं निगद्यते' इति 'घनं सम्पाद्यत्' इत्यन्तं स्पष्टार्थकमेव । तत्र घनानां महिमाSऽविष्कृता भवति । ताद्यधनस्थापनशालायाः भाण्डागारमिति प्रसिद्धं नाम विदुराचार्याः ॥

सा च धनस्थापनशाला देश्या पौरा चेति द्विविधा भवित । तल्लक्षणं यथा — तत्र तत्र देशेषु मण्डलनगरेषु वा स्थाप्यां राजकीयधनशालां दुर्गावृतभवनस्य मध्यभागे पृथग्वा स्थापयेत ॥

अथवा दुर्गावृतराजकीयन्यायशालाया मध्यनिर्माणे वा स्थाप्येति स्थलसौकर्यचोतको विकल्पः । सर्वथा ताहर्शी

## भूम्यां भूगर्भसंयुक्ताः सप्तसोपानसंयुता । चतुरश्रा पार्श्वमागे देवीनां स्थानकैर्युता ॥ १५ ॥

धनशालां तावत प्राकारत्रयाष्ट्रतस्य कस्यचिद्भवनस्य मध्ये दृढमित्तिसप्तकाष्ट्रतां स्थापयेत् । अत्र तु केचित् प्राकाराणां त्रयमित्युक्तपा प्राकारमित्तित्रयं संपाद्यित्वाऽप्रशिष्टं मित्तिचतुष्क-मेय तत्र भवनभागं कल्पनीयमिति । तद्य कचिद्युज्यत एव । परन्तु तथाकल्पनमप्यमात्यभूपालस्थपत्यादीनामिच्छाधीनमिति वयं त्रृमः ॥

मर्वथा परिखया प्राकारिमत्त्यादिना च तादृशराजकीय-धनशालायाः रक्षाबादुल्यमयद्यं संपाद्नीयमित्युपदेष्टारः । एवभेतस्या धनशालायाः परिखाकल्पनप्राकारस्थापनावद्यकतां प्रतिपाद्य तद्नतः करणीयरचनाविशेषमाद् — सालिन्देति । पूर्वोक्तरीत्या प्रथमतः परिखाकल्पनं तद्नतः प्राकारिभक्तीर्निर्माय साधारणद्ण्डविशतिकादिपञ्चाशद्ण्डाविकं भवनकल्पनं सवा-स्थेलोपेतमथवा गणकाद्यासनस्थापनयोग्यस्थाने विशालामि-दशालाभिर्युतं कल्पनं निर्माय मुख्यकल्पनस्थारमभस्थले पृथुलमेकं मुखद्वारं स्थापयित्वा ततः किञ्चिद्दरे द्वितीयं द्वारं ततस्तृतीयं द्वारस्व परम्परया किञ्चिद्विच्लिक्तिविशेषसहितं स्थापयित्वा तादृश-द्वारमध्यभागेऽलिन्दद्वयं स्थापयेत् ॥ प्रकल्पा स्थपतिश्रेष्ठैदशुभकाले विशेषतः । पौरन्तु कोशसदनं प्रासादान्तर्गतन्तु वा ॥ १६ ॥ सप्राकारं सदुर्गं वा सप्तिभित्तिसमावृतम् । मण्टपाकृतिकं वापि शालाकारमथापि वा ॥ १७ ॥

किञ्च ताहशालिन्दकरणानन्तरमेकमुखशाला स्तम्भाष्टक-सहिता स्तम्भद्वादशकसहिता वा भूपालदण्डचतुष्कवैशाल्य-दैर्घ्यप्रमाणोपेता वा स्थाप्या । किञ्च ततः पश्चाद्वागे भूगभीख्यं निम्नस्थलं कार्यम् । स च निम्नभाग एकादशदण्डप्रमाण-भागश्चतुरश्रो वाऽऽयतो वा कल्पनीय इति तिन्यमः । किञ्च तिस्तन्नेव भागे गोरूपिण्या भूमिदेव्याः प्रतिमादिस्थापनस्थलं कार्यमिति शिल्पज्ञाः ॥

अस्य विशदार्थस्तु तादृशनिम्नस्थले वेदिकां निर्माय तदुपरि सकलनिष्याधारमूताया मूमिदेव्याश्चित्रं वा प्रतिकृतिं वा नवनिधिदेवीनां प्रतिकृतिं वा स्थापयेदित्यर्थः ॥

इदश्च लक्षणं पौरायां धनशालायामपि योज्यं इति संप्रदायविदः। अविशिष्टानि लक्षणान्तराणि स्वयमेवोद्य शिल्पी कल्पयेदिति भावः॥

अब पुरेषु स्थापनीयराजकीयधनशालाया लक्षणं विशद-यति — पौरं तु कोशसदनमित्यादिना । राजकीयामिमां तदन्तर्भूगर्भदेशे चतुरश्रप्रमाणकम् । अलिन्दद्वयसंयुक्तं तद्द्वारं कीर्तितं क्रमात् ॥ १८॥ दण्डल्नयं चतुर्दण्डमथवा पश्चदण्डकम् । मध्यभागप्रमाणश्च स्थापयेतस्त्रमानवित् ॥ १९॥

धनशालां राजधान्यां नगरेषु पुरेषु वा तन्मध्यभागे वा समुचिते स्थलं प्रकल्पयेत । आहो। सिद् मूपालप्रामादवास्तु मीमान्तर्गतां वा स्थापयेदिति मर्वथा पूर्वप्रतिपादितरीत्या अस्यादशालायाः परिखावृतत्वं प्राकारावृतत्वं वा तदु भयसमवेतत्वं वा मुख्यरक्षा-लक्षणमित्यु दौरितं भवति । किञ्च तादशपरिखाप्राकारान्तर्गतायाः अस्याः पौरधनशालाया मध्यकल्पनिर्मागन्तु सप्तिभित्त्यावृतं सप्तद्वारान्तर्गतं तत्र तत्र अलिन्द्युग्मसमन्वितं प्राथमिके उदीची-विङ्मुखे द्वारे बहुविधिचत्ररचनोपतं स्थापयेदित्यु पदेशः ॥

किञ्च तादृशमध्यनिर्माणस्य प्रमाणकमी यथा — तस्य मध्यनिर्माणस्य प्रमाणं भूपदण्डत्रयादिकं भूपदण्डपञ्चकावधीति।
तथा च तश्च मध्यनिर्माणं चतुरश्रं वा दैर्ध्ययुतं वा शालाकृतिसिहतं वा कल्पयेदिति तिद्विकल्पो भूपालेच्छाधीन इति भावः।
किञ्चात्र नियमः कोऽपि निर्धार्यः। यथा — ययैव शैल्या चतुरश्रनिर्मित्युपेतया आहोस्विदायामोपेतया निर्मित्या सिहता धवशाख्यं
स्थाप्यते, तयैव प्रमाणशैल्या तनमध्यकल्पनस्य अन्तर्गतां मुख्यां
धनवेदिकाञ्च शिल्पी स्थापयेदिति मयीदा।।

गणकाद्यधिनेतृणामासनैश्व समन्वितम् ।
सर्वाभरणकैर्दिव्यैनिधिदेवैस्सुरिश्वतम् ॥ २० ॥
भूगर्भस्थानसंयुक्तं भूमिदेवीसमन्वितम् ।
धेनुचित्रलसद्भागधनवेद्या समन्वितम् ॥ २१ ॥
स्थापयेदुक्तरास्यश्च सौवर्णद्भारपद्धिकम् ।
सुवर्णं स्थापयेत्पूर्वे राजतं दक्षिणे तथा ॥ २२ ॥
उदीच्यां नवरत्नानि वारुणे लिपिकारिणः ।
स्थापयेत्क्रमक्को भक्तया प्रत्यहं चार्चयेन्चपः ॥ २३ ॥
प्रथमावरणे दीपदेवी स्थाप्या सहासना ।
दितीयावरणे देवी चामरग्राहिणी तथा ॥ २४ ॥

किञ्च पूर्वीक्तरीत्या अस्यामेव धनवेद्यां गोरूपिण्या भूमि-देव्याश्चित्रादिरचनेति भावः । ताञ्च धनवेदिकामेकदण्डनिम्न-स्थले स्थापयेत् ॥

किञ्च तत्पुरतः कोशागारकार्यकरलेखकाद्यधिपतीनामासनान्वितं स्तम्भपे। दशकसहितमथवा स्तम्भविशितकोपेतं पूर्वशालाकस्पनं कार्यम । किञ्च तस्या एव शालायाः पुरतः पुनरिष स्नुद्रशालाकारमावरणत्रयमहितमन्तर्द्वारत्रयोपेतं कस्पनं स्थापयेत् ॥
तत्र प्रथमावरणद्वारभागे पद्मदलाद्यासनोपरि भासमानां तृतीयावरणे देवी चाशीर्वचनकारिणी । एवं देवीत्रयं स्थाप्यं यशोधनजयप्रदम् ॥ २५ ॥

कम्बलास्तरणोपेतमध्यभागविराजितम् । सुवर्णपद्दसंयुक्तं राजतैस्तोरणादिभिः॥ २६ ॥

दीपदेव्याः प्रतिकृति स्थापयेन । एवं द्वितीयावरणद्वारभागे चामरधारिण्या दिव्ययोषितः प्रतिकृतिं, तृतीयावरणद्वारान्ते आशिषमनुवद्नत्या लोकमातुः प्रतिकृतिक्च स्थापयेदिति शास्त्रीय-नियमनक्रमः । किं वा प्रयोजनमेतासां स्थापने इति न वाच्यम । तत्र धनवेद्यां स्थापितायाः नवनिध्यधिदेवताया भूदेव्याः काचित्परिचारिणी, अन्या तु सखीति बोध्यः। तस्मात्सर्वथा सपरिवारायास्तस्या भूमिदेव्या अंशभूतामिमां धनशालां वर्धयितुं भूपालस्य यशोजयादिविभवहेतवे च एवं स्थापनमेवाद्यो हेत्रिति श्रुतिस्मृतिप्रमाणसिद्धकमो ज्ञेयः। किञ्च पूर्वोक्तरीत्या तादशधन-शालायां कल्पिताया गोरूपभृदेवीचित्रयुतधनवेद्याः प्राचीभागे समुचित स्थलकरपेन सुवर्णराशि विन्यसेत् । वेद्या दक्षिणस्यां दिशि रजतराशिमदीच्यां दिशि वज्रवैद्वर्थगोमेदकपुष्परागनीलादि-नवरत्नजालानि च स्थापयित्वा वारुणे भागे लिपिकारिणः ताहश-सुवर्णादिधनव्ययादिकमनिर्णयकारिणः पुस्तकपाछिञ्च दित्युपदेश: ॥

शिखरतयसंयुक्तविमानेन च भासुरम् । नानाचित्रसमोपेतं वितानैरिप मण्डितम् ॥ २७ ॥

पूर्वशालाममायुक्तं खड्गचिह्नममन्वितम् । स्थापयेन्मतिमान् शिल्पी रक्षकैस्संवृताङ्गणम् ॥

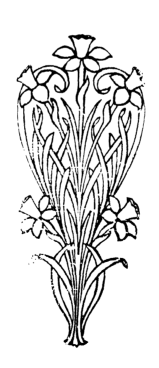
इति विश्वक्रमेप्रणीते विश्वकर्मवास्तुजास्त्रे भाण्डागारलक्षणकथनं नाम अष्टादजोऽध्यायः ॥

किन्नेताहशराजकीयधनशालायाः कल्पने मध्यभागे तच्छालाकार्यकारिणामासनसमीपे पूर्वोक्तावरणत्रये चालिन्द-भागेषु चित्रकम्बलास्तरणं कार्यम् । किन्न तत्र द्वारसमीपे सुवर्णपट्टैरथवा राजतप्टैः कल्पितां सोपानपट्टावलिकां स्थापयित्वा ताहशधनवेद्या हपारिभागे शिखरत्रयलसितं विमानं कल्पयित्वा आन्तरालिकभित्तिकोणादिभागेषु नानाचित्रलसितं वितानजालन्न रचयत् । किन्नास्याश्यालायाः पूर्वभागे पूर्वोक्तरीतियुतं पूर्व-भवनमथवा पूर्वशालां स्तम्भाष्टकयुतां निर्मापयित्वा प्रथमद्वार-सन्यापसन्ययो राज्ञां जयप्रदं खल्गचिहं तत्पुरत एव रक्षाकार्य-सन्यापसन्ययो राज्ञां जयप्रदं खल्गचिहं तत्पुरत एव रक्षाकार्य-सन्यापसन्ययो राज्ञां जयप्रदं खल्गचिहं तत्पुरत एव रक्षाकार्य-सन्यापसन्ययो राज्ञां जयप्रदं खल्गचिहं तत्पुरत एव रक्षाकार्य-

तस्मादेतावता वाक्यजालेन राजकीयधनशालाया बाह्य-

मान्तरालिकं लक्षणं रचनाविशेषक्रमश्च प्रायशः प्रतिपादिताः । लक्षणान्तराणि तत्तत्स्थाने मानादीनि च म्वयमृद्य युक्तया शिल्पिवर्यः प्रक्रम्पयेदिति भावः । एवं धनशालालक्षणवाक्यार्थो ज्ञेय इति ॥ २८॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविर्राचतायां प्रमाणबेधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां भाण्डागारस्रक्षणानिरूपणं नाम अष्टादशोऽध्यायः ॥



अथान्तःपुरलक्षणविविधगवाक्षलक्षणकथनं नाम एकोनविंशोऽध्यायः ।ः

यशो धनं कलतश्च रक्षणीयं महीभ्रजा ।
तत्कोशरतजनकमनर्धं कथितं वृधैः ॥ १ ॥
तम्मात्तद्वहुधा रक्ष्यं सपत्नेन महीभ्रजा ।
प्राकारावृतहम्यान्तस्तत्स्थलं कार्यमीग्तिम् ॥ २ ॥
आपदेवस्य भागे वा वारुणे वा विशेषतः ।

#### ॥ एकोनविकाऽध्यायः ॥

अथ ग्रुद्धान्तलक्षणकथनात्मकमेकोनविशाध्यायमारभेते—
यशो धनमित्यादिना । सत्क्षित्वयवंशजातानां सार्वभौमादीनां
सर्वेषां भूमिपालानां दिग्विजयादिना यशस्यंपादनं, न्यायमार्गेण
धनसंपादनं, सत्कलत्रसंरक्षणित्येतत्त्वयमेव बहुविधश्रेयस्करम् ।
तवापि विशेषतः सत्पत्न्याख्यक्षित्वयाणीसंरक्षणेन स्ववंशरत्नभूततन्याद्याविभीवेन राज्यपरिपालनक्ष्पप्रजारक्षणादिना स्वगीदिसत्पद्प्राप्तिरपीति शास्त्रकारेस्तत्व तत्व प्रतिपादित्वान तदेव हृद्यं
मनासि निधायाधुनाऽत्र शास्त्रकारोऽपि तद्वाक्यानुवादपूर्वकं
ताद्दशक्षित्वयमहिष्यावासभूतान्तःपुरलक्षणमाह — प्राकारावृतेस्यादिना ॥

पूर्वप्रतिपादितशैल्या नगरलक्षण प्रकरणोक्तप्रमाणसहित-

चतुरश्रं दैर्ध्ययुत्तमथया तत्प्रक्रत्ययेत् । ३ ॥ दण्डद्वादश्रवैशाल्यमण्डलाकारमध्यभाक् । तिभौमः पश्चभौमो वा मध्ये वास्थेलमंयुतः ॥ ४ ॥

मध्याधिष्ठानसंक्छप्तश्रोपञ्चालाञ्चताङ्गणः ।

प्राकारावृतमूपहर्म्यस्थान्तर्भागे आपदेवस्थाने, आहोस्वित्तत्र ताहश-वैशाल्यादिमानोपेतस्थलामावे वारुण्यां वा दिशि पृष्टमहिष्यावास-स्थानाख्यमन्तःपुरं स्थापयेन् । एवं तत्र किल स्थापनेऽन्तः-पुरलक्षणवाक्यसाफल्यमिति भावः ॥

तस्मात्ताहशान्तः पुरमुख्यकल्यनस्य प्रमाणन्तु भूपद्ण्ड
ढादशकतैशाल्यभित्युक्तं भवति । अस्य विशदार्थस्तु — अत्र

खळु शुद्धान्ते मुख्यकल्यनं चतुरश्राकारमथवा दैष्ट्यीधिक्यसभेतं
वा तत्तद्भूपप्रासादकल्यनस्यरूपवन् निर्मापणीयभिति भावः ।

सर्वथा तत्र कल्पने शुद्धान्ते भूपद्ण्डद्वादशकवैशाल्यहीनत्वं

न कार्यभिति समयः । तस्मादेताहशान्तः पुरमुख्यकल्पनं

तावनमध्याधिष्ठाने स्थापनीयभित्यर्थः । कोऽर्थो मध्याधिष्ठानशब्दस्य १ उच्यते — हस्तद्वयोत्तुङ्गमानमधमाधिष्ठानम् । हस्तचतुष्कोत्तुङ्गमानं मध्यमाधिष्ठानम् । हस्त
चतुष्कोत्तुङ्गमानं मध्यमाधिष्ठानम् । हस्तप्ट्कोत्तुङ्गमानमुत्त
माधिष्ठानभिति तदीयक्रमो बोध्यः । तस्मात्तेष्वत्र शुद्धान्तनिर्माणे

हस्तचतुष्कोत्रतं मध्यमाधिष्ठानं जगतीवाजनपद्मपट्कुमुदगळादि-

### तद्भागे कीडनस्थानं कल्पयेद्धहिरेव वा ॥ ५ ॥ द्वारोपद्वारसंयुक्तः केसरिकयया युतः ।

रचनोपेतं निर्माय तदुपर्यन्तःपुरकल्पनं विभौमलसितमथवा पञ्चभौमसमेतं प्रकल्पयेदित्यर्थः ॥

किञ्चैतादृशशुद्धान्तिमिणे मुख्यकल्पनस्य मध्यमभागे मण्डलाकारां मुखीकरणाद्युपेतां काञ्चन विशालां शालां कल्पयेत । किमर्थम् १ तस्यामेव मण्डलाकारशालायां पट्टमांहष्यादशयनादि-स्थानकल्पनमिति विवेक: ॥

तस्मात्ताहशमण्डलशालां परितश्चतुरश्रकल्पनावधिकामुप-शालां मध्ये मध्ये चिन्द्रकातपादिपतनयोग्यवार्ध्यलसहितां स्थापयित्वा ताहशपट्टमहिषीशयनादिस्थानभागाञ्चतस्ववि दिश्च चतुस्समसूत्रः तस्य चत्वरभागस्यागमनमार्गस्तथैव ताहशचत्वर-भागादुपशालाया आगमनमार्गश्च अलिन्दशालासमेतो वा श्चद्वापशालायुता वा कल्पनीय इति निर्माणशैलीकथनम् । स च प्रस्तराख्यपटलान्वित इति भावः ॥

एवंप्रकारेण स्थापितानाञ्चतुर्दिग्भागास्थितानां ताहरा-महाशालानां प्रयोजनं किमिति न बाच्यम् । तश्च स्पष्टमेव । कथम् ? तासूदीचीदिग्भागगतशालायां महिष्यादीनामाभरणस्थाप-नालक्करणवेदिकाकस्पनादिकं कार्यम् ॥ मध्यागारिवानिष्कान्तकल्पनेन समन्वितः ॥ ६ ॥ लक्ष्म्यादिलिसितद्वारो बहुचित्रमनोहरः । शुद्धान्तो रक्षणोपेतः कार्यो भूपालिसिद्धये ॥ ७ ॥ कीवेर्या भूषणं प्रोक्तं वारुणे वस्त्रकादिकम् । दिक्षणस्यां गन्धमाल्यं पूर्वे भोजनमीरितम् ॥ ८ ॥ गन्धर्यदेवचित्राख्यं कल्पयेच्छल्पकोविदः । तटाकमथवा वापीं तत्पार्श्वं कल्पयेद्बुधः ॥ ९ ॥ चेटीनां वासभवनैरान्वितश्च समन्ततः ।

एवं वरुणदिगातशालायां महिष्यादीनां कौशेयदुक्त्वादिकं स्थाप्यम् । दक्षिणदिगातशालायां गन्यमाल्यम्गनाभीषुस्णादिकं च स्थापियत्वा, ऐन्द्रदिगातशालायां महिष्या भीजनवेदिका सलक्षणा स्थाप्येति ॥

किञ्चैताहशशालायां पुरोभागे क्षत्रियाण्यादीनां कन्दुकक्रीडादिस्थानं कल्प्यम् । आहोस्वित्ताहशशुद्धान्तिनर्भाणाद्वीहः
समुचितेऽतीव वैशाल्यवति स्थले उद्यानसभीपे वा खेलतस्थानं
प्रकल्प्यताभितीच्छ।धीनविकलाः । किञ्चैताहशीपशालानां नातिदूरे
स्थलान्तरे महिषीपरिचारिकाणां चेटीनामावासस्थलानि
निर्मापणीयानीत्यर्थः ॥

अपि चात्रान्तःपुरकल्पनं तावन् तत्र तत्र गजरूक्मीs. s. 43 वातायनश्रतोषेतो वितानादिभिरन्वितः। कलञ्जादिसमोपेतः कल्पनीयो मनोहरः॥ १०॥

अथ विविधगवाक्षलभणकथनम्॥

भूपतेस्तु महिष्या वा तुष्टचर्यं कल्पनं वरम् । कल्पनीयं शिल्पधिया कल्पसूत्रविधानतः ॥ ११ ॥

गन्धर्वादिप्रतिकृतिसमेतद्वादशद्वारभागसहितं नानाचित्रविताना-धलक्कृतं वातायनशतोपेतं सौधाभित्तिप्रान्ते।परि मञ्जुलाकार-स्नुद्रकलशोपेतमितमनोहरिविविधिनिर्मागरचनोपेतं यामरश्रकादि-रश्नावृताङ्गणवाहिरङ्गणवाटिककल्पनं शिल्पी युक्तया यथाशास्त्रमानं कल्पयेदित्युपदेशः । नात्र शिखरस्थापनादिकमित्यादिमतान्तरं नाविकियते। प्रायशो प्रन्थान्तरकथितशुद्धान्तनिर्माणलक्षणेऽपीद-मेव लक्षणं लगतीति सर्वमनवद्यमिति भावः ॥ १०॥

#### इत्यन्तःपुरलक्षणकथनम् ॥

शुद्धान्तिर्माणकथनप्रसङ्गादत्र शुद्धान्तवासिनीनां महिषीप्रमुखिवलासिनीनां विहारस्थललक्षणप्रतिपादनपूर्वकं तिन्नवासभवनोपयोगिवहुविधगवाक्षलक्षणमाह -- भूपतेरित्यादिना ।
भूपतेस्तन्महिष्याश्च मनस्समुह्णासवर्धनचणं कल्पनिवेशेषं
किचिद्यथासूत्रमानं कल्पयेदित्युपदेशः ॥

विहारमण्टपो वाऽपि महाञ्चालाऽथवा मता । चतुरश्रं भानुदण्डमथवा तत्कलान्वितम् ॥ १२ ॥

मध्यकल्पनसंयुक्तं वितानादिमनोहरम् । पश्चभौमं सप्तभौमं नवभौममथापि वा ॥ १३ ॥

तच कल्पनं छोके बहुविधं भवति, मण्टपरूपं, शालारूपं उपि कूपकल्पनरूपं, वरजककल्पनरूपित्यादिना । तत्राद्यदितीययोर्छश्रणमत्र विशद्यति । यथा वा — मण्टपाकाररूपं वा महाशालारूपं वा शुद्धान्तिर्माणसमीपे तत्कल्पनं पद्धभौमान्वितं वा सप्तभौमान्वितं वा सित विभवे कौतुके च नवभौमोपेतं वा शिल्पवर्गः प्रकल्पयेदित्यर्थः। तत्रापि कोऽपि नियमः स्वीकार्यः। यथा — तच विहारालोककल्पनं तु स्तम्भपोद्धशकसंयुतमण्टपाकृतिकं यदि निर्भितम्, तदा तत्र चतुरश्रप्रमाणं भूपभानुदण्डाविधकं क्षेत्रम् , अथवा षोडश्रदण्डाविधकं वेति
तदीयप्रसाणक्रमः। सर्वथा न दण्डपञ्चकहीनमिति ॥

यदि महाशालाकाररूपं निर्माणं कृतम्, तदा तत्र शालायां भानुदण्डदैर्ध्यं वैशाल्ये दण्डत्रयामिति च विवेकः। एतत्सर्व-विधमपि प्रमाणजालमुत्तरत्र बहुविधशालालक्षणप्रकरणे स्पष्टी-भविष्यति ॥ १३॥

सोपानपङ्कियंबीतक्र्पनिर्माणभासुरम् । चित्रतोरणयुग्द्वारचतुष्केनान्त्रितं तथा ॥ १४ ॥ आलोकपालिकायुक्तं तत्रस्थं तु गवाक्षकम् ।

किञ्च भूपाछस्य महिष्याः मनस्यमुद्धासहेतवे कल्पनीयालोकनिर्माणस्य कि वा लक्षणिमत्यत आह — मोपानेति ।
पूर्वोक्तरीत्या चतुरश्रमायतं वा मण्टपशालाशेल्यन्तरमभेतं वा
प्रथमभौमकल्पनं निर्माय तदुपरि द्वितीयभौमकल्पनमारभ्य
सोपानपङ्किमंत्रीतकूपनिर्माणाकारयुतं कल्पनं स्थापयेदित्युपदेशः ।
अस्य विश्वतिर्यथा — कल्पनिमदं भूपमहिष्यादीनामन्तिकस्थलभासुरभूभिवनशेलोद्यानादिनिरीक्षणाय स्थापनीयं खलु । तस्मादेतत्कल्पनं पूर्वोक्तरीत्या तादशलक्षणान्यतं प्रथमतलं निर्माय
तदुपरिकल्पनं साधारणदण्डत्रयवैशाल्यसदितं चतुरश्रमथवा
मण्डलाकारकल्पनं तादशनवभौमाविधकं पतनादिभयनिरासाय
पार्श्वयोः करदण्डशृङ्खलाद्युपेतं च कार्यमिति ॥

तत्र च द्वितीयभौमतले चतस्त्विपि दिश्च स्थापितेषु चत्र्यरभागेषु मनोहरगवाक्ष्रकल्पनशालोकनार्थं स्थापयेत् । तथा च भौमनवकेष्वाहत्य संख्यया पट्तिशह्रवाक्ष्रस्थापनिति समयः। एताहशेषु गवाक्षयुतशालाचत्वराष्ट्रतस्य तस्य मध्यकल्पनस्योपर्थुप-र्यारोहणार्थं द्वितीयभौमतलात् तृतीयभौमतलप्राप्तये सोपानरचना

### पद्मपत्रगवाक्षं वा गजनेत्रगवाक्षकम् ॥ १५

स्थापनीया । एवं तृतीयभोमतला चतुर्थभोमतलप्राप्त्यर्थभित्यनया शैल्या प्रतिभोमं सोपान रूल्पनं शिल्भी युक्तपा दृढं कल्पयेत । तत्र च सोपान रूल्पने सुजङ्गपरियेष्टन यत्क्रमेणोपर्युपर्युक्तुङ्गे छते सति तस्य कल्पनस्य मध्यभागे कृपाकारं मध्यचत्वरमण्डलं भवेत । तच मण्डलं सर्वथा प्रतिभौमतलं नाच्छाद्येदिति शिल्पविदः ॥

किञ्चैतादशीं रचनां सप्तमीमाविधकं, नवभौमाविधकं वा विरचय्य अन्तिमसीधोपिर चूलीहर्म्यवत्कञ्चन स्थलमारोह्काणां विश्रान्त्यर्थं प्रकल्प्य तत्र च चतस्य प्विष् क्षुद्रवातायनं परिकल्प्य तदुपरिकल्पनमध्यतलस्योपिर पृथुलैकशिखरयुतं विमान-कल्पनं च रचयेदिति संपदायिदः॥

किञ्चैतादशालोकनकल्पनस्य भूतलात् शिखरान्तमौन्नत्यं तु हस्तत्रिंशत्यविधकं मानमिति वयं वदामः । काचित्तु एतन्न्यून-मानयुतं च भवेदिति सतामाशयं नैव वयमालोडयाम इति दिक् । १४ ।।

किञ्चैताद्दशालोकनसौधतलेषु स्थापनीयगवाक्षलक्षणं तन्नाम-कथनेनैव शास्त्रकारोऽल व्यनक्ति — पद्मपत्रगवाक्षमित्यादिना। शिल्पकार्थेषु तावद्गवाक्षलक्षणं नवविधं भवति। यथा —

#### छटागवाक्षमथवा घेनुपादगवाक्षकम् । मृगीनेत्रगवाक्षं वा पारावतगवाक्षकम् ॥ १६ ॥

#### शुकसासागवार्क्ष वा बहुरन्ध्रगवाक्षकम् । तुरगास्यगवार्क्ष वा कल्पयेत्तत्न शिल्पवित् ॥ १७॥

- १. पद्मपत्रगवाञ्चकरूपनम् ।
- २. गजनेत्र ,,
- ३. छटा ,,
- ४. धेनुपाद ,,
- ५. मृगीनेत्र ,
- ६. पारावत ,
- ७. शुक्रनामा ,,
- ८. बहुरन्ध्र ,
- ९. तुरगास्यगवाक्षकरुपनं चेति ॥

एतादशगवाक्षनामकथनेनैव तदीयरचनाशैली प्रतिपादिता, तथाऽपि शिल्पिवोधायास्माभिरिप कचिद्धः प्रकाश्यते। यथा— पद्मपत्राकाररन्ध्रयुतो गवाक्षः पद्मगवाक्षः इति व्यविह्नयते, एवं गजनेत्राकाररन्ध्रान्वितो गवाक्षो गजनेत्रगवाक्षः इति । सिद्मस्य छटाभारपतनाकारवन् रन्ध्रसमन्वितो गवाक्षः छटागवाक्षः इति । धेनोः खुराकाररन्ध्रयुतो धेनुपादगवाक्षः । एवं हरिणीनेत्राकार-

#### म्रुखभद्रैनागभद्रैश्रतुर्भद्रैयुंतं तु वा । अयःकीलयुतं वाऽथ शिलापद्युतं तु वा ॥ १८ ॥

विशालरन्ध्रयुतो मृगीनेत्रवातायनमिति । पारावतगवाक्ष्कमित्यस्य केचिद्विवद्ग्ते । यथा — पारावतरन्ध्राकारमिति केचित् । अन्ये तु पारावतपादमदृशरन्ध्रविति । एतत्मवभिपि चिन्त्य-पद्वीं गाहते । शिल्पविदामाशयम्तु एतादृशचिह्नमेव पारावताकृति-ममानरन्ध्रमिति । तस्मादेवं गवाक्षे तक्ष्णीयमिति तत्तद्देशीय-शिल्पज्ञानवतां प्राचीनशैलीमेव तदुपज्ञमित्युपदिशामः । स्पष्टमन्यत् ॥

तुरगास्यगवाक्षकरूपनम् इत्यत्रापि तत्तच्छिरूपाचार्य-परम्परोपदेशेनैव वेद्यं तह्यभूणमिति ॥

एतादृशं सर्वमिष गवाक्षवर्गं शिलामयं वाऽयःकीलघटित-सारदारुमयं वा प्रकल्प्य तस्य गवाश्वस्य बहिरन्तर्भागे च शोभार्थं मुखभद्रेण वा नागभद्रेण वा चतुर्भद्रेण वा संयुतं कल्पनं कार्यम्॥

किंवा मुखभद्रादिलक्षणिमत्याकाङ्कायामुच्यते। यथा —
तेपां गवाक्षाणां भित्त्यादिकोणप्रान्तेषु वा भागान्तरेषु वा
मौलिभागे अधःप्रदेशे च चतुष्प्रिपि दिक्कोणेषु भित्तिमध्यस्थापिताधारशिलापिष्टकोपिर यक्षगन्धवेशुकयालीतुरगवारणपन्नगलतादिचित्रसहितं शिलामयं, दारुमयं, दन्तमयं वा कल्पनं
नागभद्रनामभाग्भवति॥

दृहसन्धानसंयुक्तं दृढकल्पनमेदुरम् ।
युक्तया शिल्पवशात्सर्वं शुद्धान्ते चाथ हर्म्यके ॥१९॥
चूलीहर्म्येषु सदनेष्वांपे मानवसद्यसु ।
प्रासादे विविधे रम्ये शालाखाँप च तन्नयेत ॥ २०॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र अन्तःपुर-लक्षणगवाभलक्षणकथनं नाम पकोर्नावद्योऽध्यायः॥

सुखभद्र छक्षणं तु केवल मनुष्यविह्यादिसुखमहितरचना-विशेष इत्यर्थः । चतुर्भद्रं तु चित्रादिविहीनं दाढ्यापादनाय स्थापनीययुग्मयुग्मरूपसारदारुखण्डादिरिवि ॥

किञ्चेतादशमुखभद्रादीनां लक्षणान्तराणि तु शिल्पकला-दीपिकायां विस्तरेण लक्ष्याणीत्यलं विस्तरेण । भित्तिनिमीणाकारा-ख्यककशकारादिः शिल्पिवर्गी भित्तिभागेषु तत्र तक्ष एतादृश-भेदयुतां गवाक्षाविले स्थापियत्वा तम्या भित्तेश्च सुधालेपनादिना दृढं मन्यानं कार्यभित्यादिरचना शिल्गिभिरेवं स्वयमृह्य स्थलानु-कूलं कलनीयेति ॥

किञ्जैतादृशगवाक्षस्थापनभागेषु भिक्तिरेवातिदृढा कार्या। एतादृशुख्कणान्विता गवाक्षपालिस्तु अत्रोक्तालोकनमण्टपे हर्स्येषु चन्द्रशालासु राजप्रामादेषु मानवसद्नेष्विप विविधेषु मठमण्टप-शालादिकल्पनेषु च संयोजनीयेत्याशयः॥ २०॥

> इति श्रीनदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणकोधिन्यास्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्यास्यायाम्

अन्तःपुरस्रक्षणगवाक्षस्रक्षणकथनं नाम एकोर्नावशोऽध्यायः॥



#### अथायुषशालालक्षणपुस्तकशालालक्षणानिरूपणं नाम विशोऽध्यायः ॥

तत्र प्राथमिकमायुधशालालक्षणम्॥

देवप्रमादनप्राप्तिः जयश्रीवर्धनं तथा । आरोग्यवर्धनं नित्यमायुधादिनिरीक्षणात् ॥ १ ॥

तस्माद्भूपतिना स्थाप्यमायुधागारकल्पनम् । प्रासादमध्यभागे वा न्यायञ्चालासमीपतः ॥ २ ॥

#### ॥ विंशोऽध्यायः ॥

अथायुधशालालक्षण तथनात्मकं विशाध्यायमारमते—देवप्रसादनप्राप्तिरित्यादिना । तत्रायु नशालास्थापनेन फरप्राप्तिमादौ
आविष्करोति — देवेति । प्रथमतो देवादौनामनुष्रहपाप्तिस्तंहारा
तदनु समरमून्यादिषु विजयः, पश्चात्मंप्राप्तराज्यामिन्नाद्धिः, सुतादिश्रेयः परम्परा च । किन्न प्रत्यहं नाहशायुधादीनां दर्शनेनारोग्यवृद्धिरायु शृद्धिरित्यादिश्रेयांसि भन्नेयुरिति शास्त्रकाराणामनुष्रहोपदेशपरिपाटी । नात्र सन्देहः कार्य इति भावः । तस्मात् क्षवियकुलोद्धवो भूपालः स्वस्य स्वकुद्वन्वस्य प्रजानां चाभिवृद्धये
आयुधशालास्थापनमवद्यं कुर्यादित्युक्तं भवति ॥

🦻 वा स्थाप्येत्यत्राह — प्रासादेति । भूपालस्य

## अथवा मध्यशालायां नित्यवैशेषिकक्रमात् । परिकश्चित्रं हरिर्वेद्धा सुरेशो वरुगो मरुत् ॥ ३ ॥ गन्धवेपतिरर्वेश्च चन्द्रमाश्चित्रकार्म्वकः ।

प्रासादमध्यभागे वा आहे।स्विन्न्यायशालायाः पुरतो दक्षिणे वामे वा भागे स्थापयेत् । अथवा तां तु आयुधशालां प्रासादमुस्य-करूपनस्य मध्यशालायां वा करुपयेत ॥

तत्र च शैली द्विविधा। प्रत्यहं दर्शनीया छन्नादि-पञ्चपायुधोपेता सामान्यशाला। अन्या तु समरादिसमयेषु जयदानचणकरवालकुन्तपरश्वाद्यायुधानां स्थापनार्थं कल्पिता महायुधशालेति। अयमर्थः नित्यवैशेषिकक्रमादित्यनेन मूलवाक्येन प्रतीयत इति भावः। सति समुचिते समये भक्तयादी तदा भूपालादिख्वियकुमारास्तामेव महायुधशालां प्रतिदिनं महाश्रेयसे दर्शयेयुरिति च ध्वन्येते॥

अत्रेयमाशङ्का— कथं वा कुन्ताद्यायुधदर्शनेन देवप्रसाद-जयारोग्यादिश्रेयःप्राप्तिरिति । तत्पंरिहारस्तु प्रन्थकर्ता अनन्त-रमेव वचनशैल्योक्त इति साधवः । तदेव विशद्यामः । यथा— पूर्वोक्तप्रकारेण क्षत्रियेरेव धार्याणां खङ्गकुन्तकरवालाद्यायुधाना-मधिपतयस्तु प्रतापनिलयो जगन्नाथः परमशिवः सर्वशक्तिमयो विष्णुः सर्वमन्त्रफलदायी विरिक्षिः वरुणदेवः, पवनाधिपः, वैन्तियो नागराजः केतुमाली महाद्युतिः ॥ ४ ॥ वैश्वानरे यमश्रेत्र हेतीनाप्रधिषा मताः । अत्रिविमिष्ठः पुलहः काश्यपो भृगुनन्दनः ॥ ५ ॥ मरीविश्च्यवनः कण्यो विश्वामित्रो महामुनिः । नारदो वालिवस्य बृन्दको लोकदर्शकः ॥ ६ ॥ दीर्घदर्शी कुन्दरोमा गालवः पश्चवारकः । भारद्वाजः श्वत्रपालः केशिको मधुस्दनः ॥ ७ ॥

कुवेरः सुर्यश्चन्द्रश्चित्रकार्मुकारूयो देवविशेषो गरुडो नागनायको-ऽनन्तः, केतुमारूयनामभ'कश्चिद्गन्धर्वपतिरित्याद्यो देवदेवेशाः सर्वविधायुषाधिपतय इत्यश्ववेदेशेक्तमेव वचनमत्र पठित्वा तदंशायुष्यद्र्शनेन तेषां देवविशेषाणां दर्शनप्राप्तिः । तहारा भूषालादिक्षत्रियकुमाराणां श्रेयःपरम्भरेति भावः सूचितः ॥

अत एताहशदेवनांशमृतानामेतेषां आयुधराशीनां शाकिकलावदनप्रयोगप्रतिमहरणांदेक कथ वा कदा वा एतस्म
क्षित्रियवर्गायात्रागतमिति चेदाह — अत्रिविनिष्ठः पुलह इत्यादिना । अत्रिविनिष्ठपुलहादयो दीर्घतपरमंत्राप्तपरमेश्वरानुप्रहा
दीर्घवर्चमः पुरा कृतत्रेताद्वापरकालेषु दुष्टनिष्महणप्रवृत्तम् गलादिप्रार्थनया हरिहरविरिक्चिवासवादिदेवेशप्रेरणया च ताहशायुधानां

मुनिस्सुदर्शनः पिङ्ग इत्येते मुनियत्तमाः । स्वरशक्तिकियाकोटिध्यनितायुगदेशिनः ॥ ८ ॥

हीं कारदेवः कपिलो झंकारेवः सुदर्धनः । नकारनाथस्वर्मान् रेफेवो वह्निदेवतः ॥ ९ ॥

महाद्यक्तयुपेतानां विविधशस्त्रास्त्रज्ञात्वानां स्वक्षपशक्तिप्रयोगादिकं स्वतपःप्रभावेण ज्ञात्वा तदीयमानुकाक्षरोच्चारणस्वक्षपिक्रयापाटव-शांकंसन्धानकमाचारणप्रयोगमंहारादीन् महामन्त्रज्ञालाांन च क्षव्यवर्गायोपदिदिशुरिति मावः । अयक्च विषयो महाभारते युधिष्ठिरं प्रति मुनीनामुगदेशप्रकरणे स्पष्टीकृतः ॥ ८॥

एतावता प्रवन्धेन किमायातिमत्यत आह — हींकारदेव इति । भूपालादिभिः श्रेयसे प्रत्यहं प्रात्तर्दश्यानामेतासामायुध-श्रेणीनामाधारवेद्यां प्राचीभागे कल्पितस्य हींकाराख्यमातृकाक्षर-स्माधिपतिः कपिले मुनीधरः । तस्यामेव वेद्यां दक्षिणभागे कल्पितस्य झंकाराख्यमातृकाक्षरस्याधिपतिः सुदर्शननामको मुनिवरः । आहे।स्वित्मर्वजयप्रदानशीलो विष्णुकराम्बुजलसमान-श्वकराजो वा । एवं तद्देद्याः प्रतीचीभागे लिखितस्य नकाराख्य-मातृकाक्षरस्य स्वर्भान् राहुरिधपतिः । तथोदीचीदिग्भागे लिखितस्य रेफाख्यमातृकाक्षरस्य बह्विदेवोऽिधपतिरिति फलितार्थः॥ तथाचैवंरीत्या सर्वायुधमातृकाक्षराधिपतीनामेतेषां कपिला- इत्यायुधाधीशमातृगणकाश्वरशक्तयः । विज्ञेयाः प्रत्यहं पूज्याः स्थिरचित्तेन भृभुजा ॥ १०

गन्धमाल्याक्षतैक्शुद्धैस्पर्वकामसमृद्धये । अस्त्राणामपि शस्त्राणां यन्त्राणां बहुरूपिणाम् ॥ ११ ॥

स्थानकं मातृकान्यासं भक्तया सम्मानयेन्नृषः । कुन्तः पाशस्तरी खङ्गः करवालस्यखेटकः ॥ १२ ॥

महः खरः खरोद्धारो भिष्डिपालस्ममरुकः । शङ्कुलश्च कुठारश्च टङ्कक्शुलम्सृणिस्तथा ॥ १३ ॥

मुसलो बह्निकाग्रश्च खलुका मुष्टिमेदनम् । परशुम्तरवारी च छुरिका च विदारिका ॥ १४ ॥

दीनां स्वरूपध्यानं ताह्यायुधप्रयोगाद्युपदेष्ट्रणामित्रविसिष्ठादीनां मुनिवराणां स्वरूपध्यानं ताह्यायुधवर्गस्य सर्वशक्तिप्रदातृणां परमाशिवहरिविरिश्चिप्रमुखानां देवेशवर्गाणां स्वरूपध्यानमस्वशस्व- यन्त्रमुखनानायुधवर्गाणां गन्धमाल्याद्यर्चनं तेषां दर्शनस्त्र कार्य- मित्युक्तं भवति । अयस्त्र विषयो महालक्ष्मीरत्नकोशे उत्तरभागे, महाभारते च प्रपश्चितो द्रष्टव्यः ॥ १५ ॥

अथ कुन्तपाद्याचायुषस्थापनद्यालाया रुक्षणं प्रस्तै।ति —

मण्डलाग्रादयश्चान्ये परमर्भप्रभेदिनः ।
तानशेषांस्तदीशानानर्चयेत्प्रत्यहं नृषः ॥ १५ ॥
दश्चादिविश्वतीदण्डवैश्चाल्येन समान्वताम् ।
प्राचीमुखां स्थापयेत्तु पश्चप्राकारसंवृताम् ॥ १६ ॥
उत्तमाधिष्ठानभागां पश्चशालान्वितां तथा ।
कालीं रुद्रपतिं हारे स्थापयेत्तत्र भूपतिः ॥ १७ ॥
महावेदीमध्यभागे क्षुद्राधिष्ठानसंयुता ।
चतुःक्षुद्रपदोषेता चतुःकर्णसमन्विता ॥ १८ ॥

दशादीति । पूर्वोक्तस्थाने आयुधशालामिमां कचित् यथेष्ट-वैशाल्योपेतां वा दैर्घ्यान्वितां वा प्राकारपञ्चकावृतां पञ्चशालायुतां द्वादशाङ्गणसमेतामिलन्दमागपट्कयुता च प्रकल्प मुख्यद्वारं प्राचीदिक्मुखं स्थापयेत । तादशमुख्यद्वारमागोपिरतले पार्श्वयोध्य सपिरवाराया महाकाल्याः भैरव्या वा पराक्रमैकनिकेतनस्य कालक्द्रस्य वा चित्रं, प्रतिकृतिं, विम्यं वा रचयेत । एतादशायुध-शालां पूर्वोक्तरीत्या उत्तमाधिष्ठाने प्रकल्ययेत् ॥

िक्षेतस्याः शालाया मध्यभागस्यमहाशालामध्यभागस्य मध्यभे स्थले सक्षुद्राधिष्ठानां दण्डद्वयाद्यायामसहितां काञ्चन वेदीं कृत्वा तत्रैव चतुर्दिङ्मध्यभागस्थले यन्त्रस्थलमध्ये कणिकास्थाने पूर्वोक्तहींकारादिमातृबीजाश्चराणि विलिख्य तन्मध्ये श्विय- प्रागानना नागकर्णा ब्रह्मदेवा च कीर्तिता । तत्र स्वर्णमये पीठे खड्गः स्थाप्यदेशुभेऽहनि ॥ १९॥

श्वालानां मध्यमागेषु कुन्तादीन्कल्पयेत्क्रमात् । हेतिनाथप्रतिकृतिं कल्पयेत्तत्र मित्तिषु ॥ २० ॥

एकभौमा त्रिभौमा वा शाला सा परिकीर्तिता। शिखरत्रयसंयुक्ता छत्रयुक्ताऽथवा मता॥ २१॥

करवार्थे मुख्यकरवार्छ खङ्गं वा स्वर्णगीठे स्थापयेदिति पूर्वे-णान्वयः ॥

की दशलक्षणानिया सा वेदीत्यत्राह — चतुर्षु दिक्कोणेषु श्रुत्रपद्चतुष्कं कार्यम् । किं नाम श्रुद्रपद्म ? मनुमान्धातृयुधिष्ठिरनलाख्यानां अत्रियकुलमणीनां धर्मिविकनैकनिलयानां तेषां विम्वमित्यर्थः । तद्युवामिति यावन् । अपि चैतेषु ईशानादिदिक्कोणेषु चतुष्कणीत्व्यसीवर्णचित्रयुवां नाद्रक्षेण ब्रह्मक्षेण च समन्वितां देवीं कार्यदिन्यर्थः ॥

तस्मादेवमत्र मुख्यवेद्यां प्रधानायुधं विन्यस्य चतुर्दिक्-रिथतासु झालासु चतस्तु कल्पिताङ्गणवेदिकासु कुन्तादीनायुधवर्गां-स्तत्र तत्र यथाक्रमं विन्यमेदिति च भावः । पिण्डितार्थस्तु — एवमत्रायुधशालाकल्पने मध्यभागस्थितायां शालायां नृपस्य पताकालङ्कृता कल्प्या शुभे काल नृपाज्ञया । प्रत्यब्दं ब्राह्मणान्मपन्तोपये द्वीजनादिभिः ॥ २२ ॥

अथ पुस्तकशाल(लक्षणकथनम्॥

खद्भसन्धारणं राज्ञक्कास्त्रमेवनामित्यपि। द्वयं (चैव विशेषेण) ग्रुभप्रदमितीलेतम् ॥ २३ ॥

मुख्यायुर्धं विन्यस्य तस्याः परितः स्थितासु शालासु कुन्नेदिप्रहरण-वर्गाश्च विन्यस्य एकसौधतलान्विनं वा भौमत्रयमिहितं वा कल्पनं विरचय्य तत्र तत्र भित्तिभागेषु पताकायलङ्करणानि च कुत्वा शुभे काले अस्याइशालाया उपरितले शिखरत्रययुक्तं विमानं वा छबाकारचित्रमहितविमानं वा स्थापियत्वा भूपालस्य जनमनश्चत्रे वा एतच्छालाशिखरम्थापनदिननश्चत्रे वा म्बश्रेयसे आयुध्वर्गाधिनेतृणां देवानां प्रीतये च वेदपारमान् श्रोतियान् बाद्मणान् सीवर्णादिवहुविधद्रव्यदानेन पूज्येदिति शास्त्रकारोप-देशो विश्वसनीय इति घण्टापथ एवेत्यायुधशालालक्षणं सङ्घहेण प्रतिपादितं क्षेत्रभिति भावः ॥

#### इत्यायुधशालालक्षणकथनम् ॥

पतावता प्रवन्धेन राज्ञां श्रेयःप्रदाया आयुधशास्त्राया स्वक्षणं प्रतिपाद्याधुना तद्वदेव विशेषतो ज्ञानादिश्रेयोदाननिरत- विज्ञानवर्मसुकृतसुखतत्त्रादिवर्धकम् । शास्त्रं स्पतिना सेव्यं नियमेन (मनीपिणा) ॥ २४ ॥ ज्ञानेन प्राप्यते लक्ष्मीज्ञानेन एक्वनइन्ते। प्राणिसंरक्षणे ज्ञानमाद्यो मन्त्रीति कथ्यते ॥ २५ ॥ गुरुदेवाचेनपरः प्राणिरश्वाददव्रतः । यशमे कल्पते भूपक्रशास्त्रक्षेत्रनतत्त्वरः ॥ २६ ॥ तेन तुष्यन्ति पितरो त्राक्षणा वेदपारगाः । काले वर्षति पर्जन्यो मेदिनी मस्यजालिनी ॥ २७ ॥ सुखभाजः प्रजाः मर्वा न्यायाध्यितिरचञ्चठा । इत्यादिश्वमजनकं जान्त्रमेवनमीजितुः ॥ २८ ॥ तमाद्भपतिना कार्यं प्रत्यहं शास्त्रमेवनम् । प्रावादे नीतिभवने पुराणामपि मध्यमे ॥ २९॥ विद्षां मेलतस्थाने शास्त्रशालां प्रकल्पयेत् । चतुरश्रा शास्त्रशाला प्राङ्मुखावरणवया ॥ ३० ।

शास्त्रशालास्थापनलक्षणं प्रस्ताति — खङ्गमन्यारणामि खादिना ।
भूपरिपालनकार्यानरतानां क्षात्रियाणां बहुविधश्रेयः प्रदं कार्यं
द्वयमेत्र । किं तन १ प्रत्यहं खङ्गाद्यायुधमन्धारणं शास्त्रसेवनं
चेति । तलाद्यस्य खङ्गादेः स्थापनशालालक्षणमुक्तमेव । द्वितीयस्य
शास्त्रस्थापनस्थलस्य लक्षणं यथा — चतुरश्रेत्यादिना । पुस्तक-

## मध्ये कल्पिशिनेन शकल्पा वेदवेदिका। मुखभद्रच प्रकेश संयुताङ्गणशोभिनी ॥ ३१॥

शा रानामधेयाया अस्याः शास्त्रशास्त्रायाः कल्पनभागञ्चतुरश्र-प्रमाणोपेते। भूपदण्डद्वपदैशास्त्रोपेतः आवरणत्रयेणावृतः स्थापनीयः ॥

किञ्चात्र पुन्तकशालाकरूपने मुख्यहारं प्राच्यां दिशि स्थापनीयम् । किञ्च ताहशावरणत्रयाणां सध्यभागे वेदस्बरूपिणीं चतुरश्रो वेदिकां हस्तद्वयोच्छायवर्ती निर्मापयेत ॥

किञ्च ताह्यो। द्वेदी कथं मूता ? गवाक्षलक्षणप्रकरणोक्त-लक्षणान्वितमुखभद्राख्यचित्रविशेषेश्वोपेता चतुर्दिकोणेष्विपि॥

किञ्च पञ्चपमोपानयुनक्षुद्राङ्गणाख्यतलपङ्किशोभिता च,
मित विभेषे तत्न तत्र सुवर्णस्ट्रवितमध्यस्याः च कल्पनीया ।
तस्मादेतादशलक्षणान्वितायां वेदवेदिकायामेव हं नारूढां शारदादेवीं, सर्वशास्त्रवीजाक्षराधारभूतं भगवन्तं तुरगवदनं, गजबदनं
वा, अम्बिकया महितं परमिशिवमथवा सपरिवारामिचकां,
सकलजगन्निवासस्थानमच्युतमिन्दिरामहितमथवा सपरिवारामिन्दिरां लोकमातरं विम्बाकृतिं चित्रगतां वा स्थापयेदित्युपदेशः॥

किञ्च देवतास्वेतासु एकां सर्वामिप वा स्थापयेदिति विकल्पश्च। तादृशवेद्यास्समीपस्थितिभाजि प्रथमावरणे एतासां बहिरान्धारिका युक्ता वातायनक्षतोज्ज्वलः । एकभौमा त्रिभौमा वा शिखरणापि भायुरा ॥ ३२ ॥

प्रथमावरणे वेदो द्वितीयावरणे स्मृतिः । तृतीयावरणे चार्पं वेदनाधः परः प्रमानः ॥ ३३ ॥

विम्बादिस्थापनभिति भातः। किञ्चात्र पुस्तकशालाकस्पने चतुरिलन्दभागवेदिकोपरितले सपीठे ऋग्यजुम्सामाथविणाख्य-श्रुतिजालपुस्तकपुञ्चानि स्थापयेन ॥

एवं द्वितीयावरणकस्पितचनुरिहन्दभागवेदिकोर्पारतले मन्वादिस्मृतिकोशान्स्थापियत्वा, तृतीयावरणतले महिषप्रमुखैः प्रणीतानि बहुविधानि शास्त्रपुस्तकादीनि च स्थापयेदिति शिल्पशास्त्रीयोपदेशस्पर्वेरप्यादरणीयः ॥

किञ्चात्र पुरत्तकशालाकस्पनस्योपरिभागे भौमद्वयं कार्यम् ।
तथा च भौमत्रयमहितमेकभौमयुर्त वेति विकल्पः । अपि चात्र
पुरत्तकशालाकस्पने तत्र तत्र द्वारभागेषु सिख्विद्याधरगीष्पितप्रमुखानां प्रतिकृतिं, चित्रं वा विलिख्य तत्र तत्र भित्तिभागेषु
वातातपादिप्रवेशाईगवाक्षपालिं च स्थापयित्वा मनोहरालकृरणानि च रचयित्वा ताद्यशावरणकस्पनस्य यथेष्टप्रमाणस्य
बहिःप्रदेशे विदुषां पठितृणां च पुरत्तकवाचनलेखनादिस्थानं

वाणीं हयमुर्खं शम्भुमुमां मपरिचारिकाम् । स्थापयेत्तत्व कार्यज्ञः कलशादिसमन्विताः । गुरुपीठसमायुक्तः प्रजानां शेमुपीप्रदः ॥ ३४॥

इति विश्वकर्मवाग्तुशास्त्रे आयुधशाला पुस्तकशालालक्षणकथनं नाम विजोऽध्यायः ॥

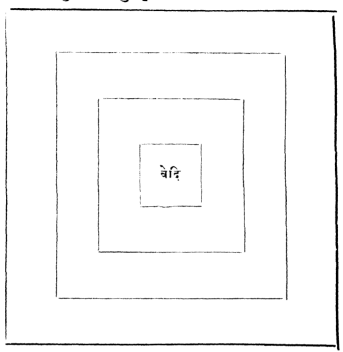
शालाकारं मण्टपाकारं वा प्रकल्पयित्वा तत्पुरतो राजकीय कुलगुरुपीठं च स्थापयेदिति भाव:॥

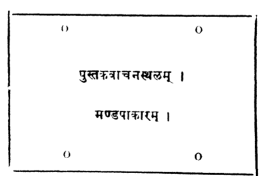
किञ्चेवसेव पुरेष नगरेष्विप तत्व तत्र समुचिते स्थले पुस्तकशालां मण्टपाकारां वा शालाकारां वा स्थापयेदिति चोपदेशः । अपि चैताहशलक्षणान्वितसशिखरपुस्तकागारस्थापनेन किंवा प्रयोजनमित्यत आह् — ज्ञानेन प्राप्यते लक्ष्मीरित्यादिना । 'ज्ञानेन 'इत्यादिकः 'इत्यादिक्षेमजनकम् ' इत्यवधिकः पाठः स्पष्टार्थः ॥

किञ्च प्रत्यहं समुचितसमये वेदस्तृतीतिहासपुराण-सत्काव्यशास्त्रपठनादिना तत्त्वज्ञानप्राप्तिद्वारा प्रजारक्षणं क्षेम-प्राप्त्यादिकमव्याहतं भवेदित्याशयः । स्पष्टमन्यत् ॥

अत्र तेषां सुखस्फूर्तये तादृशपुस्तकागारस्थापनकमद्योतको-द्धारमण्डलं लिख्यते । यथा —

## ॥ चतुर्मुखद्वारयुनपुस्तकशालाकल्पनपकारः ॥





इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्यारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायाम् आयुधशालायुस्तकशालालक्षणनिरूपणं नाम विशोऽध्यायः॥

# अथ अन्तर्भवनलक्षणनिरूपणं नाम

प्रासादेष्विप हम्येषु धनिनां भवनेषु च । विविधेष्विप निर्माणेष्विप मानवसद्यसु ॥ १ ॥ शालास्विप कचित्कल्प्यमन्तर्गेहं विशेषतः । हस्तादिभिर्यथा देही गेहैस्तत्फलमाप्यते ॥ २ ॥

#### ॥ एकविंशोऽध्यायः ॥

अथास्मिन्नेकविंशाध्याये राजकीयप्रामादभवनमानव मदनादिनिर्माणेषु बहुविधेषु कल्पनीयस्यान्तर्गेहस्य छक्षणं प्रतिपादयितुमादी तत्स्थापनयोग्यस्थलं निर्दिशित — प्रासादेष्वित्यादिना ।
अत मानववासाई स्थलेष्वेवान्तर्गेहलक्षणमुक्तं, न देवालयनिर्माणेष्विति प्रथमते। बोधनाक्रमः । राजकीयप्रासादेषु हर्म्येषु धानिकानां विविधेषु वासभवनेषु अन्येष्विपि विविधेषु मानवगृहेषु चत्वरेष्वेकादिशालासु, वैवाहिकशालासु विशालशालादिमासु 
महीषु शालासु च सलक्षणिमदमन्तर्गेहं शिल्पी स्थापयेन् ॥

इत्थं स्थलप्रदर्शनानन्तरं ताहशान्तर्गेहकल्पनफलमाह — हस्तादिभिरिति । देही मनुष्यः करचरणाद्यङ्गेर्बहुविधं कार्ये सुकेन संपादयति, तहदेवैताहशान्तर्भवनादिना पाकादिकार्योचित-तत्तहृच्यवर्गस्थापनद्वारा महत्फलं भवतीति विदितमेवेदम् । तस्माच्छिन्पविदा कार्यं कार्यनिर्माणहेतवे । द्वयश्चतुष्कमथवा गेहानामष्टकं तु वा ॥ ३ ॥ कल्पयेच्छिल्पशास्त्रज्ञो द्वादशं वाऽथ पोडश । पूर्वद्वारतलप्रान्ते देहल्याः पार्श्वयोरपि ॥ ४ ॥ प्रथमावरणोस्लासिचत्वरेषु च मध्यमे । द्वितीयावरणेष्वेवं शालासु विविधासु च ॥ ५ ॥

साधारणमानवसद्तेषु, भवतेषु, हम्येषु वा एकस्मिन्गृहोत्तमे ताहशान्तभेवनद्वयमवद्यं कार्यम् । न त श्र्यूनतेति भावः । ततो यथाविभवमन्तभेवनानां चतुरुकं वाऽष्टकं द्वादशकं पोडशकं वा स्थापेयदिति विकल्यः । प्रन्थान्तरेष्वेताहशान्तभेवनानां पट्कदशक-चतुर्दशकपेडशकाधिकानामपि अन्तभेवनकल्यनानां निर्माणस्याष्ट्रकत्थाद तन्नेह प्रपञ्चयतेऽस्माभिः ॥

तस्मादेताहशान्तर्भवनानि पूर्वनिर्दिष्टगृहोत्तमेषु कस्मिन्वा
स्थाने स्थाप्यानीत्याकाङ्क्षायां तदाह — पूर्वद्वारतलप्रान्त
इत्यादिना। सर्वेषां मानवभवनानां गृहादीनाञ्च मुख्यद्वारं नगरछक्षणोक्तरींल्या यत्र कुत्र ना स्थले स्थापितमपि तस्य प्रथमद्वारस्य
पूर्ववेदिकायाः पार्श्वद्वये कचिदेकस्मिन् भागे, तथा देहल्यां
पार्श्वद्वये, ततः प्रथमावरणाख्यकस्पनविशेषभागचतुष्के चत्वरसमीपाङ्गणतलेषु शालाकोणेषु द्वितीयावरणकस्पनभागेषु सर्वत्र

#### युग्मस्तम्भसमोपेतं युग्मत्रुलादिसंयुतम् । कारयोच्छिल्पशास्त्रज्ञो धनुर्मुष्टिद्वयादिकम् ॥ ६ ॥

विवाहशालादिमेषु मध्यभागशालाकोणान्तभागेषु, ततः पश्चाद्भागे तृतीयावरणस्थलेष्विप स्थलान्तरे समुचितेषु स्वेच्छया निर्दिष्टेषु वा यथाभूलाभं यथाकरूपनं यथाविभवमेतादशान्तभवनकरूपनं स्थाप्यभित्यर्थः । तथा कर्णनेऽपि एतादशलक्षणसहितान्येव करूपयेदिति । तत्रापि कोऽपि नियमः आयुरारोग्यवृद्धगादिश्रेयसे शिलिगभिः स्थीकार्य इत्युपदेशः ॥ ५ ॥

तस्मात्तादृशान्तर्भवनादिनिर्माणेषु कानि तानि छक्षणानीत्याकाङ्कायां तल्लक्षणं सम्यग्विगदयति — युग्मस्तम्भेत्यादिना ।
प्रथमत इदमत्र वेष्यम । किं तदन्तर्भवनं नाम १ क्षुद्रगृहमित्यथैः
(भाषायां न्यळाव) । एतादृशक्षुद्रगृहं तावत्यायशो भागत्रये
भित्तिसंवृतभेकस्मिन्भागे मध्यप्रदेशे द्वोरणैकेन युतं कार्यम ॥

कचित्स्थलिवशेषे भागद्वये भित्ति अवशिष्टभागद्वये द्वारद्वयञ्च स्थापयेन । अपरत्र स्थले भागत्रये द्वाराणि त्रीणि एकस्मिन्नेय भागे भित्तिम , कचित्पूर्वादिचतुर्दिग्भित्तिमध्ये चतुद्वाराणि च कमात्कल्पयेदिति । किञ्जैतादशभेदकल्पने ताद्दशद्वारकल्पने च पुरतः स्थले स्तम्भद्वयसिद्वामथया सित
स्थल्वैशाल्ये युग्मसंख्याकस्थलोपेतां श्चुद्रशालामथवा स्तम्भ-

#### चतुरश्रं वर्तुलं वा कोणबर्कमथापि वा। कोणाष्टकसमायुक्तं युग्नपट्टनमन्वितम् ॥ ७॥

चतुष्कोपेतां शालामित्यादिकस्यनशैलीमप्यूद्ध करणीयमिति क्रमः। इत्यादिकमान्तरालिकक्रमं शिल्मी स्वयमेत्र झात्वा तत्र तव मानवसदनादिषु स्थलातुक्र्रं यथाविभवमन्त्रभवनकस्यनमिदं कारयेदिति सङ्ग्रहेणोपेदशः॥

इत्यंत्रकारेण सामान्यलक्षणं प्रतिपाद्याधुना विशेष-लक्षणानि विशदयति — युग्मतूलादिसंवृतमित्यादिना । यथा युग्मसंख्याकस्तम्भकल्पनं निर्माणेषु सर्वेषु विहितं, तथेवान्त-भवनकल्पनेष्वन्तर्भागेषु स्थापनीयतुलाहास्खण्डानामपि युग्म-संख्याकल्पनं शिल्पशात्रनियम इति वेष्यम् ॥ ६ ॥

किकेदमन्तर्भवनं चतुरश्रह्णं वा दीर्घह्णं वा वर्तुछं कोण-षट्कयुतं वा कोणाष्टकयुतं वा स्थापयेदिति स्थलेच्छानुकूल-विकल्पः । न तु त्रिकोणाकारविदिति भाधः । तथा स्थापने तस्यान्तर्भवनस्य दैर्ध्यवैशालयप्रमाणादिकं सर्वमपि युगसंख्याक-मव । न तु एकत्रिपञ्चादिविपमसंख्येति भावः । सर्वथा धनुर्मुष्टिद्वयवैशाल्यायामान न हीनता शस्तेति । ताद्दशधनुर्मुष्टि-द्वयप्रमाणयुतं अन्तर्गेहं तु कृषिकार्यभिचतसीरशङ्कुलादिस्थाप-नाईमेव । न तु जनवासायेति विश्वकर्माशिल्पसमयः ॥

#### द्वारयुक्तं द्वारहीनं कचित्तच प्रकल्पयेत् ।

तस्मात्सर्वथा मामेषु नगरेष्विप ताद्यधनुर्मुष्टि-चतुष्कादारभ्य पृथुलदृढमुखीकरणादिकार्योचितं प्रमाणं यथाश्यल-विभवं करुपयदिति तत्कमः ॥

किञ्चात्रान्तर्भवने स्पति विभवे युग्मपट्टरचनां स्थापयेत ।
युग्मपट्टं नाम द्वाराणां बहिरन्तश्च भित्तिप्रान्ते दृढार्थं फलकास्थापनिमिति केचित । वयं तु अगेलादिनिवेशाईस्थलं द्वारस्य
कवाटस्य संयोजनाय अयःकीलबन्धश्चेति । प्रायशो द्वाराणां कवाटयुगलस्योक्तत्वात तादृशयुग्मपट्टकल्पनमुचितं इति शिल्पविदामाशयः साधुरेवेति । न त्वत्नान्तर्भवने पूर्वप्रतिमादिशैल्या
एकादिचतुर्द्वीरसमेतकल्पनं न्याच्यमेव ॥

परन्तु मूळे द्वारहीनमित्युक्तत्वात् द्वारिवहीनकरूपनं सर्वत्रानहेमेव । वैफल्यशोभाराहित्यादिकं च ताहशान्तभैवनं गुहेति वक्तुमिप शक्यमिति चेन्न । द्वारहीनमित्यत्रायमाशयः । यथा तत्र तत्र सारदारुखण्डकृतद्वारकरूपनं माऽस्तु । परन्तु ताहशद्वारस्थापनस्थाने चतुःशालासम्मेलनादिस्थलेषु मुखीकरणादिस्थाक्येशैल्यैव द्वाराकारं गमनागमनयोग्यमिष्टिकासुधादिभिरेव करूपनं कार्यमिति मतिः ॥

किञ्च शिल्पकार्येषु प्रायशो द्वितलादिसौधानिर्माण-

#### कवाटयुगलोपेतं पार्श्वयोः सगवाक्षकम् ॥ ८॥

कार्येषु एता द्येष्टिका द्वारक रूपन मेव सीकर्या वह मिति वचन प्रतीतेश्च । अतः कार्यविच्छिरपी स्वीययुक्तया गृहपत्यादे रिच्छावशेन च तत्र तत्र करपन स्थलानुगुणं कचिद्दारु वण्डमयद्वारं, कचिदिष्टिका-द्वारख्च सशिलापट्टकं स्थापयेत ॥

अत शिलापट्टकिमित्युक्ति साकस्येन शिलाखण्डकृतद्वार-वस्त्रम् । किन्तु दार्ह्यापादनाय चिरकालिथितये च तादृश-द्वाराणामधः प्रदेशे, दारुखण्डकृतद्वाराणामधः प्रदेशे, सचित्र-मस्तृणिमशालिनी शिल्पफलकैका स्थापनीयेत्यर्थः । एवंशित्या द्वारकल्पने कचिदिष्टिकामयद्वारस्थापनस्थान सुधामदिनशिला-खण्डगणेद्वीरस्त्र युज्यत द्वति केचित् । तच न मानवसदनेपु शस्त्रम् । परन्तु यथा मण्टपतटाककृपवाण्यादावेव तस्स्थापन-सुचितिमित्यन्ये ॥

एवं द्वाराणां स्थापन केली स्थलभेदेन कल्पनभेदेन च बहुविधोक्ता भवति । तस्माक्तन्मानलक्षणादि झस्तक्षककशकारादिः पूर्वोक्तरीत्या स्थलानुगुणद्वाराणि स्थापियत्वा तेषां कवाटयुग्मं वा युग्मयुग्मकवाटद्वयं, किचिद्वामगृहेषु एकमेव कवाटं वा स्थापयेदिति कमः ॥

किञ्च तादृशद्वाराणां समुचिते भागे समुचितशालादि-

द्वारोपद्वारयुक्तं वा युग्मयुग्मकवाटकम् । अन्तर्विद्धेश्व भित्तीनां प्रान्तेषु क्षुद्रपष्ट्कितः ॥ ९ ॥ सममानं पुरोमानं कल्पये द्यक्तिपूर्वकम् । विषमस्थलभाङ्नैव कार्यं कुत्रापि शिल्पिभिः ॥ १० ॥ भित्तिमम्मुखभाग्वाऽपि न स्थाप्यं स्तम्भमंम्रुखम् । युग्मयुग्मविभेदेन समसंख्यां प्रकल्पयेत् ॥ ११ ॥

करुननेषु सञ्यापसञ्ययोर्भागयोर्गताक्षद्धयं सममानं निम्नोन्नतरिहतं स्थापयेत् । किन्न ताद्यद्वाराणां तरणानन्तरं तत्समीप एव तन्मानयुतमेत्रोपद्वारं च कचिद्छिन्दभागयुतकरूपनिविशेषेषु बहुविधेषु हर्म्यभवनादिकरूपनेषु स्थापनीयगित्यर्थश्च प्रतीयते ॥

किञ्चेत्रमत्रान्तर्भवने विषममंख्या न कार्या। तथा न स्तम्भकुड्यभित्तिकोणादिसम्मुलं स्थापनीयम् । किञ्चेकस्थां शालायां प्राचीमागेऽन्तर्भवनद्वयं कल्पितं यदि तदा प्रतीचीमागे च तन्मानमेवान्तर्भवनद्वयं तदीयद्वारगवाश्वविवानादिलश्चणोपेतं समतले स्थापनीयमित्यतःक्रमश्च वोध्यः । इदञ्च लश्चणं साधारणप्रामगृहेषु, मानवसदनेषु, धनिकभवनेषु, राजकीयहर्म्य-प्रासादेषु, बहुसौधमञ्जुलकरूरनेषु अवद्यं कल्पनीयमिति शिल्पनां संपदायो बोध्यः श्रेयस्हरः श्रोमाजनकः सौक्यीवहश्चेति साधवः ॥

#### द्वयोस्तु मध्यमे भागे वेदिवैवाहिकी मता। नानासनसमोपेतं दीपभागविराजितम्॥

किञ्च शैल्या तयाऽन्तर्गेहकल्पनेऽपि तादशद्वाराणि चतुरशालासम्मेलनस्थलेषु वा तत्र तत्र चत्वरमध्यसूत्रपातीनि स्थाप्यानि; न पार्श्वयोः गमनागमनसूत्रवन्तीति । किञ्च तेषा द्वाराणामौत्रत्यवैशाल्यादिमानेषु प्रायशः परम्परं न वैपम्य-भाक्तत्रं कल्पनीयमिति नियमेन किचत्प्रथमद्वारवैशाल्यापेक्षया दिनीयद्वारस्य किञ्चिन्न्यूनप्रमाणत्वं; तृतीयद्वारे तद्देश्वया किञ्चिन्न्यूनत्वं चतुर्थद्वार इत्यादिकः कमस्तु साधारणमानवभवनेष्वेव कल्पनीयः । धनिनां भवनेषु भूपालानां हर्म्यप्रसादेषु सर्वत्र भौमतलकल्पनेष्वपि द्वाराणां परस्परमीत्रत्यवैशाल्यादिप्रमाणं सममेव स्थापनीयम् । तदानी-मेव तेषां भौमतलकल्पनानां शोमादाद्वर्यादिकं कल्पनसौकर्यादिकं सौनदर्यादिकञ्चिति शिल्पसमयः ॥ ११ ॥

किञ्चैवंरीत्या भवनेषु स्थापितानां अन्तर्गेह्योरन्तर्गेहानां मध्ये वा कचित स्थळे वैवाहिकवेदिरिव क्षुद्रवेदी हंसादिचित्रयुता भूतळे सुधादिरचनोपेता निर्मापणीया ॥

किञ्च तादृशभवनस्य मध्यभागे वा प्रान्तभागेषु वा उन्नतफलकासनश्चद्रखद्वमहाखट्वशयनासनादीनि दीपस्थापन-तलानि च युक्तया तत्र तत्र स्थलेऽन्तर्भवनप्रमाणानुगुणं स्थापयेत्॥

## अन्तर्गृहं बहुविधं कारयेच्छिरपतन्त्रवित् ॥ १२॥

## इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र अन्तर्भवनस्रक्षणनिरूपणे नाम

अपि चैतादशान्तर्गेहानां भिक्तिमानेषु औन्नत्यं पटलावरण-गोपानसीभागेषु समप्रमाणं, समसंख्यात्वं, निम्नोन्नतराहित्यं, दृढार्गञ्जसहितकवाटद्रयचतुष्काद्युपेतञ्ज न्निलिपवर्गे युक्तया तक्तत्थलानुकूळं अन्यत्कल्पनञ्ज रचयेदिति संप्रहेणान्तर्भवन-लक्षणमुक्तं बोध्यम् ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबाधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां अन्तर्भवमलक्षणनिरूपणं नाम ॥ एकविंशीऽध्यायः॥



## अथ भोजनशालालक्षणनिरूपणं नाम द्वाविंशोऽध्यायः ॥

पृथिव्यादिमहाभूतैर्निर्मिता मानुषी तनुः।
तस्मात्तदुत्थसद्द्रव्येस्तस्याः पोषणमीरितम् ॥ १ ॥
यथाकालं पक्तमन्नं भक्ष्यं खाद्यश्च लेह्यकम् ।
सुज्जीयानमितमान्देही स्थाने सह्वश्चणान्त्रिते ॥ २ ॥
तस्मात्सुखादिश्रेयोऽथीं भोजनागारमुत्तमम् ।
स्थापयेतस्वगृहे नित्यं नैमित्तिकिमदं बुधः ॥ ३ ॥

#### ॥ हाविशांऽध्यायः॥

अथ भोजनशालालक्षणकथनात्मकं द्वाविंशाध्यायमारभतेपृथिव्यादिमहाभूतिरिति । पृथिव्यप्तेजीवाय्वाकाशास्यमहाभूतपञ्चकांशैरेव ब्रह्मणा मानुषी तनुः सृष्टा । तस्मात्कारणात्तादशपृथिव्यादिपञ्चभूतेभ्यः प्रशृद्धैस्तण्डुलाढकचणकशाकादिवगैरेव सा
मानुषी तनुः पोषणीयेति शास्त्रकारवचनम् ॥

तथा ताहशभोज्यखाद्यचोष्यछेह्यादीनां पकपदार्थानां क्षुत्रिवारणाय स्वीकरणेऽपि यथाकाछं सम्यक् पकमुत्तमस्थछेष्वेव भोक्तव्यमित्यादिको विषयो भोजनकृत्हलाख्यपाकशास्त्रप्रन्थेषु प्रसिद्ध एव । तस्मादुक्तमस्थलजायमानसुखजीर्णारोग्यपुष्टवायु-वैर्धनादिसुखापेक्षी पुमाम यथाशक्ति स्वीयसदने भोजनस्थलं

#### युग्मदण्डसमोपेतं दैर्घ्ये विञ्चातिदण्डकम् । नैमित्तिके कल्पने तु मध्यभित्तिसमन्वितम् ॥ ४ ॥

यथाशास्त्रप्रमाणं करूपयेदित्युक्तं भवति । तच भोजनागारं द्विविधम् - नित्यभोजनागारम्, नैमिक्तिककालभोजनागारक्रेति॥

किञ्च तत्रैवं व्यवहारः। यथा — प्रामेषु कि चित्पुरेषु स्थलान्तरेषु च क्षुद्रेषु साधारणमानवगृहेषु भोजनागारमिति लोकव्यवहार उच्यते। प्रथमतो निर्दिष्टमामगृहभोजनस्थलप्रमाणापेक्षया अतिवैशाल्यायामयुतत्वेन भवनादौ तस्य शालारूपेण कल्पितत्वा-दित्ययमर्थः अगारशालापदेनैव सूच्यते। तस्मादाद्यस्य प्रामगृह-भोजनागारस्य प्रमाणं तु साधारणदण्डद्वयमारभ्य विश्वतिदण्डा-विधकदैष्ट्ययुतिमिति भावः। वैशाल्यञ्च तथा साधारणदण्डद्वय-मेवेति वाक्यार्थः स्फुरत्येव। द्वितीयस्य धनिकभूपालादिभवनेषु किल्पतस्य भोजनशालारूयकत्वनस्य प्रमाणं तु तिहृगुणितिमिति भावः।।

अस्य विवृतिर्यथा — धनिकादिभवनकिष्तिभोजनशालाया वैशाल्यं भूपदण्डद्वयप्रमाणम् । दैर्ध्यन्तु भूपदण्डविंशत्यवधिकिमिति । किञ्चास्यां शालायां मध्ये मध्ये समुचित स्थले षड्वाऽष्टौ वा दश वा महाङ्गणानि प्रकल्प्य तेषामङ्गणानां मध्यभागे भक्ष्यलेह्यस्वाद्य-व्यञ्जनादिभोजनद्रव्यस्थापनवेदिकां द्वित्र्यङ्गुलौन्नत्यां चतुरश्रां स्थापयेत् ॥ अथवा स्तम्भयश्चाशन्द्द्वारस्तम्भद्धणान्तितम् । पार्श्ववोरुभयोः स्थाप्यं चत्वसरिशत्पदं पृथु ॥ ५ ॥ भक्ष्यादिस्थापनार्थाय वेदिमध्येऽक्रेपादका ।

किञ्च ताहराभोजनस्थापनवेद्याः पुरतः पश्चाश्च पङ्किद्वय-रीत्या भोक्कृणामासन।दिकं स्थाप्यमिति समयः। तथा चेमां धानिकभूषालादिभोजनशालां द्विपञ्चाशत्स्तम्भोषेतां ताहराभूपदण्ड-विश्वतिकदैष्ट्यान्विताञ्च कारयेदिति फलति। अयमेव शाल्यकार-कल्पनप्तकार इति भावः॥

कर्श वा प्रकल्पनशें शिल्याका ह्यायां श्रिल्पिश्यपत्सा द्रिसुखबोध्यताय तिल मिंग्क मो इस्मामिलिंख्यते । इद्धारमण्डळलेखनेन च प्रकाइयते । यथा— अस्य स्तु धानिक भोजनशालायाः
प्रत्येकं स्तम्भद्शकोपेता चतुर श्रीणिका प्रवृत्तापस्य स्थापता ।
तथा च तथा स्थापने अङ्गणत्रयं भवति । तल च मध्यसाङ्गणस्य
मध्यभाग एव कश्चिनमण्डाः स्तम्भद्वादश्रभुतः कल्पनीयः ।
तिसानेत्र मण्डपे पूर्वो क्तमानयुतायां अधःकिष्पतश्चद्रवेद्यां भक्यभोज्यव्यञ्जनादिस्थापनिति भावः । एवं करणे तत्रीपिश्चममां
भोक्तनानां परिवेषणसौकर्यादिकिमिति चाक्सरालिकी भावः ।
अपि चैतस्यां भोजनकालायां स्थयोः पीठायासनानि
स्थाप्यानि । तच देशभेदेन इष्टिकासुधादिभिः स्थिरस्थैन कल्पर्म,

वातातपप्रवेशाही विभक्ताङ्गणशैखरा ॥ ६ ॥
एकाङ्गणेन युक्ता वा चाङ्गणद्वयभासुरा ।
ग्रासा मैश्रुक्रमोङ्ग्याही वेदिकोषिर कीर्तिता ॥ ७ ॥
स्निग्धं भूमितलं कार्यं दीपासनसमन्वितम् ।
पीठादिरचनोपेतं कल्पयेच मनोहरम् ॥ ८ ॥
मैश्रुकाणां यतीनाश्च स्थानमन्यत्प्रकीर्तितम् ।

दारुखण्डेन फलकादिना तात्कालिकपीठस्थायनकरूपनच्छोति द्विविधं वा यथाचारमनुष्टिकम् ॥

किञ्चास्यादशालायाः पार्श्वभागे यदि भित्तिनिर्माणभितितुर्क्नं विरचितं तदा तत्र वातातपादिप्रवेशयोग्यगवाक्षकल्पनं तत्र तत्न समुचिते स्थले दीपस्थापनतलञ्च प्रकल्प्य भूतलमितिस्ययं सुधालिप्तमथेविष्ठकादिलिकंसचित्ररचनमधःपिट्टकाल्यरङ्गचल्ल्यादि-रचनोपेतं निर्मापणीयमिति सङ्क्षेपेणास्याः धनिकभूपालभोजन-शालाया लक्षणकल्पनम्। एकभौममेव मध्यमाङ्गणमध्यतल-कल्पिताञ्चवेद्या दपरिभागे श्लुद्रशिखररचना वा कृटो बा जंबिका वा श्लुद्रकलशान्वितचतुरश्रवर्तुलादिकल्पनं वा कार्यमित्यादिलक्ष-जान्तराणि सु स्वथमेवोद्या शिहिपिन्नः कार्याणीनि भावः॥

प्रसङ्गादत्र स्थलान्तरलक्षणमप्युच्यते । यथा--- प्रैश्चकाणामि-त्यादिना । समवेष्यागम्युकानां भैश्चयाचिनां यतीनां वरिक्राजकादीनां पृथगेव तथा करूप्यं स्थानं माणवकादिनाम् ॥ ९ ॥ पितृणां स्थानमन्यच कीर्तितं तन्त्रपारगैः । योषितां भेष्जनस्थानं पृथगेव प्रकल्पयेत् ॥ १० ॥

भोजनस्थलं तु पृथगेव स्थापनीयम् । न मानवभोजनागार एव तान् भोजयेदिति भावः । तच यतीनां भोजनस्थानं तावत् पृथक् चतुरश्रवेदिकारूपं अथवाऽष्टकोणरूपं मण्डलाकारं वा वेदिकास्थानं प्रकल्प्य तदुपरि एणाजिनं च स्थाप्यमिति मितिः । एवं वेद-शास्त्राभ्यमनशीलानां विद्यार्थिनां वद्दनां भोजनस्थानं स्रुद्रशालारूपम् अथवा महाशालारूपमङ्गणचतुप्कादियुतं यथा-वदुमंख्यं वैशाल्यादियुतस्त्र कारयेत् ।।

एवं व्रतश्राद्धादिदिनेषु आवाहनीयिपतृणां वम्बादिरूपाणां श्रोत्रियब्राह्मणानां भोजनस्थानं शुद्धस्थले समुचिते पृथगेव कार्यम् । तच चतुरश्रमासनं वा यथास्थलविभवमासनं कल्प्य-मिति समयः । न मण्डलाकारकोणाकारकल्पनमेषां शुद्धये चेति । इद्ख्र श्राद्धनिमन्त्रितब्राह्मणभोजनस्थलं एकाङ्गणयुतम्, अथवाऽङ्गणद्वयातिभासुरं स्तम्भचतुष्कसिहतमथवा शालारूपं कल्पयित्वा तस्य दक्षिणाननमेव स्थापयेदिति पितृतृप्तिकार्यज्ञाः शिल्पतन्त्रपारङ्गताश्च ॥

एवं योषितां भोजनशालाऽपि पृथगेव स्थाप्या । तत्करूपनं

मध्यं चत्वरसयुक्तशालाभिस्तिसृभिस्तु वा ।
डाभ्यामुपेतमथवा चतुरङ्गणभासुरा ॥ ११ ॥
वर्तुलादिकमेततु कारयेत्र कदाचन ।

मण्डलरूपमथवा शालारूपं मङ्गलवेदिकोपेतं चतुरश्रमायतं वा प्रकरूपयेत् । भवनवास्तुमानवदेव स्थापयेदित्यन्ये । अत्रापि वङ्गकोसलपाञ्चालकुरुकेकयमगधचोळपाण्ड्यादि देशीय शिष्टाचार-करूपनमेव युक्तं पद्यामः ॥

पिण्डितार्थस्तु सर्वत्र प्रामपुरादिषु गृहादौ यतिपति-परित्राजकादीनां भोजनस्थलं समुचितशुद्धभूभौ वेदीक्रपकल्पनं पृथोव कार्थम् अन्येपान्तु माणवकपितृसीमान्तिनीगृहपति-प्रमुखभोजनागारं तु मध्यचत्वरसमेतं प्राच्यादिचतुर्दिग्भागेषु चतुरशालासंयुतकल्पनमथवा शालात्रयावृतमथवा स्थलवैपुल्याद्य-भावे शालाक्ष्यसमेतं वाकल्प्यम् । प्रामगृहेष्वेकशालायुतकल्पनमपि न दोषायेति संप्रदायः । इदश्च भोजनागारं प्रामगृहेषु नगर-भवनसद्नादिषु भूपालहर्म्यप्रामान्।दिषु पश्चाद्वाग एव स्थापनीय-मिति शास्त्रीयनियमो नोहङ्कनीयः । कुतः शतदादरवतां विश्वस्तानां तद्रीत्या कल्पनं बहुविधश्रेयः प्रद्मिति वास्तुलश्चणविदः ॥

कुत्र वा पश्चाद्वागस्थलानिर्देशः ? उच्यते — सर्वत्र प्रामनगरगृहादिषु देण्यान्त्रिते चतुरश्रे वा कल्पने दण्डेन रज्जु सूत्रादिना वा त्रेधा सममानं विभक्ते प्रथमभागे उत्तरत्र प्रतिपाद्यिष्यमाणलक्षणान्वितं लक्ष्मीद्वारं प्राथमिकं स्थाप्यम् । तह्वारप्रदेशमारभ्य देहलीशालासीमावधिकः प्रथमावरणनामकः पूर्वभागः ॥

ततश्चत्वरवार्श्यलाख्यचत्वरवैवाहिकशालादिबहुशालायुतस्य उपरिभागे एकादिभौमतलयुक्तस्य कल्पनस्य द्वितीयावरण-नामकस्य मध्यभाग इति नामान्तरम् ॥

ततः पाकादिकार्योचितवहुविधद्रव्यस्थापनाहान्तर्गेहकूपचत्वरशालाभोजनशालादिकरूपनसमेतस्य निर्माणस्य तृतीयावरणनामकस्य पश्चाद्वाग इति नाम । तादृशपश्चाद्धागे तद्धास्तुभागे गृहमहानसमाग्नेय्यां, कचिन देशेषु विन्ध्योत्तरेषु वायव्यां
प्राच्यां वा दिशि म्थापयेत । तत्रैव पुरोभागे पुरश्शालान्तर्भवनागुपेते तादृशपचनागारद्रव्यराशींश्च स्थापयेत । किन्न तद्नुगुणं
तस्य करूपनमन्तर्गेहलक्षणान्वितं कारयेदित्यन्ये।।

सर्वथा प्रायशो देशेषु वास्तुस्थलानुगुणं महानसवास्तुसीमिन आग्नेयभागे चुलीं निधाय व्यञ्जनादिपाकिकियारचनोपयोगिनां दिधिष्ठततैलभाण्डादीनां स्थापनस्थलका तक्षेत्र करूपयेत । किन्न तस्य पाकभवनस्य पूर्वभाग एवतादृशलक्षणान्वितां मोजनशाला-मेतयोः करुपनयोर्मध्ये इष्टदेवतानित्यपूजाईस्थानका क्षुद्रगृहरूपं क्षुद्रशालारूपं वा यथास्थलादिविभवं प्रकरूपयेदिति ।पे।ण्डतार्थः ॥ बटूनां प्राङ्मुखः पीठः पितृणामुत्तराननः ॥ १२ ॥ ऐन्द्रं वारुणकं शिल्पी पुंतां श्रेयःप्रदो मतः । योषितां प्राङ्मुखक्कस्तः सीभाग्यतनयप्रदः ॥ १३ ॥

#### इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तु शास्त्रे भोजनशालालक्षणनिरूपणं नाम ॥ द्वाविंशोऽध्यायः॥

तथा च तत्र भोजनशालायां विद्यार्थिनां माणवकादीनां भोजनासनं प्राङ्मुखं कार्यम् । श्राद्धत्रादिनादिषु आवाहनीयपित्रादीनां भोजनासनमुदङ्मुखं कार्यम् । पुंसां कन्यकानां माङ्गल्यवतीनां योषितां च भाजनासनानि प्राचीमुखान्याहो। खित् प्रतीचीमुखानि तदुभयमुखानि च तासां सौभाग्यमुतादिदायीनीति महर्षयस्तत्त्रविदः । अत एव विवाहादिसमयेष्विप कन्यकायोषिदादीनां प्राङ्मुखोपवेशनं स्मृत्यादिषु प्रसिद्धम् । तस्मादेतादशशुभमुखभासुरं नानाविधं भोजनार्थं पीठं प्रकल्प्य तत्र
भोजनशालायां यथाकालमी धर्ष्यान पूर्वकं सन्ध्यासेवनानन्तरं श्रेयसे भुद्धीयादित्यर्थः ॥

एतादृशभोजनागारवास्तुस्थलस्यारोग्यदायी सृथें। इन्नाभिः वृद्धिदायिनी धेनुदेवता चाधिपतिरिति शास्त्रज्ञाः । पूर्वे करीत्या मध्यचत्वरं पार्श्वयोरेकादिचतुदशालासमेतं कचिच्छालाष्ट्रकसमेतं करूपनीयं करूपनं तह्नस्रणान्तराणि च स्वयमेवे। हा शिल्पी सूक्ष्म-बुद्धिः सुखावदं मनोहरं कर्ययेत् ॥

किश्चेदं भोजनस्थानकल्पनं शिल्पज्ञः स्थपत्यादिः विप्रक्षत्रियवैदयादिजातिभेदात्पूर्ववत्तत्कस्पनलक्षणान्तराणि च शास्ता यथाविधि प्रकल्पयेदिस्यर्थः निगग्वते । तथाऽप्यत्र प्रसिद्ध-लक्षणत्वेन निर्दिष्टस्य द्विपञ्चाशत्पादसमेतस्य धनिकभूपाल-भोजनागारस्य कल्पनशैलीस्फूर्तये उद्धारो लिख्यते । यथा —

#### धनिकभूपालभवनादिषु (52) स्तम्भसमेतस्य भोजनशालाकल्पनस्य प्रकारोद्धारः॥

| 0 | 0 |                                        |     | o | O |
|---|---|----------------------------------------|-----|---|---|
| О | 0 |                                        |     | O | 0 |
| o | o |                                        |     | O | 0 |
| 0 | 0 |                                        |     | 0 | o |
| o | 0 | o                                      | o   | 0 | O |
|   |   | 0 0                                    | 0 0 |   |   |
| ם |   |                                        |     |   |   |
|   |   | 0 0                                    | 0 0 |   |   |
| O | 0 | O                                      | O   | o | O |
| o | o |                                        |     | o | O |
| 0 | o |                                        |     | o | О |
| 0 | O |                                        |     | O | O |
| 0 | O |                                        |     | 0 | О |
| - |   | ************************************** |     |   |   |

अस्या भोजनशालाया मध्यभागे स्थापितस्य द्वादशस्तम्भयुतस्य मण्टपाकारकल्पनिविशेषस्य मध्यवेदिकायां चिह्नितायामेव
पूर्वप्रतिपादितरीत्या परिवेषणात् पूर्वे भक्ष्यखाद्यभोज्यादि
स्थाप्यमिति संक्षेपेण भोजनशालालक्षणं बोध्यम् ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकविरचितायां प्रमाणबाधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां भोजनद्गालालक्षणकथनं नाम द्वाविंद्गोऽध्यायः



# अथ शय्यागृहलक्षणकथनं नाम च्यानेविंशोऽध्यायः॥

मनोहरस्थले शय्या बलमेधादिवर्धिनी । तम्मात्सर्वेः प्रकर्तव्यं शय्यागेहं मनोहरम् ॥ १ ॥ प्रामादशालापुरतः शालान्तःस्थलभागिके । अलिन्दशालयोः कल्प्यमथवा कृटमद्वासु ॥ २ ॥

#### ॥ त्रयोविंशोऽध्यायः ॥

अथ।सिस्रयोविशे शय्यागृहलक्षणम् । आदौ तत्कल्पनमाह—
मनोहरस्थल इत्यादिना । भगवद्धयानपूर्वकं भुक्तगाऽनन्तरं
निशादिषु समुचितममयेषु मनोहरस्थलक्ष्णितशय्यायां निद्राप्राप्तिरेव मानवानामारोग्यवलबुद्धयादिवर्धनकरीति शास्त्रसंप्रतिपन्नमेव । तम्मात्मविष्ये सुखेष्युमिः शय्यागेहं मनोहरं सलक्षणं
कारयेदित्युपदेशः ॥

तस्य श्रुच्यागेहस्य किं वा विशेषलक्षणम्? कुत्र वा स्थाप्यमिति चेदाह् — धानिकानां भूपालादीनां भवनहर्म्य-प्रासादादिकल्पनस्य प्राथमिकद्वारसमीपे, पूर्वभागवेदिकासमीपे वा, अथवा तत्पश्चाद्धागेऽलिन्दस्थाने वा श्रुच्यागेहं स्थापनीयम्॥

एतं प्रथमावरणे स्थापनमौकर्याद्यभावे द्वितीयावरण-तलस्यापितकल्याणशालायाः शालानां वा पूर्वभागे वास्थेलास्य- भौमादिषुत्रततलेष्विप गन्धानिलान्विते । स्थलेषु नातिशीतोष्णेष्यिप श्रव्यास्थलं मतम् ॥ ३ ॥ क्षुद्राधिष्ठानसंयुक्तं सोपानसिंहतं तु वा ।

मध्यचस्वरसमसूत्रं कल्पितायां सध्यभागशालायां वा शय्यास्थानं कल्प्यम् । एतावता वाक्येन गृहेषु भवनेषु च पूर्वभागद्वितीयभागयोरेव शय्यागिहं सुखावहं, नान्यत्र पश्चाद्भागादिष्विति शय्याम्थलनिर्देशः ॥ २ ॥

एवं प्रामगृहपुरगृहेषृ साधारणमानवभवनेष्वि कल्पस्य शब्यागेहस्य स्थलनिर्देशनं प्रतिपादितम् । अधुना नगरराज-धान्यादिषु भूपालादीनां भवनेषु कल्पनीयशब्यागेहस्थलं निर्दि-शित — भौमादिष्विति । एकादिबहुभीमकल्पने यदि निर्मिते तदा द्वितीयमीमे वा तृतीयमीमे वा सुगन्धानिलमेवनाहे तले ताहशशब्यागेहं स्थापयेत् । किञ्च सर्वत्न नातिशितोषणस्थल एव शब्यागेहं पृथम्वा भवननिर्माणसिहतं वा सुख्वातसेवनाहें कारयेदिति स्थलकथनम् ॥

शय्यागेहं कथं भूतम ? क्षुद्राधिष्ठानसंयुक्तमिति । कथं वा अत्राधिष्ठानं उक्तं ? तच शिलारूपमिष्टिकारूपं दारुमयं वेति चेत्तदाह — अत्रोक्तनाधिष्ठानशब्देन न मण्टपाद्यर्थ शिलाधि-ष्ठानकरूपमानपद्मकुमुदगळत्राजनादिरचनोच्यते । परन्तु वितास्त- एकिंदित्रिचतुर्द्वारं प्रान्तशालावृतं तु वा ॥ ४ ॥ दण्डद्वयादिकं मानं शालाकारं प्रकल्पयेत् । अन्तर्गेहसमं वाऽपि मण्डलाकारभाक्तथा ॥ ५ ॥

ढयोत्तुङ्गं भूमितलं विधायाधीभित्तिभागेषु दार्ह्यशोभायर्थं सुधाखण्डलेपनादिना भूतलचित्रयुतिभित्यादिविदिताधिष्ठानकरूपनसाईतं निर्माणमुच्यत इति । नेपालकेरलादिदेशेषु बहुविधसारदारुप्रधानेषु कचिदेतच्छच्यागेदं सारदारुफरुकामयमेव
कुर्वन्ति । तदा एताद्दशरचनादिकं सर्वभिष दारुमयमेविति भावः ।
इदं तु लक्षणमिष्टिकासुधाभिश्रितकृतभवननिर्माणविषयमिति शाखवचनमादरणीयम ॥

किञ्चेता हशाधिष्ठा नाकल ने पूर्वोक्तरीत्या औन्नत्याय चतुर्भः पञ्चभिर्वा सोपानैरुपेतिमिदं शब्यागारं विरचध्य एकद्वारयुतं, द्वारयुग्मसिहतमथवा द्वारत्रयसिहतमाहोस्बिद्धपालादीनामिच्छया चतुर्धिप भित्तिभागेषु चतुर्द्वारसमेतं भित्तिकरूपनं करणीयभिति समयः ॥ ४ ॥

किञ्चास्य शय्यागेहस्य वैशाल्यं तु पूर्वोक्तरीत्या प्रामगृहेषु साधारणरण्डद्वयम् , आयामे दण्डानां चतुष्कं पञ्चकं पट्कं वेति । एवं नगरराजधान्यादिषु कल्पितस्य भूपालधानिकादिशय्यागारस्य वैशाल्यमायामादिकमपि भूपदण्डमानवशादेतत्संख्याकमेव भवती.

चतुरश्रं कल्पनं वा कोणपट्टादिसंयुतम् । युग्मवातायनयुतभेकवातायनं तु वा ॥ ६ ॥

युग्मस्तम्भक्तशालं वा पद्वसोपानसंयुतम् । सवितानं सोपञ्चालं पञ्चरादिसमन्वितम् ॥ ७ ॥

मध्यवेदिकया युक्तं तत्र दीपं प्रकल्पयेत् । प्राच्यामुदीच्यां तु मुखं कल्पनीयं सतोरणम् ॥ ८ ॥

त्यर्थः । तथा च प्रामगेहकस्पितशय्यागेहस्य द्विगुणितं मान-मित्युक्तं भवति ॥

किन्न शय्यागेहं कथं भूतिमिति चेदाह — शय्यागेहिमिदं परितः
स्थितिमतां करानानामित्रिरोधेन परितो युग्मस्तम्भजालान्त्रितं
करूपनं वा कार्यम् । अथवेदं शयनगेहं चतुरश्रमायतं सण्डलाकारं
कोणाष्ट्रकयुतं वा समीपस्थापितेन शालादिकरुगेन सहितं वा
अतिदूरस्थले पृथग्वा प्रकरूपयेत् । तदा तादृशशालाया एतस्य
शय्यागेहस्य च मध्ये चिन्द्रकापतनादियोग्यं तत्तदेशीयशीतोष्णानुगुणं श्चद्रचत्वरानिमीणं कार्यमित्याशयः ॥

किञ्चात शय्यासद्ने एकं वातायनमथवा गवाक्षद्वया-दिकक्क स्थापयित्वा अन्तरुपरिभागे वितानाद्यलङ्करणाय पञ्जरादिसहितं कूटादिनिर्माणं स्थापयित्वा तद्गेहमध्यभागे चतुरसमसूत्रपातमानं मध्ये क्षुद्रवेद्यादिकक्क कृत्वा तत्र दीप- ससोपानं सखद्वादि कारयेच्छिल्पवित्तमः। दक्षिणस्यां शिरोभागः प्रतीच्यां वा विशेषतः॥ ९॥ पार्श्वयोमङ्गलद्रच्यस्थापनं शुभवर्धकम् । मुकुरादिसमोपेतं जलपात्रेण मञ्जुलम्॥ १०॥ कल्पनीयो द्वारभागे गन्धर्वदशरहम्तकः। चन्द्रस्थार्कस्य वा विम्बं कल्पयेत्तत्र मानवित् ॥११॥

इति विश्वकर्भप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र शय्यागृहस्रक्षणकथनं नाम ॥ त्रयोविंशोऽध्यायः ॥

स्तम्भादीनि प्रकल्पयेत् । किञ्चास्य शय्यासदनस्य मुख्यं द्वारं सतोरणं प्राच्यामुदीच्यां वा कारयेन ॥ ८ ॥

अपि चात्र कल्पनेऽन्तर्भागे सोपानयुतमहाखट्वं वा पर्यङ्कादिशयनसामग्रीं वा यथाविभवं कृत्वा शयालोः पुरुपस्य शिरोभागकल्पनं दक्षिणदिग्भागगतमाहोस्विन्प्रतीचीभागगतं वा करणीयम् ॥

किञ्चोभयपार्श्वयोर्माल्यगन्धादिस्थापनस्थलं कृत्वा सर्वतो भित्त्यादिस्थलेषु मुकुरादिमनोहरद्रव्याणि चित्ताकर्षकचित्रादि-रचनादीनि च प्रकल्पयेत् ॥ किञ्चास्य शयनसद्नस्य द्वारभागे बहिःप्रदेशे पार्श्वयो-रुभयोरिप चन्द्रसूर्यविम्बं भित्तिभागे विलिख्य गन्धर्वे शरहस्तकं चान्तर्बहित्रों कल्पयेत्।।

एवं करुपनं तु अन्तरहायनभाजां रक्षकं; तेषां सुखादि-प्रदमिति च शास्त्रविदां समयः। इति संक्षेपेण शयनागार-लक्षणमुक्तं बोध्यम्। लक्षणान्तराणि तु देशभेदेन शिल्पिभः परम्परापदेशनिर्माणकार्यकौशलादिना विज्ञेयानीति भावः॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्धारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विद्यकर्मवास्तुशास्त्रव्यास्यायाम् द्राय्यागृहलक्षणकथनं नाम त्रयोविद्योऽध्यायः॥



# भथ वसन्तगृहरुक्षणकथनं नाम ॥ चतुर्विकोऽध्यायः॥

सार्वभौमादिभिभूपैमोदाय मधुसेवनम् । काले कार्यमिति प्रोक्तं तन्त्रविद्धिर्भुनीश्वरैः ॥ १ ॥ तस्मात्तत्कल्पयेत्पुर्यासुद्याने भवनान्तरे । परितस्तु चतुरुशालं जलकुम्भादिशीतलम् ॥ २ ॥ प्राङ्गुसं कल्पनं शस्तं तदेव प्रीतिदायकम् ।

#### ॥ चतुर्विशोऽध्यायः ॥

अथ वसन्तगृह छक्षणकथनात्मकं चतुर्विशाध्याय मुपक्रमते—
सार्वभौमादिभिरिति । सार्वभौमादिभिर्भू पार्छ धनिकेश्च आरोग्यप्रह षांद्यभिवृद्धये वसन्तसमयेषु वसन्ताविभौवमहोत्सवोऽनुभोक्तव्य इति तन्त्रविद्धिर्मुनीश्चरेरुक्तत्वा च दुत्सव सेवनाईवसन्तगृह निर्माण छक्षणमाह — परितस्तु च तुरुशाल मिल्यादिना ।
तश्च वसन्तसदनं सर्वतोभद्रादिनगरेषु समुचिते स्थले उद्यानभागे
वा प्रकल्पयेत् । अथवा स्थल्वेशाल्ये भूपाल धनिकादिभिः
स्वकीयहर्म्यप्रासादभवनसीमान्तर्गत एव स्थले समुचिते
तत्रोद्यानभागे वा प्रकल्पयेदिति स्थलानुकू छ विकल्पः ॥

किञ्च तादृशवसन्तसदनं प्राक्मुखकरूपनोपेतभेव शुभप्रद-मित्यर्थः 'तदेव प्रीतिदायकम् ' इति मूलवचनेन प्रतीयते । किञ्च चतुर्दण्डप्रमाणेन हीनं नोत्तममीरितम् ॥ ३॥ चतुरशालावृते मध्यभागे मण्डलकल्पनम्। विश्रान्तिवेदी तत्रैव गन्धशैत्यादिभासुरा ॥ ४॥ चत्वरादिसमोपेता सालङ्कारा सतारणा। मुखीकरणयुक्तं वा मण्टपाकृति वा मवेत् ॥ ५॥

त्य वसन्तगृहकरुपनं चतुर्दण्डप्रमाणाधिकवैशास्याद्येपतमेव कार्यम् । न तत्प्रमाणन्यूनेतिति भावः । किञ्च तस्य वसन्तगृह-मुख्यकरुपनस्य पुरोभागे दण्डद्वयान्तराख्यख्यवति प्राच्यादिषु चतुर्द्वपि दिग्भागेषु मन्दमारुतवीजनाही अनेकसाम्भोपेताः विविधाङ्गणयुक्ताः श्रुद्रशाखाः प्रकरूप्य, तासु शालासु जलकुम्भादि-शैत्योपचाररचनाश्च स्थापयेयुरिति ॥

किन्न पतादशरीत्या शैतल्यारोग्यप्रदाभिः शालाभिः समन्ततः समावृतस्यास्य मध्यकरूपनस्थलस्य मध्यभागे विकसितपद्माकारं करूपनं विश्रान्तिवेदिकया सहितं ससुषिरं शालारूपमेकभौमयुतं भूपालाद्ये प्रकरूपयेत् । चक्रवर्तिनस्तु इदं तिभौमयुतमेवेति एतच्छालारूपं वसन्तसद्गकरूपनमिति भावः । तत्र मण्टप-रूपवसन्तगृहनिर्माणलक्षणं यथा — शालारूपनिर्माणे तावतसुषिर-करूपनादिः । अत्र तु मण्टपरूपनिर्माणे तादशसुषिरादिकं विना दारुसम्भकरूपनं वा सुधेष्टिकामयस्यम्भस्थापनं वा इत्वा

# चतुद्धीरसमोपेतं नानाङ्गणसमान्त्रितम् । एकभौमयुतं भौमं त्रिभौमं सार्वभौतिकम् ॥ ६ ॥

तादृशस्मभोपरि आच्छाद्नपटलादिकं विस्तीर्य दृढकस्पनं रचयोदित्येवमेव शालामण्टपरूपकरूपनभेदो क्रेयः । किञ्चात्र सर्वथान मानवगृहभवनहम्यांदी शिलामयस्तम्भम्थापनं विहितम्॥

शिलामयस्तम्भस्थापनन्तु देवालयमठमण्टपाद्विव रचनीय
मित्युक्तत्वादिति तद्देदोऽपि सृचितः । अपि चात्र शालाह्यवसन्तगृहनिर्माणस्य मण्टपह्रपवसन्तगृहनिर्माणस्य भूभागप्रमाणादिक भामकरणादिकं शेलीचित्रतोरणादिरचना च तृह्येवेति
शिल्पसमयः । तस्माद्धनिकभूरालादीच्छानुगुणं कल्पनीयस्यास्य
वसन्तगृहस्य मुख्यकल्पनस्य चतुर्व्यपि दिग्मागेषु मन्द्रसाह्तादिवीजनहिम्यतिविकालं द्वारचतुर्वः स्थापियत्वा तत्कल्पनस्य मध्यभागे च पूर्वोक्तियशान्तिवेदिकासनस्यः प स्थित स्थलविभवे
पञ्चपाङ्गणकल्पनं विविधदारुस्तम्भमहितं स्थापियत्वा तद्वित्तिभागेषु द्वारमागेषु स्थलान्तरंष्ट्यपि गन्धजलशीतलोशीरपटलकल्पनवीजनादिविविधरचनादिकञ्च युक्तया तत्र तत्र यथाशोभारोग्यं प्रकल्पवेदिति समयः ॥

किञ्ज पूर्वोक्तासु उद्यानादिस्थलभूमिषु यदि विशेष-भूलाभस्तदाऽस्य वसन्तगृहकस्पनस्य मध्यभागे चन्द्रिकापतनयोग्यं योपितां तु पृथक् ज्ञाला कल्पनीया विज्ञेपतः नानासनसमोपेता अहटादिविभेट्तः ॥ ७ ॥

श्रीतलैरुपचारैश्व मेदुरा दिशि सर्वतः । चतुर्दिञ्जण्टयं पूर्वमन्दिरं वा प्रकल्पयेन ॥ ८॥

क्षुद्र(विष्टान रेष्ट्रकं ोपानावि सञ्जुलम् । आरोकमण्टरेषेवमथवा गीतिमालकम् ॥ ९ ॥

वास्थेटारूपव्यत्वरं भागं सममानं चतुरश्रं दीर्घन्थलोपेतं वा प्रकल्प्य नत्सशीप एव पृत्रोक्ताङ्गणरचनादिकं कार्थमित्युनम-वसन्तोहः। स्थपतिभृषालेच्लानुगुणं पाञ्चान्यादिशैली झेया॥

विक्रवात्र वसन्तगृहे भ्यपितभूपालच्छानुगुणं पाकचान्यादिकै लिकस्पनोपेतमितिसमणीयिकित्रस्यनादिकं च करणीयमिति भावः । विक्रवान्तः पुरवासिनां सिद्ध्यादीनां तु पृथगेव
वसन्तसद्नकल्पनं कार्यभिति शास्त्रकारः । किञ्चेवं विधलक्षणोन्
पेतस्यास्य वसन्तसद्नस्य पुरोभागे नातिसूरे पृर्वे कपुरद्दशालातरणानन्तरस्थले आलोकनभण्टपं वा सङ्गीतशालां वा पृर्वभण्टपं
वा पूर्वभिन्दरं वा क्षुद्राधिष्ठानिध्यतं कल्पयेत् । एवमलोक्तरीत्या
शैल्या पृत्रभण्टपपृत्रभवनाद्यादे क्षुद्राधिष्ठानकल्पन कृत तदा
तस्य वसन्तगृहमुख्यकल्पनस्यापि तादृशक्षुद्राधिष्ठानकल्पनं वा

## सतटाकं विहरणस्थानश्च परिकल्पयेत् ॥ १०॥

# इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे वसन्तगृहलक्षणकथनं नाम ॥ चतुर्विशोऽध्यायः ॥

तद्पेश्चया किश्चिद्दौन्नत्यभाजो मध्यमाधिष्ठानस्य करूपनं वा स्थापनीयभिति तत्कमः॥

सर्वथा सर्वत्र निर्माणेषु न विषमकरपनिकया स्थाप्येति शिल्पिनां नियमः। एताद्यालक्षणोपेतस्य वसन्तसद्नस्य सिशस्तर-करूपनस्य समीपस्थले वापीं, तटाकं वा विहारस्थानं यथा-शोभमानन्दवर्धकं प्रकरपयेदिति सङ्घहेण वसन्तगृहलक्षण-वाक्यार्थः।

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरिचितायां प्रमाणनेधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशस्त्रव्याख्यायां वसन्तगृहरुक्षणकथनं नाम ॥ चतुर्विद्योऽध्यायः॥



#### अथ सकलविधद्वारलक्षणकथनं नाम ॥ पञ्जविंद्योऽध्यायः॥

शुभे मुहूर्ते सुदिने स्थपितर्भृतकङ्कणः। शुचिः शुद्धमना भक्तया पूजियत्वेष्टदेवताः॥ १॥ सर्वमङ्गलघोषेश्च स्वस्तिशब्देश्च शिल्पिभिः। वास्तुं प्रदक्षिणीकृत्य मुखद्वारं प्रकल्पयेत्॥ २॥ प्रासादे भवने हम्ये मठमण्डपसद्यसु। शालासु क्षुद्रगेहेषु भौमस्थानेष्विप क्वित्॥ ३॥

#### ॥ पञ्चविशोऽध्यायः ॥

अथास्मिन्पञ्चित्रं रुप्याये गृह भवनप्रासादादिषु स्थापनीय-द्वाराणां लक्षणमुपपादयति — शुभे मुहूर्त इत्यादिनाः । ज्योति-हशास्त्रप्रतिपादितरीत्या गृहपितप्रमुखानां शुभफलप्रदितिथिवार-योगकरणलग्नादिभासुरे शुभमुहूर्ते गृहभवनादिकार्यनिर्माणार्थे स्थपितरादे। भृतकङ्कणः सन् धौतवस्त्रोत्तरीयको मनसि वास्तुनाथं हरिहरविरिक्षिप्रमुखान दिशापती अवग्रहमण्डलं च ध्यात्वा गणपित-प्रमुखस्त्रेष्टरेवतां गन्धकु सुमादिभिरभ्यच्यं तक्षकले। हकारककशकार-मुस्त्रेर्भृत्यवर्गे रुद्कुम्भहस्तेन गृहपितना च सह निर्दिष्टगृहभवनादि-वास्तुभूमि प्रदक्षिणीकृत्य मङ्गलभोषपूर्वकं तादशगृहभवनादेः प्राथमिकं द्वारं समुचिते स्थले स्थापयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥ म्थलांनतरेषु स्थपतिर्युक्तमा तद्याजयेद्द्दम् । अधोष्ठ्यं चोर्ध्वद्यतं स्थापयेन कदाचन ॥ ४ ॥ स्थाप्यं तिरोधानदीनं समस्त्रं सपङ्क्तिकम् । स्थानमेदं च तत्मानं निश्चित्येव प्रकल्पयेत् ॥ ५ ॥ भूलम्यं भिक्तिबन्धश्च तद्धः कल्पयेद्द्दम् । अधिरुशला प्रकृतिच्या नोपरिष्टात्कदाचन ॥ ३ ॥

एताहशसङ्गलाचरण हुर्वकं तद्य हारस्थावनं तावस्त्रासाद्कल्पने भवनिर्माणे हम्यिनिर्माणे सहसण्डपदेवालयत्रामगृहाद्दिनिर्माणेषु कल्पाणशालाचनेकित्वधशालासु श्रुद्रगृहेषु भौमभागस्थलेष्वन्यप्यिप न्यायशालाविद्याशालाचित्रशालावेद्यशालाप्रमुखेषु कल्पनस्थलेषु, वाजिशालाहिस्तिशालापशुनेष्ठिविस्थलेषु च
प्रकल्पयेदिनि स्थानिर्मिशः । एताहशगृहस्यनादिस्थलेषु तावत्
द्वारस्थापनं तु तत्र तत्र कल्पनीयवेदिकालित्वशालावत्वरस्थापनातुगुणं सूत्रादिशा भात्वा तत्तत्वरूपनस्थलानि च विभज्य तद्तुकुलं
प्रकल्पयेदिनि तत्स्थापनक्याः ॥

किञ्च ताहराप्राथिभकं द्वारं द्वारान्तरञ्च स्थपिततश्चकः ककशकागदिभिरधोसामे भून्यामधेदण्डिनिन्नं भूमिलन्वं नवरत्नादि-सुवर्णस्वण्डन्याससिंहतं विरचय्य तदुपरिभूभितले द्वाराधः-पीठिकात्मिकामतिह्द्वामेकां शिलां चोपरिहृहयां संस्थाप्य तदुपरि

#### लक्ष्मीद्वारं तु पूर्वस्थं सर्वमङ्गलदायकम्।

तादशढारमधोमुखदाष्टिहीनमूर्ध्वमुखदृष्टिहीनं च समदृष्टिसूत्रादिना मात्वा स्थापयदिति भावः ॥

किञ्च ताहराद्वारं द्वादशिवधं भवति । यथा ---

- १. लक्ष्मीद्वारकरूपनम् । ७. शाङ्करद्वारकरूपनम् ।
- २. गान्धर्वद्वारकल्पनम् । ८. वैष्णवद्वारकल्पनम् ।
- ३. विश्वकर्मद्वारकल्पनम् । ९. ब्राह्मद्वारकल्पनम् ।
- ४. वैश्रवणद्वारकरुपनम् । १०. सौरद्वारकरुपनम् ।
- ५. वारुणद्वारकरुपनम् । ११. चान्द्रद्वारकरुपनम् ।
- ६. वासबद्वारकरूपनम् । १२. आर्षद्वारकरूपनम् ।

चेति ॥

किञ्च तादशद्वाराणामृजुसृत्रस्थलञ्च तत्र तत्र प्रकल्प्य तत्त्तस्थानकल्पनानुगुणं निर्माणस्थापनेऽपि द्वाराणामावरणभूतं भित्तिस्तम्भाद्यावरणं तिर्यक्करणञ्च सर्वथा न कारयेदिति च शिल्पिवर्गेक्केयः । एवंरीत्या भौमतलेषु ऊर्ध्यसीधभागेषु शालादि-बहुविधकल्पनस्थानेषु निरोधानरहितं तिर्यक्करणरहितं च स्थापनीयानि द्वाराणि तु मुख्यतया द्वादशसंख्यानि भवन्ति । तादशद्वारस्थापनस्थललक्षणादिकं क्रमशो विशिनष्टि — लक्ष्मीद्वारं तु पूर्वस्थामित्यादिना । गृहभवनादिसवंविधानिर्माणेष्वपि मुख्य-8. 8. 50 करूपनस्य कि चिदावरणादियुतकरानस्य पुरोभागे तत्तत्करूपनोचित-स्थेले स्थापनीयस्य मुखद्वारस्य लक्ष्मीद्वारिमिति नाम ॥

अस्य विशदार्थो यथा — लक्ष्मीद्वारगन्धर्वद्वारविश्वकर्भ-द्वारकुवेरद्वारवरुणद्वारप्रमुखानां द्वादशिवधानां द्वाराणामप्युपिरभागे ललाटपिट्टकास्थाने मध्यसूत्रे पङ्काजमध्यनिषण्णायाः दिग्गजाभि-षिक्ताया गजलक्ष्म्या (तथा गन्धर्वादीनां च)रूपं स्थापयेत्। एवंरीत्या लक्ष्मीरूप्युतस्य द्वारस्य लक्ष्मीद्वारभिति व्यवहारः ॥

एवं गन्धर्वरूपसहितस्य द्वारस्य गन्धर्वद्वारिमिति, विश्वकर्मरूपसिहितस्य द्वारस्य विश्वकर्मद्वारिमित्यादिक्रमेण तत्त-दिधदेवतारूपकल्पनं तेषां द्वाराणां तन्नामव्यवहरणं च क्रमशो क्रेयमिति भावः॥

तत्रापि कोऽपि नियमः । यथा — द्वारस्य दारुमयस्य छलाटभागे दारुमयीमेव गजलक्ष्म्यादितत्तन्त्राथमूर्ति स्थापयेत् । सुधिष्ठिकाकत्त्पितस्य द्वारस्य छलाटभागे तन्मय्येव तत्तन्नाथ-स्वरूपादिरचना न्याय्या । एवं देवालयादिसुखभागस्थले कल्पितस्य शिलामयस्य द्वारस्योपिर छलाटस्थाने शिलामयीमेव छक्ष्म्यादि-मूर्ति स्थापयेत् ; न संकीर्णद्रव्यादिनेति शिल्पसमयः । सति विभवे षाञ्चायां ताद्यशलक्ष्म्यादिदेवतास्त्रस्यं द्वारपार्थस्थितासु भित्तिषु षा उपरिभागे षा कुष्ट्यादिपु पीतकृष्णवर्णादिना सुधादिना

द्वितीयमारोग्यदं तद्वान्धर्वं देहलीस्थले ॥ ७ ॥
कल्पनीयमिदं प्रोक्तं शयनास्थानकेऽपि च ।
विश्वकर्म तृतीयं तु दीर्घायुःप्रदमीरितम् ॥ ८ ॥
वैवाहिकासु शालासु शालास्वन्यासु कल्पयेत् ।
चतुर्थं वैश्रवणकं धनवृद्धिकरं मतम् ॥ ९ ॥
कोशागारेषु तत्स्थाप्यं सुमुहूर्वे शुभेऽहृनि ।
पश्चमं वारुणं प्रोक्तमारोग्यशुभदायकम् ॥ १० ॥

दन्तलोहादिना वा स्वेष्टदेवतामृर्तिप्रकल्पनं पृथगेव स्थाप्यामिति ति ति स्थाप्यामिति ति स्थाप्यामिति ति स्थाप्यामिति ति स्थाप्यामिति ति स्थाप्यामेति कल्पनपुर; स्थलादिषु स्थापितं तद्वास्तुवासिनामविच्छित्रशुभपद्-मिति शास्त्रीयोपदेश: ॥

गान्धर्वाख्यं द्वितीयद्वारं तु देहलीभागे कविच्छयनादिस्थलेख्विप नियमेन स्थापनीयम् । तदा तन्नत्यानां निद्रासुखारोग्यादिशुभवर्धकभिति भावः । विश्वकर्माख्यं तृतीयं द्वारं
तु विवाहशालासमीपे चत्वरशालासभीपे स्थलान्तरेष्विप
शुभकार्यार्थं कल्पितस्थलेषु च स्थापनीयम् । इदं तु द्वारं सर्वेषां
दीर्षायुः प्रदमिति लोकप्रसिद्धिः । एवं धनशालायां शुभमुहूर्ते
कुवरद्वाराख्यं चतुर्थं द्वारं यदि स्थापितं, तदा तन्नातीव
धनसम्पद्वद्विदिति भावः ॥

स्थाप्यं तद्भोजनागारे द्रव्यशालासु सञ्चसु ।

पष्ठं तु वासरं मेघावर्षकं समुदीरितम् ॥ ११ ॥

विद्याशालासु तत्स्थाप्यममात्यभवनेष्वपि ।

शाङ्कां वैष्णवं ब्राह्मं पूजागारे शुभप्रदम् ॥ १२ ॥

प्राङ्मुखं वोत्तरमुखमन्यच शुभदं मतम् ।

सौरं सत्पुत्रजनकं शालायां तत्प्रकल्पयेत् ॥ १३ ॥

चान्द्रं पृष्टिप्रदं स्थाप्यं विश्रान्तिस्थलमुख्यके ।

वरुणरूपसिंदतं पञ्चमं द्वारं तु भोजनागारद्रव्यस्थापन-स्थलेषु विश्रान्तिस्थलेषु च प्रकल्पयेत् । तश्च जनानामारोग्यादि-शुभप्रदमिति भावः।वासवरूपसिंदतं षष्ठं द्वारं तु सिचवसदनादिषु विविधविद्याशालासु तत्रत्यस्थलान्तरेष्वप्यन्तर्भागे निर्मितञ्चेत्तदिदं त्वत्यानामनुषदं सत्वगुणमेवादिषुद्धिकरमिति भावः॥

एव मानवगृहभवनहम्यादिषु किल्पते शिलामये शाङ्करं द्वारं,वासुदेवालये विष्णुद्वारं, ब्रह्मादिदेवालये ब्रह्मद्वारख्य स्थापयेदिति तत्क्रमः । इदं द्वारस्थापनं भक्तिभाजामर्चनशिलानां सकलमनोरय-सिद्धय इति भावः । सूर्यरूपसिहतं दशमं सीरद्वारं तु सुरतकेलि-सदनेषु सूर्तकागृहेषु शयनगृहेषु चान्यत्र समुचिते स्थले अन्तःपुरे कन्याशालायां च स्थापितं चेत्तदिदं तासां सत्पुत्नादिविविध-श्रेयस्करमिति भावः ॥ १३॥

आर्षे तु मेथाजनकं मौमशालासु कल्पयेत् ॥ १४ ॥
एवं द्वादश्रधा प्रोक्तं तत्ति बिह्नै विंगिन र्णयेत् ।
अन्यानि पद्मसुख्यानि तत्र तत्र प्रकल्पयेत् ॥ १५ ॥
धान्यागारे वस्त्रगेहे ऽलङ्कारस्थानके तथा ।
स्नानागारे नृत्तशालास्विष मङ्गीतकादिषु ॥ १६ ॥
तद्यासन्तु त्रिहस्तं तन्मानो स्नित्युतं रहम् ।
तक्षकैः कल्पयेद्युत्त्या सारदारुमु खें श्रुभम् ॥ २७ ॥

एवं चन्द्ररूपसहितमेकादशं चान्द्रद्वारं तु पुष्ट्यारोग्यान्
नन्दादिश्रेयोजनकत्वात्तिददं मठमण्टपादिषु विश्रान्तिस्थलेषु,
अन्तदशालासु वापीकूपादिस्नानेष्ट्रस्थलेषु मिथसँ हुपनशालादिषु
च कल्पयेदिति समयज्ञाः । नारदवासिष्ठात्रिपराशरव्यासवालमीकादिसुनीन्द्ररूपसहितमार्षाख्यं द्वादशद्वारं तु पूर्वोक्तविद्यान्
शालासु षपरिभौमेषु आमन्त्रणादिशालासु, आस्थानशालासु
राज्यकार्यामन्त्रणसभादिषु च प्रकाल्पतं चेत् तदिद्मार्षद्वारं
तत्रत्यानां नितरां मेधाप्रसादनादिश्रेयोजनकमिति भावः ॥

एवं मुख्यानां द्वादशविधद्वाराणां स्थानतद्विनेत्रादिलक्षणं प्रतिपादितं क्रेयम् । पद्मकप्रमुखानि द्वारान्तराणि तु धान्यागारे, वस्नागारे, अलङ्कृतिस्थाने, स्नानागारे, नृत्तशालासङ्गीतशालादिषु स्थापयेदिति तत्कमः ॥ १६॥

#### सौवर्ण राजतं वाऽपि दारुजं पार्श्वपद्वकम् ।

अधितेषु द्वारेषु कल्पनीयिवभागतक्षणिचत्रस्चनादिलक्षण-क्रममाह — तद्व्यासं तु त्रिहस्तमित्यादिना । एतेषु द्वादश-विधानामुत्तमजातिद्वाराणामायामस्तु ।त्रिहस्तप्रमाणकः । औन्नत्यं तु तिहृगुणिमिति क्रमः । तथा चायामप्रमाणापेक्षया द्विगुणितप्रमाणं नैयत्येनौन्नत्ये कार्यमित्युक्तं भवति । एवमत्रोक्तप्रमाणात्सर्वथा न न्यूनता कार्येति शिलासमयः ॥

पद्मकादिषु द्वारान्तरेषु तु धान्यागारकृषिकियोचितद्रव्यागारादिषु कचित्स्थलेषु कल्पनीयेषु सार्धद्वयहस्तायामं, पञ्चहस्तप्रमाणे। त्रत्यं च योजनीयिमिति भावः । अयं मध्यमपक्षप्रमाणयोजनप्रकार इति बोध्यः । एतत्प्रमाणदीनं च द्वारं
कचित्स्थाप्यं भवति । कुल १ क्षुद्रप्रामगृहादिषु कचिद्नतगृहेषु
अन्येष्वादकादिद्रव्यस्थापनस्थलेषु इति । एतादशद्वारस्थायाममानं
तु किञ्चिन्त्यूनिदृहस्तकमेव । तदुच्छ्रायस्तु तिद्वगुणित इति क्रमश्च
बोध्यः । एतत्प्रमाणन्यूनता तु अधमद्वारद्योतकेति पुञ्जितार्थः ॥

पताद्दशेषु सकलियेषु द्वारेष्त्रिप विशेषतः पूर्वभागयो-रुपरि च शोभार्थं कल्पनीयविविधचित्रादितक्षणिक्रियोचितः भीपार्णिककदम्बकेसरचन्दनादिसारदारूद्भवेरेत्र दारुखण्डैः निम्नत्व-रन्ध्रत्वदग्धत्वखण्डितत्वविशीर्णत्वादिदोषद्दीनैः द्वारपार्श्वदारुयुगं शुक्रपट्टं हंसपट्टं लताकुसुमपट्टकम् ॥ १८ ॥
अधःस्थले वा सर्वत्र कुमुदादींश्व कल्पयेत् ।
गान्धर्व भैरवं रूपं कचिद्दारेषु योजयेत् ॥ १९
षद्भागे प्रथमे कम्पदलपद्यांशपाट्टिकाः ।
रचयेचित्रविन्यासं नेत्रानन्दकरं शुभम् ॥ २० ॥
पट्टं पद्मश्व कुमुदं किङ्किणीं क्षुद्रपालिकाम् ।
रेखावर्लि तत्तु रूपमन्यचानन्ददायकम् ॥ २१ ॥

अधश्चोपरि तिर्थेग्दारुयुगं समसूत्रायामादि हढं योजयित्वाऽधः पूर्वोक्तरुयशिलायामुपरि स्थापयेदिति क्रमः ॥

किञ्चितादशद्वारपार्श्वदारुयुगळदे हैं ये वोढा विभन्य प्रथम-भागेऽधस्तलात शुक्रपट्टं वा हंसपट्टं वा लताकुसुमादिबहुविधपट्टं वा दित्ररूपं वा तक्ष्येत् । किञ्चेतेषां द्वाराणामध्य्रोपरि स्थितयोस्तिर्यग्दारुखण्डयोर्मध्यभागे कुमुदाकारचित्रं वा पद्माकृतिं वाऽतिरमणीयं यथाप्रमाणं कल्पयेत् । अथवा पूर्वोक्तप्रथमभागे एतादृशचित्रविशेषतक्षणाभावे कम्पदलपद्मवाजनगलादिचित्रं वा यथाक्रमं स्थापयेत् । सर्वथा चित्रादिरहितं द्वारं न शोभादये नापि श्रेयस इति च मतिः ॥ २०॥

किञ्चेतेषु द्वारेषु सर्वत्र पार्श्वयोरुपरि च चित्राणां मध्ये मध्ये पट्टरूपं, पद्मरूपं, कुमुदरूपं, किङ्किणीरूपं, क्षुद्रपालिका-

#### समरूपं सप्रमाणं युक्तया तत्र प्रकल्पयेत्।

रूपं, रेखारूपं, किचिश्वानन्द्करिचत्ररूपं छक्षणं तक्षकः प्रकल्पये-दिति क्रमः। एवमुक्तं सकलविधचित्रतक्षणं तु तासु तासु शुक्रादित्यक्तिषु यद्यत्स्वरूपं करादिरेखाप्रमाणादि वर्तते, तैस्सवेंरिप सहितं तक्षणीयमिति भावः। अङ्गवैकल्ययुतचित्र-स्थापने महादोषप्रसक्तेरिति भावः। एवमत्र द्वारेषु द्वितीयादि-भागेषु विविधचित्रकरणमपि शस्तमेव। अपि चैवं चित्रकरणे दारुमयद्वारेषु दारुमयमेव चित्रतक्षणं, सुधिष्टिकामयद्वारेषु तन्मय-मवेति तत्कमश्च क्षेयः॥

सित बहु विभवे ता दश हार चित्र रूप शुक हं सकु मुदाक रादि-स्थानेषु सुवर्णपट्टं वा राजतपट्टं वा नवर समयं रचना जालं योजयेत । देवाल यहाराणामधः स्थित तिथी के छला सु सौवर्ण राजत-पट्टक लपनमव इयं कार्यम् । राजभवने ष्वप्येव मेवे ति नियमः । मानुषणे हेषु सित विभव इति क्रमः ॥

किक्रैतादृशनयनानन्दतक्षणं तु प्राथमिकद्वारकस्याण-शालादिमुख्यद्वारस्थान एव कार्यम् । न हि सर्वत करणीयमिति नियमः । तथापि यथाशक्ति पूर्वोक्तकुमुदादिकं वा स्थापयेदिति कमः ॥ २१ ॥

किञ्चेतादशसकलद्वाराणामपि सममृजुसूत्रं द्विदिकवाट-

## दृढार्गळसमोपेतकवाढद्वयभाष्ठरम् । दृढसन्धिकियं कार्ये द्वारं सर्वश्चभप्रदम् ॥ २२ ॥

#### इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुञ्चास्त्रे सकलविधद्वारलक्षणकथनं नाम पञ्जविंशोऽध्यायः ॥

मेलनमर्गलस्थापनादिकञ्च स्वयमृद्य शिल्पी कारयेदिति। एवं शुभ-कालस्थापितमेतादशद्वारकस्पनं प्रातः प्रायशः सुमङ्गल्यो गोमयादिनाऽधःपहिकां प्रक्षालय रङ्गक्काकुसुमगन्धादिभिरलङ्कर्युः। तदेव सर्वेषां क्षेमजनकमितिः क्रमः॥ २२॥

> इति श्रीमदनक्तकृष्णभट्टारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां सक्साविधद्वारस्रक्षणकथनं नाम पञ्जविंदोोऽध्यायः॥



# अथ तोरणलक्षणकथनं नाम षड्विंशोऽध्यायः ॥

तोरणं त्रिविधं कार्यं शिलादारुसुधादिभिः। दैवं भीपं मानुषश्च तक्षणादित्रमाणतः॥ १ ॥

तत्तत्कार्येषु तद्योज्यं प्रमाणज्ञैः क्रियाकरैः।

#### षड्विंशोऽध्यायः

अथास्मिन् षड्विंशाध्याये तोरणलक्षणं विशिनष्टि—
तोरणिमत्यादिना । पूर्वाध्याये प्राथमिकादिद्वारेषु कल्पनीयचित्ररचनादिकियाशैली तावत्काचिच्छिलासु डोलासु तस तस
चत्वरान्तिके स्तम्भानामुपरि स्थितस्य भित्तिधारणशीलस्य
महाफलकादण्डस्य पार्श्वयोरप्यन्यत्र विविधेषु स्थलेषु योजनीयेति
प्रतिपादितम् ॥

किचिद्भित्त्यन्तादिभागेषु शोभार्थं किं वा करणीयमिति चेत्, तत्र तौरणाख्याचित्रकर्मरचनेत्र प्रकल्प्येत्यस्मित्रध्याये विशद्यतीत्यर्थः। स च तौरणाख्याचित्रविशेषो दैवतोरणं, राजतोरणं, मानुषतौरणमिति त्रिधा विभक्तम्। तत्र च किचित्सोपानादिषु टङ्कादिना तक्षणेन किचिद्भित्यन्तभागेषु अतिमस्णसुधादिना कल्पनक्षकोत् च द्वैविध्यं बोध्यम्।।

किञ्चेता दृशतोरण किया इत्र वा स्थापनी येत्याका ह्वायां

शालान्ते चत्वरान्ते च किचिद्द्वारान्तरे तथा ॥ २ ॥ क्टाधिष्ठानभागे च भित्त्यन्ते च कवाटके । अलिन्दके वेदिकायामिष डोलादिषु किचित् ॥ ३ ॥

तले वातायने स्तम्भे पटलादिषु वा तथा। पर्यक्के चापि सोपाने तद्योज्यं शिल्पिभः क्रमात्॥

तत्स्थानादिकमाह — शालान्त इत्यादिना । विवाहशालासु विश्वान्तिशालास्वामन्त्रणशालास्वलङ्कारशालासु शयनगृहेषु स्थलान्तरेष्विप भित्तेरूर्ध्वभागारूपे पटलाच्छादनाद्यधः स्थलेषु सर्वत्र तादृशतोरणारूपं कल्पनं रचयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

पवं चत्वरस्थल्यन्ते, द्वारान्ते, कृटान्ते ऽधिष्ठानस्याधो-भागे मध्ये चे।परिप्रदेशे कवाटपतनभागे ऽलिन्दप्रदेशे वेदिकासु पूजागेहादिषु समुचितस्थलेषु तोरणकल्पनं स्थापयेत् । अपि च दारुक्रियासु, कचिद्वातायनस्थलेषु, स्तम्भेषु, वलभीप्रान्तेषु, पर्यक्केषु, फलकादिषु, सोपानभागेषु, दारुक्रियाकल्पनेषु, तादृशतोरणरचना संयोजनीयेति मितः । एतादृशस्थलेषु तत्र तत्र समुचितप्रदेशेषु युक्त्या पार्श्वस्थलकल्पना ऽविरोधं शिल्पवर्गे-रेतादृशतोरणरचना कल्पिता द्रष्टृणां लोचनानन्दकारिणी निर्माणस्य शोभादिजननी परम्परया शुभप्रदा चेति भावः। अतस्तदिदं

#### वारटक्कं भेदटक्कं रन्ध्रटक्कं शिखान्वितम्

प्रायको भूपालधनिकादिभवनेषु विविधं कृतमपि तदितरे च जनाः स्वविभवानुगुणं स्वस्वभवनेषु तादृशतौरणाक्रियां तावत् श्रुद्राकारां वाऽवद्रयं निर्मापचेषुरिति शास्त्रोपदेशः । एवमत्रोक्त-लक्षणान्विततोरणकस्पनेषु अस्मिन्नेव प्रन्थे षष्ठाश्याये गर्भविन्यास-प्रकरणे प्रतिपादितानां ब्राह्मणक्षत्रियादितत्तद्वर्णमुख्यचिह्नानां रचनेव नितरां श्रेयस्करीति भावः ॥ ४ ॥

अथ पतादशतोरणिकयां कर्तुमुचितान्यायुधानि निर्दिशति—
वारदङ्किमित्यादिना । अमरिमक्किन तावन् 'टङ्कः पाषाणदारणः'
इत्युक्तः । टङ्कस्तु कचित्तदर्थक एव । कचिच्छिल्पशास्त्रोक्तशैल्या इष्टिकाखण्डनिमिक्तकल्पनादिकियोचितायुधमित्यप्यर्थः
प्रतीयते (भाषायां — अक्किलेक विकास पिक्यानुकूल युधिमत्यपि
प्रतीयते (भाषायां — कक्किलेक कचिद्दास्तद्धणिकयानुकूल युधिमत्यपि
प्रतीयते (भाषायां — कक्किलेक किली । एतेन टङ्क्र शब्दार्थस्तु
इिकाकारपाषाणतिक्षणकारद्दास्तक्षणकाराणामायुधन्यजन इत्युक्तो
बोध्यः ॥

तेषु मुख्यायुधानां नामानि यथा-(१) वारटङ्कः तत्र तस्न रेखाकरणसाधकायुधविशेषः । (२) भेदटङ्कः ताबदुभयोः पट्टिकयोरन्यत्र मध्ये निम्नादिखलभेदेन साधकायुधविशेषः । (३) दारुखण्डेषु रन्ध्रकारी टङ्को रन्ध्रटङ्कः । (४) शुकद्दंसादि• पट्टटक्कं लताटक्कं स्वीकुर्यादप्रमत्ततः ॥ ५ ॥
तक्षकैः कल्पकैर्वापि तोरणादिकियापैरः ।
मानं रेखाक्कनं शिक्षां तक्षणं रचयेत्क्रमात् ॥ ६ ॥
चृतपत्रादिरूपं वा पक्षिरूपमथापि वा ।
लतारूपादिकं वाऽपि रेखारूपं क्वितस्थले ॥ ७ ॥

विविधिचित्रतक्षणोपयोगी पट्टटङ्कः। (५) लतादिलेखाकरणसाधको लताटङ्कः। इत्याद्यायुधजालानामनुषदं शिखीकृतानां तक्षणादि-कार्योपयोगिधारावत्किल्पतानां सर्वेषां साह्येनैव दारुतक्षक-शिलातक्षकेष्टिकाकारादिभिस्तत्र तत्र समुचिते स्थले तोरणाचित्र-तक्षणादिकिया यथाप्रमाणं कार्येत्युक्तं भवति ॥

किञ्च तादृशतक्षकादिभिनिदिष्टदार्यादिकं पट्टद्कादिना
(இ ை முப்பு உளி) श्रक्षणीकरणयन्त्रविशेषेण श्रक्षणीकृतं
सूत्रदण्डादिना स्विक्रयोचितं तत्तत्प्रमाणभागं मात्वा तन्न तत्र
ज्ञापनाप्रसादाय रेखाविष्ठिच्च प्रथमतो विरचय्य तद्नु यथाप्रमाणं
तत्तत्त्रोरणचित्रादिकं तक्षयेन् निर्मापयेन् प्रकल्पयेदिति
कमः ॥ ६ ॥

अथ तोरणस्वरूपं व्यनक्ति — चूतपत्रादीत्यादिना । रसाछदछरूपं कवित्कचिन्मयूरग्जकहंसादिरूपमन्यत्र छतागुच्छ-कुसुमादिस्वरूपं, परत्र नयनानन्दकररेखारूपं स्थछान्तरे द्वार-

# लक्ष्म्यादिरूपमथवा गोपुरादिस्थलाकृति । कल्पनं विविधं रम्यं नानातोरणमीरितम् ॥ ८ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र तोरणलक्षणनिरूपणं नाम पडविंकोऽध्यायः॥

भागादिषु यक्षिकत्ररान्धर्वविद्याधरिमश्चनरूपं कचित्पुण्याश्रमनदीशस्त्रवणगिरिवनादिखरूपं च यथाभिरुचि तत्न तत्न प्रकल्पयेदिति लक्षणवाक्यार्थः । रक्तपीतशुक्कादिवणंजालेः करणीयचित्रकार्येष्वपि इदमेव तोरणकल्पनं तत्तचित्राक्षलभागेषु स्थापयेदिति शिल्पसमयः । एवं शिलामयदारुमयसुधेष्टकालोहमयादिषु
तोरणस्वरूपलक्षणं संक्षेपेणोक्तं क्षेयम् ॥ ८॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविराचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां तोरणऌक्षणनिरूपणं नाम षडविंदोोऽध्यायः॥



# अथाधिष्ठानलक्षणनिरूपणं नाम सप्तार्विजोऽध्यायः ॥

## प्रासादानां मण्टपानां ज्ञालानां च कचित्स्थले । गोपुराणां कचिद्धीमे गोपुरद्वारकस्य च ॥ १॥

#### ॥ सप्तविद्योऽध्यायः॥

पूर्वोक्तद्वादशाध्याये प्रासादभूमानकथनप्रकरणे प्रतिपादितानां समिविधानां पाञ्चाल्यादिशैलीनां निदानभूनमधिष्ठानलक्षणमस्मिन् सप्तिविशाध्याये विशिनष्टि — प्रासादानामित्यादिना । अत्र तु कोऽपि क्रमो बोध्यः । यथा — तत्र तत्र मुख्यकल्पनस्याधोभागेषु कल्पनीयस्याधिष्ठानिर्माणस्य स्तम्भानामधःप्रदेशे कल्पनीयस्योप-पीठानिर्माणस्य च कियानेव रचनाविशेषभेदः । तस्मात्त्रयोद्वेयोर्लक्षणं शिल्पशास्त्रकाराः प्रायश एकस्मिन्नेवाध्याये प्रतिपादयामासुः । अत्र तु विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे सप्तिविशाध्यायेऽधिष्ठानलक्षणकथनं, सप्तसप्तितिनाध्याये उपपीठलक्षणकथनं तु शास्त्रकारस्योच्छकं काचित्प्रकरणानुकूलमिति च पश्यामः ॥

तस्मात्किसन्त्रा निर्माणे ऽधिष्ठानाख्यं करूपनिमत्याकाङ्कायां तद्दर्श्यलानां नाम क्रमशो निर्दिशति — प्रासादानामित्यादिना । भूपालवासाईप्रासादानां वहुविधानां, विविधमण्टपानां, विविधशालानां, कविद्रोपुरद्वारभागस्याधःप्रदेशे अधिष्ठानं

गर्भगेहस्य च तथा देवानामालयस्य च ।

विविधानां कल्पनानामधोऽधिष्ठानकल्पनम् ॥ २ ॥

औन्नत्यार्थं च रक्षार्थं शोभार्थं च बलार्थकम् ।

एकहस्तं द्विहस्तं वा तिहस्तं वा विशेषतः ॥ ३ ॥

स्थापयेदित्युपदेशः । किञ्च देवालयगर्भगेहस्य देव्यादीना-मालयस्याधिष्ठानं स्थापयेत् ॥

तथा च देवालयकल्पनीयानां पूर्वमण्टपाभिषेकमण्टपिवहारमण्टपवाहनमण्टपक्वात्तकामण्टपवसन्तमण्टपगर्भगृहवलिपीठध्वजस्तम्भगोपुरद्वाराणां, भूपालादिसकलमानवभवनादिषु, राजभवनेषु, धानिकभवनेषु कल्पनीयानां कविष्ठृत्तशालानाटकशालावेद्यशालापाठशालान्यायशालादीनां, मठमण्टपान्नशालादीनामन्येषां बहुविधानां कल्पनानामपि अधीभागे तत्तत्कल्पनानुगुणं
तत्त्तत्स्थलानुगुणामिद्मधिष्ठानं प्रकल्पयेदिति पिण्डितार्थः ॥

तशाधिष्ठानं त्रिविधं भवति-उत्तमाधिष्ठानं, मध्यमाधिष्ठानमधमाधिष्ठानमिति भेदादिति भावोऽत्र मूलकारवचनशैल्या
प्रतीयते । काद्रयपमानमारादिप्रन्थान्तरेष्वधिष्ठानकथनप्रकरणे
चतुश्चत्वारिंशद्भागप्रमाणकथनेन कचिहालिंशद्भागप्रमाणस्य,
कचिश्चतुर्विशितिभागप्रमाणस्य च प्रतिपादनादिषिष्ठानकल्पनस्योत्तममध्यमाधमानां स्पष्टीकरणात् अत्रापि तत्सूचने सुलस्कमो
बोध्यः॥

एकदण्डप्रमाणं वा कारयेत्स्थलयोग्यकम् । विमानगोपुरादीनां प्रमाणं परिगृद्य च ॥ ४॥ तद्भूमिलम्बनं कार्यं दृदीकुर्याद्यथाविधि । चिक्कणैश्व शिलाखण्डैर्वालुकाद्यैश्व पुरयेत ॥ ५॥

किमर्थमेतादृशाधिष्ठानकल्पनामिति चेदुच्यते — पूर्वोक्तानां मण्टपादिविविधकल्पनानामुत्रत्यर्थं स्तम्भादीनामधोभागे दृढ-रक्षणार्थं कल्पनदार्ह्योत्पादनार्थं द्रष्टुणामानन्द्जननार्थं च स्थापयेदिदमधिष्ठानकल्पनिति भावः। अत एवंप्रकारेण बहुविधफलदायिनामेतादृशाधिष्ठानकल्पनानां शैली तावद्यथाप्रमाणं कल्पनीयेति कमः।।

कि वाऽस्याधिष्ठानस्य प्रमाणिमिति चेत्, किचित्कस्पेनेषु एकहस्तीन्नत्ययुतं, किचिहिहस्तप्रमाणं, किचित्तदिधिकप्रमाणयुतं चाधिष्ठानं कल्पनीयिमिति तदीयकमो क्षेयः। एवं तत्तत्कल्पनस्थलानुकूळं कल्पनीयस्थाधिष्ठानस्य चाधोभागे भूमिलम्बनमवद्यं करणीयम्। तादृशभूमिलम्बनस्य (क्लिक्टक्टक्ले) अगाधता तु कियत्प्रमाणेत्याकाङ्कायां तादृशाधिष्ठानोपि स्थापनीयमण्टपगोपुर-विमानप्रासाद्बहुभीमादीनामीन्नत्यादिकं प्रथमत एव निश्चित्य तादृशकल्पनभारवहनानुगुणं, तत्कल्पनिवस्तारायामानुगुणं चितरामगाधमवटं खात्वा चिक्कणेष्ठिकादिभिः कचिन्यायशास्वादिन

## गजपादैर्ग्रद्भश्च काष्ट्रखण्डैर्घनीकृतम् । परितो भागमानेन विभजेत्कलपनोचितम् ॥ ६ ॥

करपनेषु शिलाखण्डैबीलुकाचैस्तमवटं ससलिलं पूरियत्वा दृढीकृत्य, तत्सलिलं बहिन्येपोद्ध, कालक्रमेण दृढीकृत्य, भूमि-लम्बनस्थोपरिभागेऽधिष्ठानमिदं स्थापयेदिति क्रमः ॥ ५ ॥

तथा काल्पतस्यास्याधिष्ठानकल्पनस्य खरम्सिकादिभिः
सूक्ष्ममृत्तिकादिभिनौ पूरियत्वा गजपादैर्गजपादाकारैर्द्धीकरणयन्त्रविशेषैः काचिच्छिलामयमुद्गैरः कचिद्रूर्ध्वभौमादिस्थलेषु
दृदकाष्ठसण्डादिभिस्सन्ताङ्य, दृढीकृत्य, घनीकृत्य, कल्पितस्यैतस्याधिष्ठानस्य पार्श्वभागेषु चतुर्ध्विप तत्तत्कल्पनानुगुणं सोपानादिविभजनं म प्रकल्पयेत्।।

ं किन्न सर्वेष्विप देवालयक्तरपनेषु शिलामयमेवाधिष्ठानं करवनीयम् । न्यायशालानाटकशालाचित्रशालादिमेषु, कचिद्राज-भवने मुख्यप्रासादधनशालायुधशालादिषु शालान्तरेष्विप शिलामयमधिष्ठानं स्थापियत्वा तद्दुपरि सुधिष्टिकादारुखण्डादिभि-रेव निर्माणं कार्यम् । सर्वथा नेतरत्र मानवसदनेषु शिला-मयाधिष्ठानकल्पनसुचितमिति भावः ॥

अस केषाञ्चिष्ठासकाराणामाञ्चयो यथा-देवास्य-- निर्माणे क्षेत्र क्षिकामयकस्पनग्राचितम् । सार्वभीगराजभवने ज्वितर- मश्चभद्रं बोश्विभद्रं वाजिभद्रं च कौश्वदम् । बन्धस्वरूपमन्यच स्थापयेतस्थपितः क्रमात् ॥ ७॥ शिलाभिरिष्टिकाभिर्वा देवमानुषकल्पनम् । स्थापयेद्धारवहनाम भिन्नं न च विकतम् ॥ ८॥ भूमिरादौ रसा प्रोक्ता त्रिपद्वा केवला मता । उत्तमे कल्पने हस्तप्रमाणं योजयेद्वुधः ॥ ९॥

भवनादिष्विप न शिलामयकल्पनं कार्यम् । परन्तु काचित् उपान्ते स्तम्भानामधोभागे चत्वरप्रदेशान्ते जलप्रणाल्याः पीठादिषु च प्रथगेव शिलापटली स्थाप्या । न तत्रापि शिलामयकल्पनं जनानां शुभावहमिति । तस्माद्यमेव प्रकारः सतां च सम्मत इति वदामः ॥

एत। दृशाधिष्ठानं तावदृष्टविधं भवति । यथा-

- १. मञ्जभद्रकमः। ५. मञ्जबन्धकमः।
- २. बोधिभद्रक्रमः। ६. बोधिबन्धक्रमः।
- ३. वाजिभद्रकमः। ७. वाजिबन्धकमः।
- ४. कुमुद्भद्रकमः। ८. कुमुद्बन्धकमः।

इति । अत्रैव सिविधान्तरं बहुविधं भवतीत्याशयश्च बोध्यः ॥

एतादशाधिष्ठानाष्ट्रकस्य पार्श्वभागेषु क्षेपणीयलक्षणकममाह— भूमिरादाविति । पूर्वोक्तभूमिलम्बनकरणानन्तरं समभूभागकल्पनं अष्टादशाङ्गुलं वाऽपि द्वादशाङ्गलमेव वा।
किचित् षडङ्गलं वाऽपि कल्पयेत्पादुकारूयकम् ॥१०॥
तद्ध्वस्थमधिष्ठानं विविधं परिकीर्तितम् ।
शुद्धां शैलीं च संकीर्णामथवाऽत्र प्रयोजयेत् ॥११॥
सार्धार्धकद्विदिण्डदण्डार्धं पादमानकम् ।
सोपानं पद्मकं वाऽपि शोभार्थं परिकल्पयेत् ॥१२॥
दिगुणं त्रिगुणं वाऽपि पश्चांशं वा चतुर्गुणम् ।
विभज्योपानकस्योध्वे क्षेपणं कम्पपद्मकम् ॥१३॥

कृतं खलु । तदुपरि इद्मधिष्ठानकल्पनं कार्यम् । तत्रोत्तम-कल्पनस्याधःस्थापनीयस्यैतस्याधिष्ठानस्यारम्भस्थले अष्टाद्ञा-क्कुलोन्नत्यभागादिपिट्टका स्थापनीया । मध्यमकल्पना-धिष्ठानस्यारम्भस्थले द्वाद्वाङ्कुलोन्नत्यभाक्पिट्टका कार्या । अधमकल्पनाधिष्ठानस्यारम्भस्थले पडक्गुलोन्नत्यवती पिट्टकेत्येवं क्रमेण तत्तत्कल्पनस्थलानुगुणं आदिपिट्टकारचनाप्रमाणमुक्तं बोध्यम् ॥

अस्या एव पहिकाया भूभिमेदिनी क्षमा घरेत्यादीनि नामान्तराणि क्रेयानि । एतादृशादिपहिकायाः पार्श्वभागे सोपानाख्यं चित्रविशेषमथवा नानाङ्गणं विरचय्य तन्मध्ये पङ्कजकुमुदादिरूपं चित्रं वा प्रकल्पयेदित्यर्थः ॥ द्विपादं पद्मकं कम्पमेकांशं वा विशेषतः।
पदमागं कर्णविस्तारमम्बुजं चाष्टमागकम् ॥ १४॥
क्षेपणं चार्धमागेन युक्त्या तत्र प्रयोजयेत्।
अलिन्दान्तरितं द्यंशं तद्धं वा तद्धकम् ॥ १५॥
वाजनं कर्णविस्तारं समं वाऽधिकमानकम् ।
त्रिभागेन युतं कम्पं कपोतं प्रतिवाजनम् ॥ १६॥
भागद्वयेन पद्मं तु वाजनं चार्धमागिकम् ।
बाद्यवाजनमेकेन कम्पं पद्मं गलं तु वा ॥ १७॥

किञ्चेताहशादिपाट्टिकाया उपिर तद्गलानतकं कल्पितं स्थलं अष्टितिश्वाहिकाया वपिर दिभागेन पद्मरचनामेकभागेन कम्परचनां तश्चयेदित्यर्थः । एवं तश्य कम्पस्थोपिर षड्भागेन तलकणमष्टभागेनाम्बुजं, तदुपर्यर्धभागेन क्षेपणं, सार्धद्वयेन भागेनालिन्दमन्तिरतं, विभागेन वाजनं, तिभागेन वा किञ्चिद्धिकप्रमाणेन वा कर्णविस्तारं प्रकल्प्य, तदुपिर भागत्रयेण कम्पं, तदुपिर भागत्रयेण कपोतं, तदुपिर भागत्रयेण प्रतिवाजनं, तदुपिर भागद्वयेन पद्ममधभागेन वाजनं, तदुपिर भागव्ययेण प्रतिवाजनं, तदुपिर भागद्वयेन पद्ममधभागेन वाजनं, तदुपिर भागव्यये श्रितवाजनं, तदुपिर भागद्वयेन पद्ममधभागेन वाजनं, तदुपिरेकेन भागेन बाह्यवाजनं, तदुपिरेकेन भागेन कम्पं वा पद्मं वा गळक्क क्षेपयेदित्यर्थः ॥

एवमत्र प्रतिपादितानि पद्मकम्पकर्णाम्बुजान्तरितकर्ण्-

चतुःपश्चषभागेन मत्स्यहंसग्जकादिकम् ।
लतादिकं वा संयोज्यं प्रत्यक्तं मानसंयुतम् ॥ १८॥
वृद्धिहीनं कवित्कार्यं तद्धिहीनं तथा कवित् ।
कुमुदं पद्मकं पट्टमूर्ध्वपट्टं च नेतकम् ॥ १९॥
वेदभागं भूतभागं रिविभागं कवित्स्थले ।
समस्त्रप्रमाणेन संयुतं परिकल्पयेत् ॥ २०॥

विस्तारकपोतवाजनशिववाजनादीनि तु तत्तत्करमानुगुणं टङ्कादिना करूपनतक्षणकरणादिनैय तत्तत्स्थलसङ्कोतनामान्येयं-विधानि भजनतिति भायः । शिरूपकार्यक्षेरेवेतादशकम्पवाजन-गलान्तरितादीनां प्रमाणं तिश्वमीणनीतिश्वाचार्यपरम्परोपदेशेन पूर्वकालकरूपनिरीक्षणेन च क्षेयेति भावः ॥

एतावता प्रकारेणाष्ट्रियद्भागस्थलेषु क्रमेणोपर्युपरि पद्मकम्पादिकलनानन्तरमधिष्ठानललाटमागे भागचतुष्केन वा, पद्मभागेन, षड्मागेन वा इंसशुक्रशारिकामत्स्थादिविविध-चित्रस्चनाभासुरामुपरिपट्टिकां स्थापयेदित्यर्थः ॥

एवमत्र पञ्चतकम्पवाजनादितश्रणे काचिन्निन्नं, काचिद्वृद्धिहीनं, काचिद्वृद्धिहीनं, काचिद्वृद्धिहीरागतं, काचिद्वृद्धिहानां, काचित्त्रपट्टिकां, चतुःपट्टिकां, पञ्चपट्टिकामन्यच तत्तत्कल्पनानुकूळं श्रेषपेयदित्यर्थः ॥
किञ्चैतादश्चपद्मवाजनकम्पालिन्दान्तरितादिश्लेपणकरणवद्व-

एवं क्षेपगमेदेन भागकल्पनमेदतः।
सा ग्रैली काथता प्रायः सप्त वाऽऽनन्दकारिणी॥
शिलायामुपपीठेषु कवाटद्वारकल्पने।
गवाक्षस्थलडोलासु तिर्यग्दारुकलापिषु॥ ३२॥
सोपानेष्वपि खट्वेषु पीठस्तम्भादिकमेसु।
वाजकुम्मादिकार्येषु प्रोक्तेयं क्षेपणिक्रया।

विधभागितभजनिविधाचित्रकरणादिनैव पूर्वोक्तानामष्टविधकरूपन-शैलीनां निर्णयो भेदश्च क्षेय इत्यर्थः । अपि चैतादृशाधिष्ठान-करुपनं तु पाञ्चालशैलीप्रमाणसिहतं वा मागभशैलीप्रमाणसिहतं वा शूरसेनवङ्गकोसलकलिङ्गद्राविडाल्यशैल्यन्तरप्रमाणिमिलितं वा शुद्धं सङ्कीर्णं प्रकल्पयेदिति तत्क्रमो विक्षेयः । किञ्च तत्तत्क्षेपण-भेदेनैवोद्यानामष्टविधानां शैलीनां भेदादिकं तु शिल्पिभिस्स्वयमेव यथाशोभं यथाबलं निर्णीय कार्यं क्षेयमिति च भावः ॥

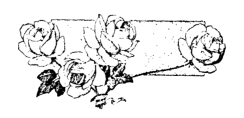
किञ्चैतादशलक्षणजात्यादिविशिष्टमधिष्ठानतोरणादिकरणं तावत् सोपानशिलायामुपपीठेषु, कवादभागेषु, द्वारभागेषु, गवाश्वद्वारादिषु, स्थूलाख्यातिर्यग्दारुषु, डोलासु कलापिषु, दारमयसोपानेषु, कवित्सुधिष्टिकामयस्तम्भेषु, शिलामयस्तम्भेषु वाजिकुम्भादितक्षणकार्यजालेष्वपि तत्न तत्र स्थलकल्पनानुगुणं युक्तया यथाशोभं यथाबलं तक्तकक्षणमनोहरं दोषहीनं प्रकल्पये-

### युक्तया तत्कारयेच्छिल्पी यथाञ्चोमं यथाबलम् ॥

# इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे अधिष्ठानलक्षणकथनं नाम सप्तविंद्योऽध्यायः ॥

दिति अधिष्ठानलक्षणं प्रतिपादितं ज्ञेयम् । मयमतमानसार-काइयपनारद्शिल्पादिषु प्रन्थान्तरेष्वधिष्ठानलक्षणजातिभेदादिकं कार्यपरेदिशल्पिभिक्तत्र तत्र बोध्यम् । विक्तरभयात्तत्रेह लिख्यत इति ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्यारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां अधिष्ठानस्रक्षणकथर्नं नाम सप्तर्विद्योऽध्यायः॥



## अथ एकादिनवभौमगोपुरविधिकथनं नाम अष्टाविद्याध्यायादिद्वात्रिद्याध्यायान्ताः कुलकरूपाः॥

देवालयानां भूनेतुर्भवनानां पुरामि । प्रामाणामि दुर्गाणां शालानामि सद्यमाम् ॥ १ ॥ मुखद्वारेषु कर्तव्यं गोपुरं शिल्पिभिः क्रमात् ।

अथाष्ट्राविशाध्यायप्रभृतिकं द्वातिशाध्यायानतं कुलकरूपं व्याख्यानसीकर्याय संयोजितम् । अत्र समप्रगोपुरलक्षणं प्रतिपादयामः । यथा — एकादिश्रद्वतलोपेतमधिश्वानोपरिस्थितं गोपुरकल्पनं कृत्र वा स्थले स्थापनीयिमिति चेत्, तद्विश्रदयित मूलकारः — देवालयानामित्यादिना । हरिहरादिसकलदेवालयानां पुरोमागे, चक्रवर्तेर्भवनकल्पनानां क्षत्रियाणाञ्चावासस्थानाख्यस्य प्रासादस्य पुरोभागे, पद्मकसर्वतोभद्रादिनगराणां पुरोभागे निर्दिष्टस्थले, कविद्यामाणां च निर्दिष्टप्रदेशे, दुर्गाणां च प्रदेशे तटे निर्दिष्ट साधिश्वानं गोपुरमनेकतल्युतं प्रकल्पयेत् ॥

किया नगरादिकरूपनेषु किया स्थायशालारङ्गशालानाहकः मालावैद्यशालापाठशालावाजिशालाहि सिशालालो कशालादीमाम् , मुस्यकरूपनामां पुरोभागे, भानिकानां सद्यभवनानां पुरक्षिले, कियत्करूपनामां पुरक्षिते पारक्षित सामः ।।

# शैलीमानं तु संयोज्यामह स्थपतिभिर्मतम् ॥ २ ॥ अनुलोमादिमानं वा मार्गविस्तारमानकम् ।

एवमेतादशस्थले गोपुरस्थापने पूर्वोक्ताष्ट्रविधशैलीषु पाद्धाली-शैल्याः प्रमाणरचना वा मागधीशैल्याः प्रमाणरचनादिक-मथवाऽभिमतशैलीकल्यनप्रमाणकं वा तत्त्तदेशीयशैली वाऽऽहोस्वि-त्सङ्कीणेशैलीनिर्माणं वा भूपतिस्थपतिप्रमुखानाभिच्छानुगुणं स्थापयेदिति कमः ॥

किञ्चेताहशगोपुरिनर्माणारम्भसमयेऽयं च विषयः शिल्पिभरवर्यं निर्णतव्यः । कोऽसौ विषयः १ उच्चते — साधिष्ठानन्यानेकतलमहितस्यास्य गोपुरिनर्माणस्याधः प्रदेशे कियद्वा प्रमाणं भूमिलम्बनं (क्रक्टिक्नकं) कार्यमिति चेत्तत्रैवं चतुर्विधक्रमः ॥

आदाः प्रकारों यथा — चतुर्रण्डाधिकमानमगाधं भूमिळम्बनं विरचण्य, तदुपर्यनुगुणप्रमाणमधिष्ठानं कल्पयित्वा ताहराभूमिळम्बाधिष्ठानकल्पनयोस्तद्धिष्ठानोन्नत्यानुगुणं न्त्रितळ-गोतुरं वा, स्थिरकल्पनोपेतं पञ्चतळगोपुरं वा, सप्ततळगोपुरं वा नवतळगोपुरं वा स्थिरकल्पनोपेतं स्थापनीयमित्यर्थः । अयमाचो-ऽनुळोमप्रकार इति भावः ॥

द्वितीयः प्रतिलोमप्रकारो यथा — गोपुरारम्भसमय

## कल्पनावर्गमानं वा गोपुरारम्भकर्माणि ॥ ३ ॥ निश्चित्य मतिमाञ्चिलपी भृमिलम्बनमाचरेत् । त्रिभागमादिमध्यान्तं विभज्यायाममानितम् ॥ ४ ॥

एवास्मिन्स्थलेऽस्माभिः पञ्चतलगोपुरं निर्मापणीयं, सप्ततलगोपुरं निर्मापणीयमिति पूर्वमेव तद्गोपुरस्थलीन्नत्यवैशाल्यप्रमाणादिकं यथाविभवं सम्यञ्जानादिना निश्चित्य तदनुगुणं भूमिलम्बन-मनुष्ठानकल्पनं च स्थापनीयमित्यर्थः ॥

एवमनुलोमप्रतिलोमाख्येन प्रकारद्वयेन गोपुरितमाण-स्थापनकमः कथितः । तृतीयः प्रकारो यथा — प्रामनगरादिषु तत्र तत्र दण्डादिना विभज्य स्थापिताया महावीथीराजवीथी-प्रमुखायाः वैशाल्यानुगुणं स्थपतितक्षकादयो गोपुरकल्पनं सम्यङ्निश्चित्य तदनुगुणौत्रत्योपेतं, यथाशोभं, यथाबलं चानेक-तलसहितं गोपुरकल्पनं प्रकल्पयेदिति कमः ॥

चतुर्थप्रकारो यथा — तत्र तत्र मामे नगरे वा शिवस्य विष्णोर्वाऽऽयतनं यावदैर्घ्यवैशाल्योपतं विविधशालामण्टप् तटाकादिसहितं कल्पितम्, तत्कल्पनानुगुणमौभ्रत्यभाग्गोपुरं प्रकल्पयेदिति ॥

एवं स्थपिततक्षकभूपालादयो गोपुरकल्पनं चतुर्विध-प्रकारेण निश्चित्य भूमिल्लम्बाधिष्ठानकल्पनादि दृढं प्रकल्प्य

#### भूतलं भूमिलम्बश्च भूनिर्माणं समाचरेत् ।

गोपुरकरानाय प्रथमत एव भागस्यं विभव्य तत्र प्रथमभागे अधिष्ठानोपपीठादिकस्यनं, तदुपरि द्वितीयभागे द्वारपार्श्वशिला-स्थापनास्यप्रसारकरूपनं, तदुपरि गोपुरद्वारोपरिभागाक्छादनरूपं दृढाशिलामयावरणपटंलं नीरन्ध्रं यथाशोभित्तं स्थापयित्वा, तदुपरि तृतीयभागे गोपुरतलाधिष्ठानास्यकस्पननिर्माणं च सुधेष्टिकादिभिः प्रकरूपयेदिति क्रमः ॥

पत्रं सक्लविधदेवालयगोपुरस्थापने काचिद्राजभवनगोपुर-स्थापने दुर्गमुन्बद्वारोपरिस्थापनीयगोपुरक्रस्पने च भूमिलम्बनानन्तरं मेदिनीत्रस्विश्वाप्रमृतिगोपुरद्वारोपरिभागाच्छादनावधिकं कल्पनं नियमेन दृढमस्णिक्षिलावलिभिरेव कार्यम् । कुतः ? चिरकालिधत्ये । तदुपरि तादृक्षगोपुरोपर्यावरणत्लालप्रभृति ग्रिखरम्थूपिपर्यन्तं सुधिष्टकामयादिभिस्तलिमिणं करणीयमिति कमश्च शिल्पिभरवद्यं क्रेयः ॥

एवमत्रोक्तभागत्तये शिलामयाधिष्ठानौपपीठद्वारपाश्वौच्छाद्न-स्थानेषु नानाङ्गणं सर्चित्रं सर्वालक्ष्मारशोभितं नयनामन्द्रकरं समस्तं विषमशिलानिस्रोन्नतत्ववृद्धिहीनत्वादिदोषरहितं यथा-प्रमाणं निष्पन्दशिक्षासन्धिकं स्थापयेविति लक्षणवाक्यार्थः॥

तरेव कमशो विशदयति - भूतलमित्यादिना !

मुखे मध्ये पृष्ठतले तक्षणं वाऽधितक्षणम् ॥ ५ ॥
रेखादिभिः समायुक्तमथवा बहुचित्रकम् ।
मध्यालिन्दसमोपेतमथवाऽङ्गलहीनकम् ॥ ६ ॥
एकभौमयुतं कार्यं क्वचिद्वामादिषु स्थिरम् ।
इत्येकभौमगोपुरलक्षणम् ॥

भूमिलम्बकरणानन्तरं राजवीश्यादिमागिप्रमाणान किश्चिदुत्तुङ्गस्थलं निर्देष्टुं गोपुरनिर्माणाय निश्चित्य दढिकृत्य तत्स्थले 
दढिकिलापटलेरिषिष्ठानं पार्श्वयोः प्रकल्प्य मध्यभागे शिलामयमेवोत्तुङ्गायामं मुखद्वारं स्थापयिन्त्रा तदनन्तरस्थलेऽलिन्दप्रकल्पनं 
विनेव मामेषु श्चुद्रमामेषु मामदेवालये चैकभीमयुतं गोपुरं 
स्थापयेदित्युपदेशः ॥

त्रितलपद्धतलादिगोपुरकल्पने तु तादशमुखद्वारकरणानन्तरमिलन्दकल्पनं सवेदिकं स्थापनीयम् । महागोपुरकल्पनेषु द्वारद्वयमिलन्दद्वयं च प्रकल्पनीयमिति क्रमः । अयक्च विषयोऽत्रिवाध्यायव्याख्याने नवभौमगोपुरविधाने स्पष्टीभविष्यति । किक्च,
एकतलसित्रममगोपुरद्वारे द्वार्गलकवाटमुभयोः पार्श्वयोः
कल्पनीयरचनादिकक्च स्वयमेवोद्य शिल्पी कतिपयचित्रोपेतं
स्थापयेदिति क्रमः । एवं श्लुद्राधिष्ठानश्लुद्रद्वारप्रमाणमेकभौमगोपुरस्य प्रतिपादितम् ॥

अथ त्रिभौमगोपुरलक्षणम् ॥
साधिष्ठानस्तम्भयुतं तदेवोन्नतकायकम् ॥ ७ ॥
वेदिकोपरिजालाढ्यं शिखरत्रयभासुरम् ।
त्रितलेन समायुक्तं कर्णनासादिमण्डितम् ॥ ८ ॥
त्रितलं गोपुरं प्रोक्तं शिल्पविद्धिः पुरातनैः ।
प्रामे देवालये स्थाप्यं ग्रामद्वारे विशेषतः ॥ ९ ॥
मठमण्टपमुख्यस्य कल्पनस्य पुरःस्थले ।
द्वित त्रिभौमगोपुरलक्षणम् ॥

किञ्च सकलविधगोपुरद्वारवैशालयौन्नत्यादिप्रमाणं तु
पूर्वव्याख्याने एतच्छाखेकादशाध्याये द्रष्टव्यम् । एवं त्रिभौमसाहितस्य गोपुरस्य तु मध्यमाधिष्ठानसहितं मध्यभागेऽलिन्दकल्पनं
समहावेदिकं विरचय्य तद्लिन्दवेदिकोपरिद्वारोपयीच्छादनपटलधारणाधारभूतं स्तम्भद्वयं वा प्रतिपार्श्वं प्रकल्प्य तदुपरि
पूर्वोक्तरीत्या एकतलगोपुरौन्नत्यापेक्षया किञ्चिद्धिकौन्नत्यभागेव
प्रतितलकल्पनं कृत्वा शिखरत्रयं च स्थापयेत् ॥

किश्चेतादृशचित्रतलगोपुरस्य तले तले चतुष्विपि दिक्कोणेषु दिद्धाध्यस्थानेषु वा चतुरङ्गणं कृत्वा तन्मध्ये कर्णनासाख्यं चित्रं तु सुधेष्टिकादिभिः प्रकल्पयेत् । इदं तु गोपुरकल्पनं मठादेः पुरोभागे मण्टपस्य च पुरःस्थले मुख्यकल्पनस्य पुरतःस्थले च कल्पनीयिमिति भावः ॥

#### अथ पश्चभौमगोपुरलक्षणम् ॥

ससापान चतुर्थादिभौमकत्पनशाभितम् ॥ १०॥ चृहत्तलमुखोपेतं पश्चभिश्चिखरैर्युतम् । मध्याधिष्ठानसंयुक्तमग्रपद्वादिभूषितम् ॥ ११॥ अलिन्दद्वयभाग्यान्तं सपादं वा विपादकम् । देवीनां भवनद्वारे देवानां च पुरामपि ॥ १२॥ भूपालभवनद्वारे दुर्गाणां च मुखस्थले । ग्रामाणां च मुखद्वारे कल्पनीयं विशेषतः ॥ १३॥

एवं पञ्चभोमसहितस्य गोपुरस्य कल्यनं तु क्रमेण विभोमगोपुराधिष्ठानादिप्रमाणापेश्वया किञ्चिद्दीन्नत्यसहितं कल्पनं सर्वत्र
कारयेत् । प्रतिभौमतलारोहणार्थं सोपानपरम्परा च युक्त्या तलमध्ये
कार्या । किञ्चात्र पञ्चतलगोपुरे द्वारद्वयमत्युन्नतं, तन्मध्ये
समहावेदिकं सस्तम्भमलिन्द्द्वयं दीर्घाङ्गणं प्रकल्प्य गोपुरतलभागेषु प्रतितलं मध्ये मध्ये नानाङ्गणं सचित्रं सक्षालं विरचय्य
तन्मध्ये तत्र तत्र क्षुद्रशिखरपञ्चककल्पनं च संयोजनीयम् ।
एतादृशमुपरिशिखरतले पञ्चशिखरैरुद्धासितं पञ्चतलगोपुरं तु
किचेदेवालयस्य पुरतः, गौरीलक्ष्म्यादीनां लोकजननीनामालयस्य
पुरोभागे, सर्वतोभद्रादिनगरोत्तमानां नगरमुखद्वारे, दुर्गाणां

बहुतोरणसंयुक्तं तलदेवादिभूषितम् ।
तलसम्भयुतं वापि कल्पयेत्पश्चभूमिकम् ॥ १४ ॥
गोपुरं शिल्पवित्प्राज्ञो यथाशोभं यथाबलम् ।
हित पश्चभौमगोपुरलक्षणम् ॥
अथ सप्तभौमनवभौमगोपुरलक्षणम् ॥
तदेवात्युत्रतलं वैशाल्यादिसमन्वितम् ॥ १५ ॥
अलिन्दस्तम्भसंयुक्तं तलस्तम्भैश्च धारितम् ।
द्वारद्वयं द्वारपद्वद्वयेन परिश्लोभितम् ॥ १६ ॥

मुखभागे, राजभवनमुखद्वारे, प्रामोत्तमानां मुखद्वारे स्थापनीय-मिति भावः ॥

किञ्चैताहशं पञ्चभौमगोपुराधिष्ठानादित्रमाणापेक्षयां ऽधिक-मानसिंहतं करूपनं विरचण्य सप्ततलकरूपनञ्च यदि स्थापितं तस्य सप्ततलगोपुरमिति नाम व्यविद्यत इति भावः । किञ्चास्य तु सप्ततलगोपुरस्य प्रतितलं पूर्वोङ्गणे स्तम्भद्वयकरूपनं किचित् दृढार्थं करूपनीयमिति च भावः । इयञ्च द्राविद्धा शैलीति चोदितम् । मागधशैल्यामपि कोसलश्चरसेनपाञ्चालादिशैलीषु नैतद्योजनीयम् ॥

परन्तु तत्र तत्र तलाङ्गणप्रकारश्च प्रकारान्तरेण मात्या तन्मध्ये कम्पवाजनकर्णगलनेत्रादिकं तत्तर्च्छेल्यश्चिततक्षणक्षेपण-चित्रकरणञ्च रचयोदित्यादिभेदश्चोद्धा एव । किञ्चात्र सप्ततक्षेणुरे

# मध्याङ्गणद्वययुतं देहलीवेदिकायृतम् । तत्र सोपानपङ्क्तिर्वा चित्रं वा बहुरूपकम् ॥ १७ ॥ अधोभागे द्वारयुग्मं किन्नरीयुग्मभासुरम् ।

पूर्वापरयोभीगयोः स्थापिते द्वारयुगलेऽपि मुखमद्ररेखां वा शतिकिङ्किणीकं वाऽनेकचित्ररचनं प्रकल्प्य तन्मध्ये महतीं देहलीं स्रवेदिकां साधारणस्तम्भाक्ष प्रकल्प्य तदारभ्येवोपरिस्थितभौम-तलारोहणाईसोपानकल्पनं निर्मापयेत्। किञ्चेताहशालिन्दस्यो-परिभागे तिर्यपूपावरणशिलापट्टिकामध्ये कमलतक्षणं विधाय, तन्मध्ये दीपश्रङ्कलायोजनं च हढं बन्धयेत्। इदमेव लक्षणं नवतलकल्पनेऽपि योजनीयमिति भावः॥

अनयैव रीत्या गोपुरेषु प्रतितलं चतस्विप दिश्च दीप-स्थापनस्थलं च स्थापयेत्। अत तु प्रन्थककी विश्वकर्मणा पाख्नालीं, श्रूरसेनीं, कोसलीं, वाङ्गीमेव शैलीं मनसि निधाय नवभूमिकमेव गोपुरं निर्मापणीयमित्युक्तम्! द्राविड्यादि-श्रैल्यन्तरेषु मानसारादिषु प्रतिपादितरीत्या द्वादशतलिर्माण-स्थापि स्फुरणात् स्थपतित्रमुखास्तद्तुगुणं द्वाधिष्ठानानि कल्पयित्वा प्रायश इदमेव लक्षणजालं तत्रापि स्थापयेयुरिति भावः।।

तस्माननभौमगोपुरस्य सप्तभौमगोपुरस्य च द्वारद्वयेऽधः प्रयमभागे एकदण्डोन्नतिकं किन्नरीमिथुनं सलक्षणं समरेकं 8. 8. 54

मध्यभागे लतारूपं सगुच्छं सममेदुरम् ॥ १८॥
मौलिभागे कुम्भगुच्छसरोजमुकुलान्वितम् ।
तिर्यक्पिट्टिकयुग्मेषु मध्ये वा पार्श्वयोस्तथा ॥ १९॥
शतपत्रं पङ्कजं वा हंसाकृतिरथापि वा।
युक्तया मनोहरं स्थाप्यं सौवर्णं राजतं तु वा ॥ २०॥
डारपट्टिकभागेषु किङ्किणीरेखिका मताः।

प्रकल्पयेत् । तस्य द्वारद्वयस्य मध्यभागे विविधलतारूपं सगुच्छ-कुसुमफलादिचित्रतश्रणक्षेपणादि च कारयेत् ॥

किञ्च तम्य द्वारयुगलस्य मोलिसमीपे कुम्मरूपं वा गुच्छरूपं सरोजादिमुकुलरूपं वा चित्रं लम्बयेत्। एताद्दश-चित्ररचनादिकं तु द्वारद्वयस्योभयोरिप पार्श्वयोर्मुखिशिलापिट्टिकायां करणीयमिति भावः। किञ्च तत्पट्टद्वययोः क्षुद्रकिङ्किणीकादिरूपं वा शुक्रशारिकापत्रादिरूपं वा बहुरेक्षारूपं वा प्रकल्पयेत्॥

किञ्चेतादशद्वारद्वयस्याधः उपरि च स्थितयोस्तिर्यक्-पट्टिकयोर्मध्यभागे पङ्कानादिरूपं वा तक्षणीयम् । अथवोभयोरपि पक्षयोभीगत्रयेऽपि वेति च विकल्पो बोध्यः । एवं द्वाराधः-पट्टिकायां तिर्यक्कृतायां पद्माकृति वा हंसाकृति वा युक्तमा मनोहरू एपं तक्षयित्वा तत्स्थळं सीवर्णराजतादिपट्टेन कवन्नीकुर्यात । अत्यत्करूपनं पूर्वोक्तमेव ॥

# चतुर्विश्वत्यङ्गुलेन विहीनं नेष्यते बुधैः ॥ ८॥ घटीयन्त्रस्थलं तीरे रचयेत्साङ्गणं बुधः । अवगाहतलोपेतद्वारिकन्नररूपकम् ।

वकरीत्या दृढीकृत्य, सुधादिनाऽनुलेप्य, निर्माणं परिपूरयेदिति कमः ॥

एवं वर्तु छरूपवाधीकूपादी वकरीत्या सोपानस्थापनक्रमः कथितः । सूत्ररीत्या सोपानपङ्क्षिस्थापनं यथा — सूत्ररीतिनीम एकहस्तिद्विहस्तायामवतीं क्रमशोऽघोऽघः स्थापितां सोपानपङ्क्षि रचयेदित्यर्थः । एवं सूत्ररीत्या सोपानकरणे यथेच्छं चतुर्षु वा दिग्भागेषु, भागद्वये वा, एकस्मिन्वा भागे तत्सोपानिर्माणं प्रकल्पयेदिति च भावः ॥

अपि चेतावता प्रन्थेन महाप्रमाणवती दीर्घिका, तन्न्यून-प्रमाणोपेता वापी, तन्न्यूनप्रमाणयुतः कूपः इति समलक्षण-बन्धनक्रमः कथित इति शिल्मिभरवधार्यः । तस्मात्सवंत्रैतादृश-कूपस्य वा वाष्याः दीर्घिकायाश्च तीरभूमो अगाधमवटं खात्वा तस्मिन्घटीयन्त्रं स्थापयेत् । घटीयन्त्रणस्थापनप्रयोजनं तु स्पष्टमेव । सति विभवे एवं स्थापितस्य घटीयन्त्रणस्य समीपे समभूमागे हादृशवाष्यादीन्परितः सस्तम्भरचनसङ्गणकल्पनद्ध कार्यम् ॥

किञ्चात्र वाप्यादिषु स्थापिताङ्गणस्तम्भादिषु किञ्चर-

## करुपनं देवमूर्तीनामथवा संप्रयोजयेत् ॥ ९ ॥ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे वापीलक्षणकथनं नाम वयस्त्रिकोऽध्यायः॥

मिथुनादिमनोहराचित्ररचना प्रकल्या। क्राचिद्वरुणदेवादिपुण्य-दर्शनदेवानां विम्वस्थापनं चाभिप्रेतम् । कल्यनान्तरस्रक्षणान्तराणि तु शिल्पिभिः स्वयमवोद्य स्थलविभवानुकूलमातिद्दढं करमलजल-भेलनादिरहितं चिरकालस्थितये मनोहराचित्ररचनाप्रमाणयुतं च वापीकूपादिकल्पनं निर्मापणीयभित्युपदेशः ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां वापीकृपलक्षणकथनं नाम ॥ त्रयस्त्रिशोऽध्यायः ॥



## अथ तटाकस्क्षणकथने नाम चतुर्स्निशोऽध्यायः॥

तटाककल्पनाच्छ्रेयः प्राणिनां च सुखं मतम् । तत्मात्तत्कल्पयद्भीमान्ग्राममध्ये शुभस्थले ॥ १ ॥ मार्गस्य मध्यभागे च बाम्तुभूमौ विद्यपतः । सततं खादुमलिलस्नावो यत्र च दृश्यते ॥ २ ॥

#### ॥ चतुस्त्रिशोऽध्यायः॥

अथास्मिश्चतुस्त्रिशाध्याये तटाकिनर्माणप्रकारं प्रतिपाद्यितुमादौ तिन्नर्माणफलं व्यनिक्त — तटाककल्पनाच्छ्रेय इत्यादिना।
तत्त तत्र प्राममध्यष्टलादौ तटाकादिनिर्माणेन पुंमां ऐहिकशुभफलप्राप्तिः आमुष्टिमकसद्गतिश्चेत्यादिपुराणकारपिठतफलश्रुत्या
जगित तत्त तत्र हरिणगोमहिषमानवादीनां प्राणिनां वहुधोपकारसम्पाद्यित्तीं तटाकिनिर्मितिं प्राममध्यस्थले समुचितप्रदेशेऽन्यत्र
वा महामागसमीपे नगरादिषु च बहुशस्समुचितप्रदेशे महाबीध्यप्रभागे देवालयस्थान्तर्वा बहिःप्रदेशे तत्तद्वास्तुवास्तव्यजनहितकारिणि स्थले समुचिते मठमण्टपारामिनष्कुटादिस्थलेषु च
स्थापयेदिति शास्त्रकारेपदेशः ॥

तत्र च को ऽपि नियमः यथा — यस्मिन्स्यले वान्तुभूगर्भ-महिम्ना सर्वर्तुसमयेष्वपि अविच्छित्रमधुरजलप्रसारस्तस्मिन्स्यले

#### अन्तः द्भपसमायुक्तं दक्षिणोत्तरदैर्घ्यकम् ।

तटाकिंभिमं स्थापयेदित्युत्तमः पक्षः । किचित्तादृशसन्ततज्ञल-प्रसाराभावे तत्र किल्पेत तटाकेऽन्तिकस्थनदीजलाशयगिरि-प्रस्नवणादिप्रदेशात प्रणाल्यादिना तन्मधुरमालेलमत्र पूरेयेदिति मध्यमः पक्षः । अयमर्थः 'निष्पङ्कागाधसलिलं पूरेयेद्वा किचित्स्थले दृत्युक्तेरिति भावः ॥ २ ॥

अथ तटाकस्य प्रमाणादिकमाह — अन्तःक्ष्पसमायुक्तः मित्यादिना । एवं सर्वत्र परीक्ष्य निर्दिष्टे मधुरजलक्षाविणि स्थले तटाकनिर्माणेऽपि ताद्यशतटाकस्य मध्यभागेऽन्तःक्रूपारूयं महावटं खात्वा तत्रत्यमैकतजलदृष्ट्यादेक्तेजनं कार्यपिति नियमः । तदात्व एव प्रीष्मादावष्यशोष्यजलसमृद्धिभेवृदिति भावः ॥

कचिच्छिलामयभूमी तटाकिनर्माणे कृतेऽपि ताहरा-तटाकादिमध्यभागे चैवंरीत्याऽन्तःकृपाख्यमगाधावटं खातयत्। तत्तदा शिलान्तःस्थलं सिललं प्रस्नावयदिति क्रमः। सर्वथा न कृष्णमृत्तिकोपरमृत्तिकादि।निर्भरस्थलं तटाकिनर्माणं स्थापनीयभिति भावः। तस्मादेवमुक्तरीत्या परीक्ष्य निर्दिष्टायां मधुरजलस्नाविण्यां भूमी तटाकिनर्माणाय खनने कृते तन्मध्ये किचित्पाषाणखण्डादि-द्रशनेऽपि तत्स्वकलं बहिच्धेपोद्धा, दक्षिणोत्तरदिग्मागयोः दैर्घ्युतं वरुणेन्द्रदिश्वाभागस्थायि वा स्थलयोग्यकम् ॥ ३ ॥ तटाकनाम्ना भणितं महत्वातं हितप्रदम् । निष्पङ्कागाधसलिलं प्रयेद्वा कचितस्थलम् ॥ ४ ॥ जलनिर्गमनोपेतमागमायनसं उतम् । भान्वङ्गुलोन्नता पङ्किर्दिगुणायतिका मता ॥ ५ ॥

तटाकं स्थापयेत्। अथवा कचित्स्थलानुगुणं प्राक्त्यत्यिन्त्भागयो-दैंघ्येयुतं वा तटाकं निर्मापयेदिति विकल्पः। कचित्क्षुद्रतटाकं चतुरश्रप्रमाणमेव स्थापयेत्। काचदृष्टमुखसाहतमापं अभिप्रेतिमिति साधुना मतमप्युक्तं वोध्यम्॥ ४॥

एवं स्थलानुगुणं तटाकखननसमये तस्य तटाकस्य शुद्धज्ञलागमनप्रणाल्यादिकल्पनं जलिनिर्गमनद्वारक्क रन्ध्रोपपट्टकं समुचितस्थले दृढिशलापटलाद्याच्छादितं प्रकल्पयेदिति भावः। एवमत्र तटाकायामादिप्रमाणानुकूलं खननं कृत्वाऽधःस्थलं समीकृत्य प्रतिदिग्भागं क्षुद्रशङ्कुनिखननपूर्वकं सूत्रन्यासं प्रसार्य तत्सूत्रपातमृजुमानानुगुणं, शिलामयसोपानकल्पनमचक्कलमिटढसन्धिकं परस्परं मेलियित्वोपर्युपरि भागकल्पनं कृमशः कारयेदित्यर्थः। किञ्चैतादृशसोपानस्य द्वाद्शाङ्कुलमौन्नत्यं कार्ये, न तक्ष्यूनतेति भावः॥

कचिन्महातटाकादिषु अष्टादशाङ्गुलमथवा चतुर्विशा-

मध्ये महापङ्कियुक्तमृजुस्तं च निश्वलम् । तीरमण्टपसंयुक्तं तीरवृक्षेश्व शोभितम् ॥ ६ ॥ जलमण्टपसंयुक्ता कचित्कायों तमे ... .... । देवे तटाके तत्कल्प्यं विमानशिखरोज्ज्वलम् ॥ ७ ॥

कुलै। त्रितिकं टङ्कादिना समस्थलं प्रकल्प्य दशसोपानकल्पनानन्तरं अतिविशालमेकं महासोपानारूयं विश्वान्तिसोपानकल्पनं च स्थापयेत् । एवं तत्र तत्र स्थलानुगुणं मध्ये मध्ये विश्वान्ति-सोपानं महासोपानमितरत्र पूर्वोक्तद्वादशाङ्गुलाचुपेतसोपान-रचनाञ्च दृढं स्थापयेदिति कमः।

किक्केतस्य सोपानमार्गस्य मध्यतले तत्र तत्र समुचितस्थले क्षुद्रमण्टपकल्पनं जपवेदिकायुतं शिलामयमिष्टिकासुधामयं वा प्रकल्पयेत्। एतादृशक्षुद्रमण्टपानाक्ष्वतुष्कं, षट्कं, अष्टकं, दशकं, पोडशकं, चतुर्विशतिकं, द्वात्रिंशत्कं वा तटाकवेशाल्याचनुगुणं स्थापयेदिति कनः । किक्केवंप्रकारेण कल्पितानां मण्टपानां तीरमण्टपकल्पनिमिति व्यवहारः। अभ्य च तटाकस्य मध्यतले उन्तःक्र्पसभीपे साधिष्ठानं चतुःस्तम्भयुतम्ष्टस्तम्भसिद्धतं, पोडश-सम्भक्कवृर्विशतिस्तम्भकं वा जल्लमध्यमण्टपक्क सवलभीकं शिलामयमेव स्थापयेत्।।

विशेषतो देवालयतटाकनिर्माणे इदं जलमध्यमण्टपकल्पनв. в. 56

## खण्डपङ्क्तिः कचित्कार्या तटाकेषु सरस्सु च। मेदिनीपट्टिकोपेता जलं सर्वत्र कल्पयेत्॥ ८॥

मवदयं करणीयमिति भावः । एवङ्कालिपतानां बृहदाकृतिकानां क्षुद्राणां वा सर्वेषां मण्टपानामुपरिभागे सविमानशिखरप्रकल्पनमेव श्रेयोहेतुरिति शिल्पविदां समयः । एवं तीरमण्टपजलमध्यमण्टपक्रलपनप्रकारः कथित इति बोध्यम् । सर्वत्र तटाकतीरभागे नातिदूरे समुचितस्थले आस्रातकपुत्रागपाटलसरलकणिकारपनसविल्वाशोक-क्रमुकारग्वधाश्वत्थनारिकेलादिमही हहान्वर्धयेदित्युपदेशः ॥ ७॥

कचित् हरकुल्याजलाश्यसरः प्रमुखेषु स्थलेषु कचित्तटाकेषु च खण्डसोपानमपि न दोषायित मितः । खण्डसोपानं नाम तस्य सरस्तटाकमहाह्नदादेश्चतुर्ध्विप वा दिग्भागेषु द्वयोरेकस्मिन्वा भागे जलसभीपाविषकमेकदण्डादिपञ्चदण्डवंशाल्योपेतं सोपान-मार्गकल्पनाभिति तद्युतं रचयेदिति स्थलविभवानुकूलविकल्पः । अपि चैतेषु तटाकादिषु एवंरीत्या सोपानकल्पनानन्तरं भूमितलात् रध्यासिललादिप्रवेशनिवारणार्थं तटाकोपिर तीरतले एक-इस्तोज्ञत्ययुतं शिलापिट्टकाकल्पनमवद्यं निर्मापयेत् । तत्र तटाकितीरतले तीरतले तिरतले सुद्राङ्गणकल्पनभि कचिद्देशेष्वभिमतं क्रेयम् ॥ ८॥

प्वंरीत्या कल्पितेषु सर्वत्र सोपानमार्गेषु शोभार्थ

रेखारूपं मीनरूपं लतारूपश्च तक्षयेत् ।
भूजीपत्रक्षेपणं वा नानाङ्गणसमन्वितम् ॥ ९ ॥
वानरक्रीडनं वापि तक्षयेत्सुमनोहरम् ।
क्विदष्टमुखोपेतं तटाकं बहुपङ्क्तिकम् ।
स्थापयेष्ट्रपतिर्देशे प्राणिनां सुखदायकम् ॥ १० ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे तटाकलक्षणकथनं नाम चतुर्सित्रशोऽध्यायः॥

चित्ररचनाप्रकारमाह—रेखारूपिमत्यादिना। तत्र तत्न सोपाने
मुखभागेषु पार्श्वेषु दृश्यश्यलेषु चृतपत्रादिरेखारूपं वा सकुटुम्बमीनरूपं वा भूर्जपत्नादिरूपं वा शिखरटङ्कादिना क्षेपणं प्रकल्प्य
मध्ये मध्येऽङ्गणविभागञ्च रचित्वा कचिद्वानरकुटुम्बखेलनरूपं
च क्षेपणं सुमनोहरमंन्येचित्रं गन्धर्विकत्ररयुगलादि स्थलकेलीव्यमं
प्रकल्पयेदिति भावः। इति सङ्क्षेपण तटाकनिर्माणप्रकार
चपपादितः॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां तटाकलक्षणकथनं नाम चतुर्स्त्रिशोऽध्यायः ॥ →≫ः≪──

### अथ नृपदेवालयविधानपूर्वमण्टपविधानकथनं नाम पञ्जञ्जिदारुषट्त्रिशोऽध्यायश्च ॥

भूपहर्म्यस्य वायव्यामैशान्यां वा विशेषतः । कुलदेवालयः स्थाप्यो जयसन्तानसिद्धये ॥ १ ॥ विशहण्डकमारम्य द्विद्विदण्डविवर्धनात् । पञ्चाश्चहण्डकान्तं तत्प्रमाणं मुनिभाषितम् ॥ २ ॥

#### ॥ पञ्चित्रिशपट्त्रिशाध्यायां ॥

अथ चक्रवत्यीतिक्षातियमवनेषु कल्पनीयकुळदेवालय-लक्षणं, तस्य तु पुरोभागे कल्पनीयपूर्वमण्टपविधानकमञ्चीप-पादयति पञ्चित्रिंशत्वट्त्रिंशदात्मकेनाध्यायद्वयेन । तत्र भूपालादीनां क्षत्रियाणां हर्म्यस्य सदनस्य भवनस्य वायव्यां दिइययवैद्यान्यां तेषां कुळदेवतालयं प्रकल्पयेदित्युपदेशः । तथा तिन्निम्णिकलन्तु तेषां भूपालकुदुम्बानां विजयारोग्यसत्सुत-सम्पत्पवृद्धिरिति भावः । तश्च लोके स्पष्टमेवेत्यर्थः ॥ १ ॥

अथ एताहशशुभफलदातुः तद्देवालयस्य कियद्वा प्रमाणम्? कथं वा कल्पनादिकम्? इति चेत्तद्विवृणोति—विश्वदण्डक-मित्यादिना। विशदण्डकादिपञ्चाशदण्डकान्तं द्विद्विसंख्यावर्धनयुक्तं यथेष्टं यथास्थललाभमायामदैष्ट्यप्रमाणयुतं स्वीकृत्य तदनुगुणं नृपदेवालयं शिल्पो निर्मापयेदित्युपदेशः । तत्प्रमाणस्थलाद्विहरेव प्राकारसंयुतः प्रायः पूर्वपश्चिमवक्त्रकः । पार्श्वशालासमायुक्तो गोपुरेण च भासुरः !! ३ ॥ देशहस्तोच्छ्राययुत्तगर्भगेहेन भासुरः । विमानशिखरोपेतइछत्रखङ्गादिचिह्नितः ॥ ४ ॥ खङ्गवेदी पुरः स्थाप्या यदि कालीनिवेशनम् । तत्पुरः सा प्रकर्तव्या शान्तिकृमभममन्विता ॥ ५ ॥ सौवर्णद्वारयुगलं तन्मध्ये देहलीतलम् ।

दशहस्तो च्छितमेकं प्राकारं वा प्राकारत्रयं वा निर्मापयेत । अस्य तु नृपदेवालयस्य मुखद्वारं पृवेदिङ्मुखं, पश्चिमदिङ्मुखं वा कल्पयेत् । नेतरत्र शुभप्रदिमिति भावः । एवं निर्दिष्टिदिङ्मुख-भागे कृतमुखद्वारस्य पञ्चतलगोपुरसिहतस्य नृपदेवालयस्य मध्यभागे समसूत्रे सगोपुरं द्वितीयं मुखद्वारं स्थापयित्वा तहुरिभित्तिसभीप एव चतुष्विपि दिग्भागेषु श्चुद्रशालाकरूपनं सित्तत्रसमं स्थापयित्वा तद्ग्तः दशहस्तो च्छ्राययुतिभित्तिसमावृतं गर्भगेदं प्रकरूप्य तन्मध्ये राजकुलदेवतां महाकालीं वा बिपुरसुन्दरीं महाकालं वा सौवर्णमये राजते वा पीठे स्थापयेदित्यर्थः । किञ्च तस्याः कुलदेवतायाः पुरोभागे नृपाणां मुख्यचिह्नमृतखङ्गन्यसनवेदिका करणीया । तस्या वेदिकायाः पुरोभागे होमार्थे कुण्डपञ्चकस्थानं प्रकरूपयेत् ॥

साक्षित्रेदीकल्पनं तु तत्रत्यं क्षत्रमङ्गलम् ॥ ६ ॥ सर्वालङ्कारसंयुक्तं नवरत्नविभूपितम् । प्रदक्षिणायनयुतं काल्या वा भैरवस्य वा ॥ ७ ॥ मूलस्थानं च रचयेत्सुमहूर्ते शुभेऽहनि ।

एताहराहोमकुण्डखद्ग वेदिकास्थानभागस्य कुलदेवतामूल-स्थानस्य च मध्यभागे मण्टपाकारं मध्यदेहलीतल् संयुक्तं सीवर्णपट्टप्रत्युप्तद्वारयुगळापेतं साक्षिवेदीकल्पनं कार्यम् । किमर्थ-मिति चेदुच्यते—तस्यामेव सौवर्णपट्टकवचितवेदिकायां राज्ञः पट्टमहिषीविद्याहसमये तत्पूर्वदिने वा तद्भूपालद्वन्दं तत्स्थलं प्राप्य तदेवतायाः पुरतः प्रणम्य स्तुत्वा तत्साक्षिकं तत्र खङ्गं निधाय स्वकीयं मिथुनसंयोजनरूपिचत्रयुतं सुवर्णपट्टमभ्यचेयेदिति क्षत्रियज्ञातिविवाहसमयकरणीयक्रमः । आचरणमिद्मेव क्षात्रियन्ति क्षत्रियज्ञातिविवाहसमयकरणीयक्रमः । आचरणमिद्मेव क्षात्रियन्ति स्वत्र्यज्ञातिविवाहसमयकरणीयक्रमः । आचरणमिद्मेव क्षात्रियन्ति स्वत्र्यज्ञातिविवाहसमयकरणीयक्रमः । आचरणमिद्मेव क्षात्रियन्ति स्वत्र्यज्ञातिविवाहसमयकरणीयक्रमः । आचरणमिद्मेव क्षात्रियन्ति स्वत्र्यामङ्गलप्रदन्ति स्वत्र्यानिति मावः ॥

एतं नवरत्नादिविभृषितं सर्वोछङ्कारसंयुतं वेदिकातछं प्रकल्प्य तस्या वेदिकायाः कुलदेवतायाश्च प्रदक्षिणमार्गशालकं च तत्रैव स्थापयेन । एवं क्षत्रियभवनेषु सर्वेष्विप शुभे मुहूर्ते राजखङ्गवेदिकां कुलदेवताबिम्बस्थापनञ्च समकालं विरचण्य

ब्राह्मगांस्तोषये द्वे भू हिरण्याद्यैर्पथाक्रमम् ॥ ८ ॥ अष्टोत्तराहृतीर्हृत्वा शान्तिश्च जुहुयात्ततः । तारोत्सवादिभिर्देवी नैवेद्यैविविधेरापे ॥ ९ ॥ प्रीणयेन्नृपतिः पश्चात्पूर्वमण्टपकल्पनम् । चतुष्पादयुतं प्रायश्चाष्टपादसमन्वितम् ॥ १० ॥ तदुपस्तम्भसहितं साधिष्टानं सपीठकम् ।

तस्मिन् शुभसमये गोभूहिरण्यवस्त्राद्यनेकदानैः श्रोत्रियान् वेदपारगान् कुटुन्विनो ब्राह्मणोत्तमांश्च तोपियत्वाऽभ्यच्यं ततस्तस्याः खङ्गवेदिकायाः पूर्वभागे स्थापिते अग्निकुण्ड-पञ्चकेऽष्टोत्तरग्नतं शान्त्याहुतीर्हुत्वा गुरुदेवविप्रपूजानन्तरं प्रतिमासं स्वस्य जन्मनक्षत्रे वा कुलदेवतायाः मासगतनक्षत्रे वा विशेषाभ्यचननैवेद्यादिना प्रीणियत्वा सावरोधजनो मङ्गलं वाचियत्वा तादशखङ्गवेदिकायास्तस्य च देवालयस्य पुरोभागे देवालयपूर्वमण्टपकल्पनं रचयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

तदेव पूर्वमण्टपकल्पनिवधानं विशिनष्टि— चतुःपादमित्यादिना । तच पूर्वमण्टपकल्पनं भूमिलम्बनपूर्वकं हढं
मध्यमाधिष्ठानं विरचय्य तदेवोत्सवोचितकल्पनभासुरं चतुःस्तम्भयुतमष्टस्तम्भयुतं वा स्थापयेत् । किञ्चात्र मण्टपे ताहशस्तम्भानासुपस्तम्भाख्यकल्पनमितमनोहरिचत्रं कारयेत् ॥

बाह्याभ्यन्तरञ्चालात्वं कैश्चिकं विजयं तु वा ॥ ११ ॥ शुक्रनासासमायुक्तं वलभीपटलान्वितम् । सुन्दरं कल्पनं मध्ये तत्पुरो वाऽथ कल्पयेत् ॥ १२ ॥ प्रतीच्यामन्नशालाश्च क्षत्रासनसमन्वितम् ।

किञ्चामुं मण्टपं कैशिकजातिमण्टपकल्पनप्रमाणसिंहतं वा विजयजातिमण्टपप्रमाणयुतं वा सपार्श्वनासं वलभीपटला-द्याच्छादनश्चद्रविमानशिखरलिंहतञ्च प्रकल्पयेत । अपि चात्र मण्टपस्य मध्यप्रदेशे पुरोभागे वा श्चद्रविमानाख्यं देवोत्सवोचितं सुन्दरनिर्माणं सीवर्णराजतदोलाभासुरं नवरत्नवचितपर्यङ्कं सश्चञ्चलञ्च प्रकल्पयेत् ॥

किक्कीताहशपूर्वमण्टपस्य नातिसमीप एव स्थले बाह्य-शालामनेकस्तम्मां विरचय्य तदन्तश्चत्वरतलं प्रकल्प्य तत्परितो-ऽन्तरशालाचतुष्कक्क प्रकल्पयेत् । एतत्मर्वमिप निर्माणं पूर्वोक्त-गोपुरद्वारप्राकारान्तःस्थल एव तत्र तत्र स्थलानुगुणं यथाविभतं सौवणराजतसोपानशिखरपद्मपष्टिकादिभासुरं प्रकल्पयेत् इत्यर्थश्च ध्वन्यते । एतादशनुपभवनदेवालयस्य प्राकारतरणानन्तरं वा तत्प्राकारान्तर्गतायामेव भूम्यां वा कचित् क्षत्रियामनसमन्त्रितां राजंभिन्नतादिविशेषदिवसेषु सेन्यमन्नशालाकल्पनक्क स्थापयेत् । कुत्र ? तादशलक्षणान्वितस्य नृपदेवालयस्य प्रतीच्यामेव दिशीत्यर्थः ॥ चतुस्तोरणभूषाढ्यं कोणदीनं प्रकल्पयेत् ॥ १३ ॥ क्षत्रियाणां गृहे कार्यं पृथकालीनिवेशनम् । सपूर्ववेदिकं क्षत्रपट्टेनापि परिष्कृतम् । जयारोग्यसुतैश्वयंकारणं परिकल्पयेत् ॥ १४ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकम्वास्तुशास्त्र नृपदेवालयविवान पूर्वमण्टपविवानकथनं नाम पञ्जितिकोऽध्यायण्यद्त्रिकोऽध्यायश्च ॥

िञ्च तस्याश्चात्रशालायाः कल्पनन्तु चतुस्तोरणाख्यरचना-विशेषभासुरं कोणादिकल्पनदोपहीनं पूर्ववेदिकोपेनं पूर्वद्वार-सिंहतं चानेकचित्रभासुरं प्रकल्पयेदित्युपदेशः । एवं चक्रवर्ति-भूपालादीनां प्रामादेषु स्थापनीयदेवालयकमः कथितः ।

किन्न प्रासादादिकरूपनिविशेषरिहतानां नातिधनानां श्विनियाणां गृहे तु कुत्र वा स्थले ताहराक्षित्रयदेवतानिलयः कार्य इति चत्त, तत्र तत्र यथास्थलिभवं प्राप्तवास्तुभूमौ किन्तिस्य गृहादे - रैशान्यां वा वायव्यां दिशि ताहराकार्यादकुलदेवतालयं पृथक् संस्थाप्य पूर्वोक्तरीत्या खङ्गवेदीमात्रं तत्पुरतोऽवद्यं प्रकर्यवेत्। इदमेवानुष्ठानं राज्ञां विशेषतः जयसुनसम्पद्धर्यकमिति शास्त्र-कारस्याद्ययः॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां नृपदेचालयविधानपूर्वमण्टपविधानकथमं नाम पञ्जित्राषदित्रशाख्यायों॥

s. s. 57

#### अथ मृगक्षालालक्षणनिरूपणं नाम सप्तिक्षेकाध्यायः ॥

बालानां बालिकानाश्च युवतीनां विशेषतः । शुद्धान्तसुन्दरीणाश्च चित्तहपीभिष्टद्भये ॥ १ ॥ कल्पनं विविधं कार्यं स्थलजात्यादिभेदतः । शुक्रानामि कीराणां मयूराणामि कचित् ॥ २ ॥ हरिणानाश्च वत्सानां लाल्यलीलादिनामिष । शाला तु विविधा स्थाप्या लोहद्(हसुधेष्टिकैः ॥ ३ ॥

#### ॥ सप्तत्रिशोऽध्यायः॥

अथ भूपालधिनकादिभवनेषु स्थापनीयाया मृगकालायाः
निर्माणप्रकारं वक्तुमादौ तिम्निर्माणप्रयोजनं व्यनिक्त — बालानामित्यादिना । भूपप्रामादहर्म्यभवनास्त्रुत्तमावासस्थलेषु
वासभाजां राजकुमाराणां, धनिककुमाराणाम, एवं बालिकानां
कन्यकानामुद्यद्योवनानां सुवतीनामन्यासामन्तःपुरसुन्दरीणां च
मनस्समुद्धासाय मृगादिशालामन्तःपुरसमीपस्थले अथवा
समुचिते शुभवास्तुभागे प्रकल्पयेदित्यर्थः ॥

तथ मृगादिशालाकरपनं तत्तस्थलभेदेन तद्वास्तव्य-प्राणिजातिभेदेन च विविधमिति पुरातनैर्मुनिभिरुदीरितम्। तथाऽपि शालाकरपनं त्रिविधमेण प्रसिद्धम् । करपनास्तरन्तु तत्त- शुकानां पञ्चरः कुन्दा हरिणानां निष्णयते । वत्सादीनां शालका च त्रैतिथ्यं मुख्यभीरितम् ॥ ४ ॥ लोहदण्डं दारुदण्डं शृङ्खलान्वितमेव वा । बहुरन्ध्रं सकटकं पञ्चरं कल्पयेद्बुधः ॥ ५ ॥

हेशभेदेन वास्तुभेदेन वाञ्छानुगुणमनेकरूपभेव । तदपि प्रायश एतत्कल्पनात्रयान्तर्गतजातिकमेव भवेदिति शिल्पशास्त्र-कारस्याशयो बोध्यः ॥

ताहरात्रिविधकल्पनकमप्रमाणादिकं यथा — तत्र शुकशारिकाकीरसारसकेकीप्रमुखानां मनोहरालापनिनादिभासुराणां
पक्षिणामावासकल्पनं कुलायपञ्चरनामभाग्भवतीत्यर्थः । हरिणशावकादीनामावासस्थानकल्पनं तु कुन्देति नामभाग्भवति ।
गोवत्सादीनामावासस्थानं तु शालानाम भजतीति कमः । एवमुक्तस्य त्रिविधकल्पनस्य निर्माणस्वरूपादिकमाह — लोहदण्डमित्यादिना । तत्र शुकपञ्चरस्य निर्माणप्रकारो यथा — चतुरश्रां
दैच्योंपेतांवाऽभिन्नामदोषां सारदारुफलकामेकाङ्गुलघनयुतां स्वीकृत्य तन्मानकमेव वा किञ्चित्रयूनप्रमाणकमेव वा, उपरि स्थापनीयफलकान्तरं च संगृह्य हस्तद्वयोन्नतिकं वा सार्धहस्तीन्नतिकमथवा,
हस्तीन्नतिकं मध्यदण्डपालिकान्तरमुष्वीधःस्थितिभाजं संयोजयेत ॥

अस्य विशदार्थस्तु — अधःफलकायामूर्ध्वफलकायां च

#### लोहदण्डमयी प्रायः कुन्ददारुमयी कचित्।

चतुरसीमान्तेषु क्षुद्ररन्ध्रं निधाय एकहस्तोन्नतिकं तिर्थग्रण्डजालं तेषु रन्ध्रेषु नियोज्य, हडीकृत्य पञ्चरनिर्धाणं सकवाटं प्रक्रस्पयेदित्यर्थः। ताह्यानिर्थग्रण्डस्त्ययोग्गयो वा पित्तलमयो वा पित्तलमयो वा कर्मनीय इति भावः। अथवा दारुष्ट्यो वा म्वीकार्थः। अथवाऽयस्तन्तु-श्रुङ्खलितकरूपनं वा पञ्चरकरूपनाय स्वीकुर्यादिति । एवमूर्ध्याधः-प्रसृतानेकितिर्थग्रण्डोपेतम्य पञ्चरस्य मध्यभागे श्रुकाविनिवेशनार्थं, श्रयनार्थञ्च, तत्तज्ञातियोग्यमासनक्ष्रकाखण्डं च तत्सभीपे सिलिलान्नादिवटकपालं च तक्षकी घटकः संयोजयेदिति क्रमः॥

एवं शुक्कीरकेकीहं मादिखगजातीनामावासस्थानं तत्तजात्यनुः
गुणलक्षणोपेतं स्वयमृद्य शिक्की पञ्चरान्तरादीनि च शकल्पयेदित्यर्थः । अथ दितीयस्य कुन्दाख्यहरिणशालाकल्पनस्य
निर्मितिप्रकारं विशद्यति—लोहदण्डमयीत्यादिना । अत्यन्तं
क्षुद्रशयस्य शुकादेरावामस्थानाक्ष्यस्य पञ्चरस्य निर्माणं
त्वेकहस्तायतिकं प्रथमतस्तदपेश्चया बृहत्तन्तां हरिणादीनां
मृगोत्तमानासत्रावापस्थापनं तु भूमितलेऽनिक्षुद्रशालाह्नपं स्थाप्यम् ।
तच भूतलं मस्राणितशिलापिद्दिकाकवितं भवित्रव्यम् । अयमुत्तमः
पक्षः । सुधेष्टिकादिभिर्षनीकृतमस्राणितभूमिरिष च तद्वर्धनाय ।
अयं मध्यमः पक्षः ॥

#### क्वचिच्छिलाञ्चटमयी सगवाध्यसतोरणा ॥ ६ ॥

केचिदेतत्कुन्दकल्पनं हरिणशावकशरीरानुगुणभहाप्रमाणी-पेतं दारुमयं पटछाञ्चले पूर्वत्रत लोहकृततिर्यंक्वट्टिकाघटितं बृहत्यञ्जराख्यं करूपनीयसिति । तच दारुभयकरूपनं मासद्वय-होरंणशावशाद्रवालम्, न पण्मा महरिणाद्रावासयाग्यांमातं साधवः । किञ्च ताहशदारुध्यकस्यनमेव सर्वथा न हरिणवासाई मवतीति प्रसिद्धमेव । कुतः ? आ वैशवासेषां मुद्दर्भृदुस्त्र्र्यो-रुख्य केळीरसिकानां हरिश्यावकानां तत्र क्षद्रपञ्चरे नियो-जनन्तु सन्दम्निकार्यमेवति न विशय: । तस्मात्ममुचिने प्रदेशे समभूम्याभेव हरिणशालाख्य इन्द्रकरूपनं स्तम्भचतुष्कोपेतं समन्ततः पूर्वोकरीत्या पित्तलनाम्नादिलोहकुनान्त्राऽयःकृतान् सारदारुक्तान् वा, निर्धेकुकुत्व्यण्डान्या यथाक्रमं संयोज्य, हडीः कृत्यान्तर्वासिनां हरिणशावकादीनां क्षुत्पिपानादिशान्तये माछिछ-तुणादिकमन्तिक एव स्थापयादाति कमः । किञ्चैतादशहरिण-शालां यथास्थलविभवभनेकहरिणावासयोग्यं वा एकेकहरिण-स्येकैकां वाऽङ्गणशालां प्रकर्पशेदिति बोध्यम् ॥

अयं प्रकारदशुकपञ्जरेऽपि कलनीय इति मति:। किञ्जैताद्यरीत्या हरिणकुन्दाकरूपने मध्ये मध्ये शिलामधी त्रुटिकास्या श्चद्रशिलाखण्डावलिस्तत्र तत्र मञ्जुलगवाक्षस्थापनं क्षुद्रशाला किचित्कार्या वतसादीनां श्रुभे स्थले । नानाङ्गणसमोपेतशावला वाऽथ भौमिका ॥ ७ ॥ सतोयपाता साधारा मध्यशृङ्खलिकान्विता । वातायनस्थलकृता भीकरेश्च विवर्जिता ॥ ८ ॥

तोरणाद्यलङ्कतिश्च समुचिते स्थल प्रकल्प्येति ॥

अथ गोवरतारीनां शालानिर्माणकममाद — क्षुद्र शालेति नात्र सम्पूर्णगोष्ठअक्षणमुक्तम् । तत्तूपरिभागे प्रतिपाद-यिष्यते । अत्र त्वन्तः पुरवासिनी।नितान्विनीवालकवालिकादीना-मानन्दवर्धनहेतवे कवित्समुचिते समये आनीतानां कित-पयानां शुभलक्षणोपेतानां मनोहराकृतीनां गोवत्सादीनां स्थापन-स्थानमेव क्षुद्रशालेति व्यवह्रियत इति आवः । तस्मासादश-क्षुद्रशाला तु निम्नोन्नतरहितशुभवास्तुभूभागकन्पिता नानाङ्गण-विभक्ता द्विश्वेकारा चतुरश्राकारा वा सार्गला स्थापनीयेति तस्क्रमः ॥

किञ्च तः दशकालाया उपिरभागे सौधतलकस्पनमथवा शावलका खेंयवेके ष्टिकादिभिः सुपक्के दुरितकस्पनं विश्चण्य पार्श्व-भागे गवासादिकमन्तः स्थले तृणजलादिस्थापनतलञ्च प्रकरपये-दिल्यर्थः ॥

प्षं पञ्जररूपकुन्दस्य कालारूपाष्ट्रयत्रिविधकरपनम्पि

बहिः खेलनभूम्या वा ज्ञालया वा समेयुषी । चतुर्दण्डाधिकौस्रत्या पटल्या च विभूषिता । कल्पनान्तरमुखैं स्थाप्यं ज्ञिल्पविज्ञारदैः ॥ ९ ॥

## इति विश्व हर्मप्रणीते विश्वकर्मशास्तुशास्त्रे मृगशालालक्ष्मणकथनं नाम सम्विद्योऽध्यायः॥

सुशीतवातवी जनस्थळं चिन्द्रिका पादिपतनये ग्यस्थळं चावदयं कर्गीयम् । किञ्चेताद्यात्रिविच जीवादा सक्तनस्थळ समीपे भीकर-जन्तुस्थानं सर्वथा न कार्येत् । गजादिस्तम्भोऽपि नात्र कार्य इति भावः । किञ्चेताद्यक्तिरण सावक्रक्षकादिसमीपे गम्भीरभेरीपटहादि-ताइन सुर्वर्गजनादिकञ्च न कार्यमेव ॥

अपि चैतादृशहारिणशालावत्मशालादीनां सभीप एव स्थले कचित्तेपामुत्प्रवनावेलनयोग्यां निरावरणां चतुर्दण्डोल्रत-पार्श्वतिरोधानपदृलसंशृतचतुर्दिग्भागतलां मृगवेलनभूमि च सिक्तादिभादुरां प्रकल्पयेत । किश्चेतादृशभनोहरस्थले वासभाजां मनोहग्मूरीनां वेषां शुक्रशारिकहारिणवत्नादीनां निरीक्षण-स्पर्शनादिनाऽन्तःपुरवानिनां वालिकायालकानामन्येषाद्व धनि-कानां सुवैक्षपात्राणां देशवे महानुहासस्तत्र त्रत तहारा वयःकमे देहदाहर्यभिवादृद्धधादिकं च संध्वेत द्रयाशयेन ताह्यहरिणादि•

#### अथ वाजिशालाहस्तिशालालक्षणनिरूपणं नाम अष्टित्रंशदेकोनचत्यारिशाल्यायौ ॥

तुरगैर्वारणैस्सैन्यैर्जयश्रीस्सुखहत्तमम् । वर्षते भृग्रुजां नित्यं प्रातरालोकनादिभिः ॥ १ ॥ तस्माद्भूपतयस्सर्वे मानयेयुर्भनोहरान् ।

शालालक्षणमत्र वास्तुकास्त्रे दिन्येन विश्वकर्मणा प्रतिपादितं क्षेत्रम् ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरिचतायां प्रमाणवीधिन्यास्यायां विखकर्नवास्तुशास्त्रस्यात्यायां

> > मृगञालालक्षणकथनं नाम सप्तत्रिशोऽध्याय:॥

> > > - \*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### ॥ अप्रतिदा- एकोनचत्वारिद्याच्यायौ ॥

अथ वाजिनां हिस्तिनाद्ध निवासयोग्यशालालक्षण-कथनात्मको अष्टविशाध्यायेकोनचत्वारिशाध्यायो प्रतिपादयिन— तुर्गेरित्यादिना । सहंशप्रसृतेम्सहक्षणान्वितरश्चोत्तमैर्वारणेन्द्रश्च समरादिसमयेषु भूपालानां विजयसंपदिमवृद्धिः सत्कीर्त्यारोग्यादि-श्रेयःपरम्परा चैतत्सर्वमप्येधते ॥

किञ्च तेषामश्ववारणानां प्रातस्सायमाछोकनेन

तच्छालां पुरतः कृत्वा सायंत्रातरथार्चयेत् ॥ २ ॥ तोषयेछालयेदेतान्देवांशान्मङ्गलप्रदान् । राज्याभिषेके जन्मक्षे विवाहे मृगयासु च ॥ ३ ॥ श्चभकालेषु तान्सर्वान्हेमभूषादुक्क्लकैः । गन्धादिभिरलङ्कृत्य मानयेच्छभदायिनः ॥ ४ ॥

सत्सन्तानप्राप्तयादिविविधश्रयाानदानान् उत्तमाश्वान् गजपताश्च भूभुजः श्ववियाः प्रत्यहं मानयेयुः। गन्धकुसुमपुष्पादिभिरर्चयेयुः। शुभवीक्षणकरस्पर्शादिना लालयेयुः। सदाहारादिप्रदानेन वर्धयेयुः। एवमहरारम्भे तदुपचर्याचरणभेव क्षित्वयाणां संपत्करभिति भावः॥

िख्न तानश्वान्यजोत्तमांश्चाभिषेकसमये खस्य जन्मनक्षत्र-दिने विवाहकाले मृगयादिसमयेऽन्येष्विप समुचितकालेषु क्षितियोत्तमाः दुक्क्लमयमुखपटादिनाऽलङ्क्त्य हेमाभरणानि च मुखभागे प्रसारियत्वा भक्तिविश्वासपूर्वकं गन्धादिभिरभ्यच्ये प्रदक्षिणीकृत्य तदनु तदुपर्यारोहणादिकं कार्यमिति लक्षण-वाक्यार्थः॥

नन्त्रेतेषां हयादीनामेतादृशजयश्रीसुम्वादिश्रेयोजनकत्वं कथमुपपचत इति चेदुच्यते — एतेषां हयानां हस्तिनां मुखाद्यवयव-खानेषु वेखानरबद्धविष्णुमहेशानरविचन्द्रवासवादीनां स्थिति-सन्त्रं पालकाप्यमहर्षिविरचितगजशास्त्रे तेषां तदेशांशस्व प्रति- नित्वा नैमित्तिका चेति तच्छाला द्विविधा मता । पुरोद्यानान्तिके प्रायो बहिरन्तः स्थलेऽथवा ॥ ५ ॥ श्रुभवास्तुतले नित्यां कल्पयेदक्मिर्मिट्टाम् । श्रुभवार्ष्युले मध्यतलमथवाधिकमानकम् ॥ ६ ॥

पादितं प्रसिद्धमेव । तस्मान्तेषां हणनां वारणोत्तमानामिष अभ्यर्वनादिना भूषालादीनां महाफलप्राप्तिः सर्वेरिष अभ्युप-गतैवेत्याशयः । अत एव भूषालादीनां क्षत्रियाणां राजाङ्गेषु गत्रतुरगा एव प्रधानालङ्कृतिः, अन्यत्तदुपकरणमिति शास्त्रज्ञाः । तस्माद्वहुधोपकारिणां हयादीनां नित्यनिवासशालां सलक्षणं भूषतयः स्थापयेयुरिति फलिटम ॥

सा च शाला द्विविधा — नित्या, नैमित्तिका चेति।
ते गं बहूनां सततावासस्थानं नित्या शाला। नृपालयभवनादिसभीपे कदाचित्समुचितेषु समयेषु आनीय स्थापनस्थानं नैमित्तिकशालेति तद्धिकनः । क्रमेणेतयोः कल्यनप्रमाणादिकमाह —
पुरोद्यानान्तिक इत्यादिना। पद्मादिनगरसमीपवर्तिनि वाह्मीद्याने तत्समीपे वा नगरसीमान्तिकस्थले वा सति स्थलिभवे
नगरमध्यस्थले वा समुचितप्रदेशे निम्नत्थे। क्रतत्वादिदे। पर्हितशुभवास्तुभूमौ तामेतां वाजिशालां वारणशालाञ्च द्वादमिभरितद्यक्रक्पनां स्थापयेत्॥

चतुरश्रं दीर्घरूपं चत्वरं तिश्वगद्यते । तन्मानकरपनं कुर्यात्सर्वतोऽङ्गणसंयुतम् ॥ ७ ॥ दण्डद्वयव्यासमानं करपनं वाजिनां मतम् । द्विगुणं विगुणं वाऽपि वारणानां निगद्यते ॥ ८ ॥

किञ्चैतस्यादशालायाः प्रमाणं तु मध्यचत्वरस्थलं साधारण-दण्डशतकप्रमाणं वा कवित तद्धिकप्रमाणं वा कल्पनीयमिति भावः । अस्य विशदार्थो यथा — शतदण्डप्रमाणयुतां तद्धिक-प्रमाणयुतां वा चत्वरमूमि प्रथमतो मात्वा ताद्दशमहाचत्वरस्य चतुष्विपि दिग्मागेषु नानाङ्गणकल्पनमदमिष्टिढं स्थापयेदिति ॥

किञ्च, तादृशमहाचत्वरस्थलं तु चतुरश्रप्रमाणयुतं वा दैद्याधिक्यवद्वा स्थलवाञ्छानुगुणं विभव्य तत्स्थलं परिताऽङ्गणकल्पनिति भाव: । किञ्च तादृशचत्वरस्थलादेकहस्तान्नतभूमा तचाङ्गणं कल्पनीयम् । तत्र च प्रतिदिशं साधारणदण्डद्वयायामयुतं वा ताद्वृगुणितिन्नगुणितदैद्ययुतं वा काल्पितानां क्षुद्रगृहाक्यानां तुरगवासस्थानकल्पनानां शतं वा द्विशतं वा स्वस्वतुरगवारणादिसंख्यानुगुणं कल्पनीयम् । एवमकानेकतुरगावासस्थानापेतस्यैव
कल्पनस्थाङ्गणभिति निर्देशः ॥

एतेन दण्डद्वयवैशास्यदण्डत्रयदैर्घ्यवित स्थले एकस्याश्वस्य बन्धनस्थानम् । वारणस्य तु तुरगबन्धनस्थानवैपुरुयदैर्घोपेक्षया

#### पृथक्तलममोपेतमङ्गणानां शतावृतम्

द्विगुणितत्रिगुणितप्रमाणसांहेतं स्थल बन्धनस्थानःभातं तद्नुगुण-स्थलप्रमाणकथनम् ॥

ष्वमुष्ट्रादीनामपि यथोचितप्रमाणं शिल्पिभिरेवोद्य कल्पनीयमिति क्रमः । तथा च पूर्वोक्तरीत्या शालाया मध्य-स्थितचत्वरम्थलस्य प्राच्याङ्गणे शततुरगवन्धनस्थानं, दक्षिणा-ङ्गणे शततुरगादिवन्धनस्थानं, प्रतीच्याङ्गणे शततुरगवारणादि-स्थापनमुदीच्याङ्गणे च तत्संख्याकस्थानभित्यादिक्रमेण निर्माणं करणीयमिति च क्रमः । एवं चतुरङ्गणमध्यचत्वरसदित-कल्पनस्यैकं वा द्वयमथवा त्रय चतुष्कांभेत्यादिखांवेभवानुगुणं पञ्चाशत्त्वदस्राधिकतुरगवारणोष्ट्रादिवन्धनस्थलानिर्माणं स्थापनीय-भिति पिण्डिनार्थः ॥

एवं नानाङ्गणसहितबहुकल्पनेऽपि न परस्परं विषमप्रमाणादिस्थलसहितं योजनमुपपद्यते । किन्तु पट्टाभिषेकादिशुभसभयेषु बाह्यशालासमीपस्थले सममानं पङ्क्तिशः पङ्क्तिशः
तुरगादिस्थापनवत् तच्छालास्वपि समवैशाल्यादिप्रमाणयोजनमेव
तेषां भूपालादीनां च क्षेमकरिनत्याशयः । किञ्चिवंरीत्या
तुरगवारणादिवासशालाकरणे विश्वतितुरगबन्धनस्थानानन्तरं प्राक्प्रत्यग्भागयोदिक्षिणोत्तरभागयोश्च गजादिगमनागमनयोग्यं मध्यशालाख्यकल्पनसुरुद्दकवादोपेतं कार्यम् ॥

## प्राच्यामुदीच्यां शुभदद्वारभागेन भाषुरम् ॥ ९ ॥

दृढार्गलसमोपेतकटकं गोपुरान्वितम् । बहिद्दशालां क्वचित्कुर्यादाधारणगृहान्विताम् ॥ १० ॥ भिषग्गृहश्च तत्रैव स्थापयेक्रगरेऽथवा ।

किञ्च, एवं उष्ट्रतुरगवारणादिगमनागमनाईवैशास्यो-श्रत्योपेतद्वारान्विताङ्कणसमीपस्थलेषु मध्यचत्वरभागेषु वाजि-वारणादिसभीपस्थलेषु च तत्पिपासाशान्त्यर्थं सलिलकुण्डकस्पनं शिलामयं स्थापयित्वा तदाहारपुञ्जांश्च तच्छालासभीपस्थलेष्वेव पुञ्जीकुर्यात् ॥

किन्न तृणपलालयवकाष्ठादिपूलजालानि तु तच्छालाभित्तेविह्मीगेऽधरशृङ्खलादिभिर्या शिलास्तम्भादिभिर्या परिरक्षिते स्थले सर्वतः किचलिद्धिनियोगसुलभाय समुचिते स्थले स्थापयेन्। किन्न तादशतृणपुञ्जस्थानान किन्निह्रूरत एव स्थले तच्छालां परितः परिखामगाधां कारियत्वा तादशवाजिशालादिमुखद्धार-सभीपे तादशपरिखातरणहेतुं दृढं सेतुप्रकल्पनञ्च स्थापयेत्। एतावता प्रवन्धेन यदि स्थलवैशाल्यं तदा नगरवदस्या अपि बाजिबारणादिशालायाः परिखाकल्पनं कृत्वा तदन्तःस्थले तृणादिस्थापनमन्यत्र तदन्तःस्थले सर्वदिगङ्गणं तदन्तमहाचत्वर-स्थानञ्च प्रकल्पयेदित्युक्तं भवति॥

मध्यशालासमोपतं मध्यद्वारसमन्वितम् ॥ ११ ॥ कल्पनद्वारकोपेतं कल्पनादृतवारकम् । यथाविभवतः स्थाप्यं वाजिशालादिकल्पनम् ॥ १२ ॥ जलकुण्डयुतं विष्वकृत्वणादिस्थानकप्रतम् । शृङ्खलाविकलं वापि शिलापद्वान्वितं तु वा ॥ १३ ॥

किञ्चेताहशवाजिवारणादिशालायास्तत्परिखातलस्य च मुख-द्वारं प्राचीदिङ्मुखमथवोदीचीदिङ्मुखं साधिष्ठानं वितलगोपुरो-ज्ञ्चलं हढागेलकवाटसमोपेतं च कृत्वा तन्मुखभाग एव हस्त्यायुर्वेद।\* श्वायुर्वेदपारगाणां भिषजामाधोरणाश्ववरादीनामावासशालां गृहाणि वा स्थापयेत् । किञ्च तत्र तु वाजिवारणशालामुखभागे स्थल-वैशाल्याद्यभावे नगरमध्ये वा तस्य भिषजो वासस्थानं प्रकल्पयेदिति विकल्पः ॥

किन्न वाजियारणशालायाः मुखद्वारस्य पुरतः श्रेष्ठे परिखाया अन्तः श्र्येले वा विहिशी गजानामधानां च नाना-गत्याद्यभ्यासयोग्यां भूमिं समन्ततो रक्षाश्रङ्खलादियुतां निरावरणमेव स्थापयेत । अपि च तादृशगितशालास्थले भूभागे शिलाखण्डादियीदि दृश्येत, तदा तत्सर्व भृत्येरायुधादिभिविहिर्व्यपोद्ध तत्स्थाने मृदु-सिकतपुद्ध वा वालुकाशीकरान्या प्रसारयेत । तथात्व प्वाधादीनां नानागत्यभ्यासिकयाया भूतलसौकर्यमिति भावः ॥

दृढबन्धनसंयुक्तं परिखान्त्रितभेव वा ।
गज्ञशालां व्यापृतिकां स्थापयेद्वालुकान्त्रिताम् ॥ १४ ॥
परिखावलये वापि तदन्तव्याससंयुताम् ।
महामार्गयमोपेतं तत्स्थानं कल्प्यमीरितम् ॥ १५ ॥
नैमित्तिका मुखे स्थाप्या शाला मण्टपरूपिणी ।

एवं गत्यभ्यासस्थलमहितायाः वाजित्रारणशालायाः
मुखद्वारद्वयेन मुखद्वारस्थलेन सह देशान्तरागतमहामार्गराज-मार्गादिसम्मेलनक्च करणीयम् । इत्थंप्रकारेण नित्यशालाया लक्षणं सङ्क्षेपेण प्रतिपादितम् ॥

अथ नैभित्तिकाया वाजिवारणशालाया लक्षणं प्रतिपाद्यति शास्त्रकारः । यथा - एषा नैभित्तिकशाला तु राजमवनमुख्यकल्पनस्य नातिदूरे वा, प्राथभिकद्वारभागस्य सब्येऽपसब्ये स्थले वा, आस्थानशालाया नातिदूरे पुरोभाग वा कवित्परिखाद्वारस्य मुख्यभागस्थले वाऽन्यत्र समुचितस्थले शालाह्या वा मण्टपह्या वा स्थाप्या । तत्र च दशसंख्याकानामश्वानां वारणानामेवाल नैभित्तिकशालायां स्थितिस्समुचितसमये युक्ता । कृत इयं शैली १ तिनित्तिकशालायां स्थितिस्समुचितसमये युक्ता । कृत इयं शैली १ तिनित्तिकशालायां स्थितिस्समुचितसमये युक्ता । कृत इयं शैली १ तिनित्तिकशालावां तिद्विभवादिवर्धनायेति । तस्मात्पूर्वीक्तरीत्याऽत्रापि नैमित्तिकवाजिवारणस्थापनस्थाने क्षुद्रमङ्गणं कलायित्वा तन्मध्ये तांस्तु वाजिवारणोत्तमान् हेमभूषापट्टवस्नादिगिरलङ्कृत्य स्थापयेदिति कमः। ॥

सुखकोणयुता वापि पुष्पकर्णादिमण्डिता ॥ १६ ॥ सर्वालङ्कारसंयुक्ता यथाक्षोभं यथाबलम् । प्रकल्पयेक्ररपतिस्सम्बदामभिवृद्धये ॥ १७ ॥

इति विश्वकर्भप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे वाजिशालाहस्तिशालालश्रणनिरूपणं नाम अप्रतिशदकोनचत्वारिशाध्यायौ॥

किञ्चेतादशनैभित्तिकशालायां साधिष्ठानमण्टपरूपायां चतुर्व्यपि दिक्काणेषु वलभीमध्यभागेषु च पुष्यकर्णादि-नानालङ्करणिचत्रतक्षणादिकं विरचय्य मङ्गलमुखभद्रसादित-कल्पनञ्च संयोजयेदिति ॥

किश्चेमां नैमित्तिकां वाजिस्थापनशालां वारणस्थापनशालां च यथाशोमं यथावलं सचित्रमुखफलकादिभिरलङ्कृत्य तत्र तत्र चित्तरञ्जकचित्रादिज्ञालं च रचयेदिति सङ्केषेण वाजि-वारणशालाभेदलक्षणमुक्तं बोध्यम् ॥

इति श्रीमदनन्तक्रणभद्दारकविरचितायां प्रमाणकोधिन्याख्यायां विश्वकर्भवास्तुशास्त्रव्याख्यायां वाजिद्यालाहिस्त्र्वशालानि रूपणं नाम अप्टर्त्रिद्राकोनचत्वारिद्याध्यायौ कुलकरूपौ ॥



## अथ विद्याशास्त्रासणकथनं नाम चत्वारिंशोऽध्यायः ॥

## प्रासाद भवन पुर्यो ग्राम वा शुभवास्तुक । विद्याशालामेकशैलीमेकस्रत्रप्रमाणकाम् ॥ १ ॥

#### ॥ चत्वारिशोऽध्यायः ॥

अथासिश्चत्वारिशाध्याये विद्याशालाख्यपाठाभ्यसन-शालानिर्माणादिकममुपदिशति — प्रासाद इत्यादिना । तां तु विद्याशालां कुत्र वा स्थले स्थापयेदित्याकाङ्शायां सर्वतो भद्रादि-नगरोत्तमनिर्मितम्पालप्रासादवास्तुस्थल एवैकस्मिन् प्रदेशे तां विद्याशालां स्थापयेत्॥

अथवा तत्र नृपप्रासादभवनादिवास्तुःथे छेषु तादृशिवद्या-शालास्थापनाई स्थल वैशाल्याद्यभावे तामिमां शालां सर्वतो भद्रादि-नगरस्य मध्यवास्तुभागे वा समुचितप्रदेशे देवाळ यमुखवी ध्याख्य-महावी ध्यां वा राजवी ध्यां वा न्यायशालादिक लपनस्थलस्य समी पे वा समुचिते स्थले नानामार्ग सम्मेलनस्थले शुभवास्तुभूमो विद्या-शालाख्यां पाठशालां स्थापयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

किञ्चात्र पाठशालाकल्यनिषये शुभवान्तुलक्षणं किमित्या-काकृक्षायामेतादृशविद्याशालाकल्पनभूभागस्य समन्ततः पनस-वक्जुलपूगनारिकेल्रसालमालतीप्रमुखानामित्रधनकरी वास्तु-

## समानकल्पनयुतां नानाभौमामपि कचित्

भूमिभेवितव्या । किश्च मुहुरितस्ततः सक्चरणशीलानां बालकानां पादादिषु औष्ण्यामुन्पादियत्री नातिश्रीतोष्णवातवीजन-कारिणीत्यादिसङ्कणान्विता भूमिरित्याशयः ॥

किञ्चेतं सहअणान्त्रितशुनभूमौ पाठशालास्थापने कोपि मुख्यो नियमः । यथा प्रामे वा नगरे वा स्वामीप्तितल्ब्यशुम-भूमिषु पाठशालास्थापनेऽपि तैस्तैर्भूपालेस्व्वाञ्छानुगुणमेक्स्या निर्माणशैल्या समेतामेव निर्मिति रचयेदित् प्रदेशः । अस्य विश्वदार्थो यथा— नगरे पाञ्चालशैल्या भामुरं विद्याशालाकल्पनं वृदि निर्मितं तदा सर्वत्र तस्य भूपालस्य देशेषु प्रामेषु स्थलान्तरेष्विप तयेव पाञ्चालशैल्या महित्मेव विद्याशालाकल्पनं वरं; न तु एकत्र पाञ्चालशैलीभासुरविद्याशालाकल्पनं प्रामादिषु मागध-भेलीभासुरविद्याशालाकल्पनिर्यादिरित्यर्थः ॥

कि क्रेंकारमेशेय विद्याशालाक हाते प्रधानसीर्ध पाळाल-शैंडीचित्रादिमिलितं कारियत्वा तदुपरि द्वितायभीमतेल मागण्यादि-शैंड्यन्तरचित्ररचनादिकं सर्वथा न कार्यमेवेद्यर्थः । एवं तैस्तै भू-पालैस्ख जनगरमानदेशस्थलेषु स्वस्ववाक्र छानुगुणं सर्वे है शैल्यन्तर-सङ्क्षीणेराहितमेक शैंकी युत्रमेव एक मूत्र सतप्रमारी पेतं चित्रादि-करणना खाये सर्वे तुरुप्यमाणव बिद्याशा छाक हरमं निर्माण वेदिति पिण्डितार्थः ॥

# नासनार्षद्वारयुक्तां कल्पयेत्क्षेमसिद्धये ।। २ ॥ मध्यमानाधिका चान्तःशाला चत्वरशोभिनी ।

तथापि प्रामादिषु क्षुद्रप्रमाणविद्याशालाकरपनं नगरराज-धान्यादिस्थलेषु विद्यार्थिनां संख्यानुगुणं तद्देषश्रयाऽधिकायाम-वैद्यास्यादिप्रमाणं नानाभौमलिनतन्त्र विद्याशालाकरपनं करणीय-मित्युक्तं भवति । कविद्वद्वजनमदनवत्यु प्रामादिस्थलेषु त्रिभौम-छसितं विद्याशालाकरपनमप्यभिषेतमिति शिरुपद्याः । सर्वथा तस्मिन्देशे विद्याशालासु तुस्यशैली योजनोयति ॥

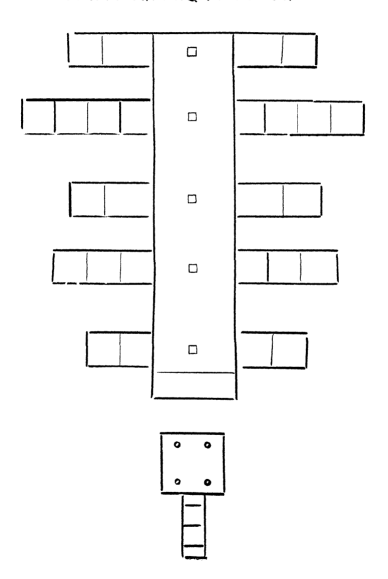
किक्केवंरीत्या कल्पनीयाया विद्याशालायाः प्राथमिकं मुखद्वारं ऐन्द्रिक्मुखमत्यन्तं श्रेयः प्रदं दक्षिणोत्तरपश्चिमदिग्भागेषु विद्याशालामुखद्वारकल्पनमपि न दोषाय । किन्तु श्रेयस एवेत्युक्तम् । तस्मात्तत्र तत्र नगरप्रामादिषु संप्राप्तवास्तुन्थलानुगुणं तादशमहावीध्वादिसक्मेलनन्थलानुकूलं च द्वारस्थापनमुशन्ति शासकाराद्यदिशिलवर्गाश्च । तत्र च कोऽपि विशेषः । यथैवनमत्रोक्तरात्या महावीथीत्थलानुगुणं विद्याशालामुखद्वारस्थापनेऽपि तादशमुखद्वारं सारदारुमयं शिलामयं वा काल्पतमपि द्वार-लक्षणाच्यायोक्तरीत्या किष्वास्थायम् शिलामयं वा काल्पतमपि द्वार-कल्पनोपतमेव निर्मापणीयम् । इयमेव विद्यार्थिनां मेधारोग्यादि-वर्धकमिति शास्त्रकारोपदेशः ॥

अथैतादशिव द्याशालाक स्पनिमाण माद - मध्य मानाधिकमित्यादिना । सर्वविधिन माणे द्विष पूर्वभागो मध्य भागः
पश्चाद्भाग इति भाग स्यविभजनं किल वर्तते । तत्र विद्याशालानिर्माणे पूर्वभागपश्चाद्भागयोः दण्डप्रमाण दीनत्वं मध्यभागे
दैर्ध्यवैशा स्यप्रमाणाधिक्य मिति मुख्यं लक्षणं बोध्यम् ॥

अस्य विशदार्थो यथा — प्रामे ता नगरे राजधान्यां वा विद्याशालानिर्माणे स्थपितयज्ञमानभूपालप्रमुखेस्नात्कालिक-विद्यार्थिनां भाविनि काले प्रवेशयोग्यानां विद्यार्थिनां चार्ढं स्थलं प्रथमत एव निश्चित्य प्रकल्पनीयम् । ताद्दशिवद्याशालायाः पूर्वभागे प्राथमिकद्वारसमीपे साधारणदण्डदशकायामयुतं पुरतो प्रक्रिणकल्पनमन्तदशालामिलितं यदि निर्माणं कृतं तिर्हे मध्यमभागे साधारणदण्डविशतिकायामयुतं वा तद्धिकमानयुतं वा कल्पनस्थलं स्वीकृत्य प्राथमिकद्वारवत्तत्व च द्वारान्तरं प्रकल्पयित्वा,तत्समीपेऽपि अङ्गणकल्पनमन्तः स्थले तत्रत्यशालासिहतकल्पनस्र्वा निर्मापयित्वा पश्चाद्वागे पूर्वभागे साधारणदण्डदशकायामवत्पुरते।ऽङ्गणकल्पनमन्तः स्थले तत्रत्यशालासिहतं निर्माणं च कलनीयिमिति भावः ॥

४६९

# विद्याशालाकल्पनोद्धारमण्डलं यथा —



# चतुर्दिग्द्वार संयुक्ता चतुः करणनयोभिनी । नानावरणसंयुक्ता तलपश्चकभासुरा ॥ ४ ॥ सुपिराढ्या स्तम्भयुता समक्रलपनभासुरा।

एतमत्रोद्धारमण्डलप्रदर्शितपरिपाट्या मध्ये मध्ये प्रमाणा-धिक्यकल्पनं तदुभयतस्तद्धीप्रमाणकल्पनञ्च भाविकाले निर्माण-स्याप्यहस्थले वैपुल्याद्योपतकल्पनमपि प्रकल्पनीयमित्युपदेशः ॥

तथा चैतादशकरणनापरिपाटीभाद्यस्य विद्याशालाकरवनस्य मुख्यद्वाराणि प्राच्यादिषु चतुर्ष्वपि दिग्मागेषु यथास्यलिभवं स्थापनीयानि । तथापि तत्र तत्र स्थापितं पुरद्वारन्तु द्वारलक्षणाध्यायोक्तवासवद्वारापद्वारप्रमाणादियुतभेव कार्यमिति मुख्यः पक्षः । एतत्प्रयोजनन्तूक्तपूर्वमेव । किञ्चास्या विद्याशालाया मध्यभागे दिविचतुःस्थानेषु चतुरशं चत्वरिम्माणक्करूपयित्वा तत्र कावण्याक्य (पक्षं क्रं) पटलीं विरचण्य मालीकुर्शिदलतान्त्र प्रसारणञ्च तव पटलस्पोपरि कलयेदिति क्रमः ॥

किञ्जैतादशचत्वरपञ्चक्षसिद्धतकरपनस्थानं प्रथमावरणस्थलभित्यर्थः । तस्मात्तत्र तत्र प्रामसगरराजधानीषु विद्यार्थिसंख्यानुगुणं एतादशिवद्याशालायाः प्रथमावरणमात्रमथवावरणद्वयमावरणत्रयाविकं कार्यमित्याशयः । किञ्ज प्रत्यावरणकरूपनमपि त्रिभौमयुतं वा पञ्चभौमयुतं वा सममानं समचित्र-

शालामण्टपभेदेन द्विधा ऽधिष्ठानभाक् तथा ॥ ५॥ द्वाभित्तिसमायुक्ता वानायनशतान्त्रिता । महाशाला बहिः स्थाप्या द्वारमागे विशेषतः ॥ ६॥ मिथो द्वारसमोपेता मध्यशाला प्रकीर्तिता । वास्तुभेदेन तद्भागं प्रतिभज्य विशेषतः ॥ ७॥ गुरुवेदिसमायुक्तां कल्पयेत्रगरोत्तमे ।

पङ्किकं दृढभित्तिभागेषु काल्यतवातायनशतशोभितसन्तभांगे तत्र तस कल्पितेषु श्लुद्रभद्देनपु रम्यचित्रमनोहरं भौगान्तभित्त्यन्त स्थले श्लुद्रकलशस्थापनशोभितं तादशभौमान्तमध्यभागोपिरतले चतुष्ट्वेपि मुख्यदिग्भागेषु समस्त्रेषु चतुरश्रमितत्रविमान।शिखरकल्पनभासुरं च कल्पयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

किञ्चास्या विद्याशालायः क्षुद्रप्रमाणे भागे दीर्घप्रमाणे भागे चोभयोरपि पश्चयोदिशलामयस्तरभोपेतशालाकरूपनं कार्यम् । अस्यादशालायःस्मद्भवाद्यशालेति व्यवहारश्च बोध्यः ॥

अत्र तु विद्याशालाकस्यने सद्नं नाम गुरुवेदिकासन साहितं तत्ति द्विद्याभ्यसनस्थलमित्यर्थः । तथा चात्रोद्धारमण्डले प्रदर्शितरास्या सन्यापसन्यभागयोः क्षुद्रप्रमाणत्रयकस्पने सदन-षद्कं दीर्घप्रमाणकस्यनद्वये आहत्य संख्यायां सद्नदशकोपेत-मेचेकाकरणस्थलमिति फलितम् । किन्न पूर्वप्रतिपादितरीत्या

### शास्त्रशालान्वितां मध्ये वादस्थानसमन्विताम् ॥ ८॥

नानाभौमकरुपनेऽपि एतादृशावरणद्वयस्य वा आवरणत्रयस्य वा करुपनेऽपि प्रथमभौमारूयभूमिभौमतले यत्र यत्र स्तम्भकरुपन-भित्तिस्थापनसद्गनिर्माणादिकं क्रियते, तदेव प्रमाणं, सैव सदन-करुपनादिरचना, द्वितीयभौमतृतीयभौमादिषु स्थापनीयेति नियमः। कि चात्र विद्याशालाकरुपने तदात्व एव करुपनमन्धिवन्धादि-दार्ढ्यदेतुरिति भावः। किञ्जात्र विद्याशालाकरुपने प्रथमावरणे सञ्यापसञ्यभागयोरितिरीर्घप्रमाणकरुपनद्वयं करिपतं किल। तत्राति-दीर्घभागे सारदारुकृतकवादद्वयभासुरसद्गान्तस्सद्गमपि काचित् तस्य चान्तस्सद्गमपि प्रकरुपयेदित्याशयः॥

अयक्ष कम उपरिभीमतं छेऽपि नेय इति शिल्पसमयः। एवं प्रत्यावरणं प्रतिभीममनेकवातायनसहितसद्नान्तस्सद्न-तदन्तस्सद्नकल्पनादिकं च कृत्वा तेषां सद्नान्तस्सद्नादीनां चतुर्व्विपि दिग्भागेषु तद्गितस्थशालाप्रवेशनार्थं द्वारद्वयस्थापनं कार्यम् । एवं तत्र तत्रान्तिकस्थसद्नकल्पनेष्विप प्रवेशाईद्वार-स्थापनमवद्यङ्करणीयिमत्याशयः॥

किन्न तत्र तत्र सञ्यापसञ्यभागयोध्यत्वरसभीपे स्थले कल्पितमहाद्वारपुरे।भागे वेदिकाङ्गणसहितश्चद्रशाला च निर्माप-णीया। अपि च तेषु सद्नेष्वेकस्मिन्सद्ने काष्यपाठाभ्यासः

#### परीक्षास्थानसंयुक्तां क्लप्ताभ्यासगृहां तथा।

सदनान्तरे पुराणपाठप्रवचनं, सदनान्तरे वेदपठनमन्यत्र सदनान्तरे तर्भपाठाभ्यासः सदनान्तरे व्याकरणपाठाभ्यास इत्यादिक्रनेण तेषां बहूनामपि सदनानां साफल्यं बोध्य-मित्याशयः। किञ्चात्र विद्याशालायां शिल्पशास्त्रकारक्रतन्यमः कोऽपि विद्यते। यथा—पूर्वोक्तरीत्या विद्याशालाकल्पने पञ्चभीम-निर्माणे भूमिभागकल्पितप्रथमभीमसदनेषु सङ्कार्णवर्णज्ञानामेव नानाविधविद्याभ्यासः कार्यः । द्वितीयभीमसदनेषु शुद्राणां पाठाभ्यासस्तद्वपरि तृतीयभीमतले वैदयानां, तदुपरि चतुर्थ-भौमतले क्षत्रियाणां तदुपरि पञ्चभौमतले विप्राणामिति क्रमेण जाति-पूर्वकाभ्यासक्तमः कथित इति मतान्तरमत्र स्फुरित नयविदा-मिति ।।

किञ्चात्र विद्याशालायां प्रत्यावरणतलं प्रतिभामतलञ्च तत्ताद्विद्यार्थिनां पिठतपाठ चिन्तनचर्चाशालां च काचित्स्थापयेत् । तथाऽऽवरणस्य मध्यस्थले कचित् श्लुद्रशालां वा मण्टपं वा विरचय्य तत्र नानाशास्त्राभ्यासादिसंप्राप्तकीशालानां विदुषां वादस्थानमासनान्वितं रचयेत् ॥

किञ्चाल करूपने स्थलान्तरे उपरिभीमभागे वा तत्तस्काछो-चितपरीक्षाशालाञ्च स्थापयेत ॥ नानाभेदयुतां भूपो राजधान्यां प्रकल्पभेत् ॥ ९॥
विमानाशिखरोपेतां नानाचित्रमनोहराम् ।
सर्वारुंकारसंयुक्तां पूर्वमण्टपशोभिताम् ॥ १०॥
सह मङ्गलघोषेण लोकक्षेमाय भूपतिः ।
स्थापयेच्छिलिपाभिर्विद्याशालां शुभम्रहूर्तके ॥ ११॥
इति विश्वकर्भप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे
विद्याशालालश्चणकथनं नाम
चत्वारिंशोऽध्यायः ॥

किञ्चेतादशलक्षणान्वतां पञ्चभौमकल्पनोपेतां नानाशास्त्राभयासयोग्यां विद्याशालां भूपालादिक्षत्रियाः तत्र तत्र नगरोत्तमेषु
राजधान्याञ्च स्थापयेषुः । किञ्चेतादशिवद्याशालायाः प्रथमद्वारस्थापनन्तु मङ्गङ्गवाद्यवादनादिपूर्वकं शुभे मुहूर्ते करणीयम् ।
किञ्च तादशप्राथमिकद्वारस्य नातिदूर एव प्रदेशे चतुर्भिरष्टभिर्वा
युग्नपादकभीसुरमितिवशालं पूर्वमण्टपञ्च नानालङ्कारोपेतं
स्रिविमानशिखरं स्थापयेदित्यु गदेशः ॥

किञ्चेतादशपूर्वमण्टपान्वितामिमां पाठशालां मध्यमा-धिष्ठानोपि मण्टपरूषां वा शालारूपां वा नानासुषिरकरूपन-भासुरां स्थलानुगुणदैद्दर्याद्युपेतां प्रकरूप्य एतस्यादशालायारसर्वतो दिश्मागेषु रसालपनसपूगकदलीमालनीकुन्दादिप्रवृद्धिक्क कार्यास्था

# अथ सङ्कीर्णभवनलक्षणकथनं नाम एकचत्वारिंशोऽध्यायः ॥

# सङ्कीर्णभवनं स्थाप्यं ग्रामेषु नगरेष्विप ।

श्रीमद्वारमी किमहर्षिणा प्रतिपादितरीत्या शालामुखभागस्थलं जलसेकादिमनोहरस्य प्रकरपयेदिति सङ्घहेण विद्याशालालक्षण-मुक्तं क्रेयम् ॥

> इति श्रीमदनन्तक्रष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां विद्याशालालक्षणकथन नाम चन्वारिशोऽध्यायः ॥

#### एकचत्वारिंशोऽध्यायः॥

एतावता प्रबन्धेन प्रायशो प्रामाणां, नगराणां, दुर्गाणां, किन्निन्तृपभवनकल्पनीयकल्पनानाञ्च लक्षणानि प्रतिपादोपरि विशेषतो वक्ष्यमाणमानवभवनशालाद्यान्तरालिककल्पनाविशेषल्क्षणप्रकारं प्रतिपादियितं आदो किन्द्रमामादिषु स्थापनीयसङ्काणभवनलक्षणमनेनैकचत्वारिशाध्यायेन व्यनक्ति — सङ्काणि-भवनिमल्यादिना । नातिधनिकैर्नाल्पधनैर्मानवैः किच्चतुर्धसन्प्रवेमुखविश्वकभेकैलासाल्यप्रामादिषु वा प्रस्तरपुरादिनगरेषु सङ्कीणभवनं स्थाप्यमिति लक्षणवाक्यार्थः । सङ्काणभवनं नाम

#### कचिदिच्छावशात्तुङ्गसुधाद्वारं सञ्चालकम् ॥ १ ॥

िकिमिति चेदुच्यते। यथा — काचित्करूपने भूपालादिभवन शैली कचिदतिधनिकभवनशैली, स्थलान्तरे साधारणमानुषगृहशैली इत्येवं त्रिविधरूपशैलीकल्पनसाहितमेव सदनं सङ्कीर्णभवन-नामभाग्भवतीत्यर्थः॥

एतित्रविधशैलीभेदमपि ऋमेणात्रोदाहरति — किचिदिखादिना । इद्ध्व सङ्कीर्णभवनं हम्येप्रासादकल्पनविद्वशालवास्तुभूमौ वा निष्कुटारामसंवृतभूमौ वा कल्पनीयमिति न
नियमः । परन्तु पूर्वोक्तमामोत्तमनगरप्रतोल्यां महावीध्यां
राजवीध्यां वा पार्थस्थगृहाणां मध्ये साधारणदण्डदशकमारभ्य
द्विद्विदण्डप्रमाणवर्धनरीत्या विंशतिदण्डान्तप्रमाणोपेतं कल्पनं
यथाविभवं स्थापयेदित्युपदेशः । किख्व दैष्ट्यं तु प्रामनगरगृहार्थं
विभक्तस्थलेष्वर्धभागाविधकं वा क्रचित् त्रिपादकमानं वेति
विकल्पः । अयं क्रमः सर्वेष्विप साधारणमानवगृहादिषु योज्य
इति शिल्पसमयः ॥

किञ्चेतादशदैद्यंवैशाल्योपेतस्य सङ्क्षीर्णभवनस्य प्राथिभकं मुखद्वारं तु सारदारुमयमथवा सुधेष्टिकामयं अत्युन्नतप्रमाणं वा स्थाप्यम् । एतेषु सुधेष्टिकामयद्वारेषु कवाटादिसंयोजनतदाधार-भूतायःकीलादिस्थापनिवषयक्रमस्तु उत्तरत्र विचत्वारिंशाच्याये स्पष्टीकरिष्यत इति भावः ॥

# अलिन्दभागे महती ज्ञाला तत्र प्रकीर्तिता । नवरङ्गसमोपेता मध्ये वैवाहिकी मता ॥ २ ॥

किञ्चेतादशप्राथामिकद्वारस्य पुरोभागे पूर्ववेदिकासितं वा तद्रदितं वा शालाकरूपनमवदयं कार्यम् । अस्पादशालायाः पूर्वमुखशालेति व्यवद्दारः । अपि चैतस्याः पूर्वमुखशालाया वैशाल्यं साधारणदण्डपञ्चकमारभ्य दशदण्डावधिकं तद्तुगुणं देध्येप्रमाणोपेतं स्थलं स्वीकृत्य तत्र विश्वतिस्तम्भस्थापनं वा चतुर्विशितिस्तम्भस्थापनं वा षोडशस्तम्भस्थापनमष्टस्तम्भस्थापनं वा साधिष्ठानं दृढं विरचय्य ताद्दशस्तम्भानामुपि सुषिरकरूपनं (कळाळं) निधाय तदुपर्यावरणस्थलं दृढं प्रकरूपयेत् ॥

यदि तस्य सङ्क्रीणंभवनस्य भौमत्रयनिर्माणं तदा तत्पुरतःस्थले एवंप्रकारेण भौमत्रयेऽि भौमद्वारमुखशालाकल्पनं करणीयमिति शिल्पसमयः । एवं पूर्वशालाकल्पनानन्तरं द्वारस्य पश्चाद्वागे
देहलीं साधारणदण्डद्वयवैशाल्योपेतां कृत्वा तदेहलीतरणानन्तरं
महती शाला त्रिभौमेषु वा भौमद्वये वा एकभौमाख्यप्रथमभौमतल एव वा निर्मापणीयम् । अस्याः शालाया विवाहशाला
देहलीशालेति च नामान्तरमुशन्तीति साधवः ॥

किक्कास्था विवाहशालायाः करूपनं तु चतुरश्रं व्यासहीनं वा कार्यम् । चतुरश्रशालायाः साधारणदण्डचतुष्कादिद्वादशदण्डान्तं

# चतुष्क्रटममायुक्तं कल्पनं तत्र कारयेत् । ततश्रत्वरभागाढ्यं भोजनागारमीरितम् ॥ ३॥

दैच्यं तद्वीमिष आयाममानं वरमिति तद्वियेकः । एवमुक्तरीत्या अस्यादशालाया यथेच्छकल्पनेऽपि अवद्यं शालामध्ये नानालं-कृतिभासुरां शुभवेदिकां, ताळ परित ईशानादिकोणचतुष्कभागेषु स्तम्भाष्टकं, चतुःस्तम्भं वा नवरङ्गकल्पनं स्थापयेत्। नवरङ्गकल्पनं नाम कोसलवङ्गशूरसेनमगवादिदेशेषु प्रायशः कल्प्यमानतन्नामक-शैल्या चतुरश्ररूपकल्पनं प्रतिभौमोपरितलं सवातायनचतुष्कं चतुष्कृटसहितळ कचित्सडोलासनमिति विवेकः।।

किञ्चेतादशनवरङ्गकलपनभासुरायाः पूर्वोक्तिविवादशालाया-श्रवुष्वेपि दिक्कोणेषु क्षुद्रगृहचतुष्कं वा तदपेश्चयाधिकप्रमाण-श्चद्रसदनचतुष्कं वाऽवश्यं स्थापनीयम् । यदि तावद्वास्तु-भूभागवैशाल्यं तदैतस्याः विवादशालायाः सन्यापसन्यभागयोः श्चद्राङ्गणद्वयमथवा द्वादशस्तम्भोपतं श्चद्राङ्गणशालाकल्पनं वा प्रकल्पयेदिति । अयञ्च क्रमो विन्ध्यस्थोत्तरदेशेषु अनुष्ठीयत इति केचित् । किञ्चेतादशविवादशालातरणानन्तरं गृहवास्तुभागस्य पश्चिमभागारम्भे चत्वरकल्पनं विधाय तक्षापि चतुर्दिक्कोणेषु श्चद्रगृद्दाणि कल्पयित्वा तेषु गृहेषु महानसमेकस्मिन् गृहे, इतरगृहे भोजनस्थानं, गृहान्तरे पाकिकयोचिततण्डुलसूपलवण- चतुर्विश्वद्द्वारयुर्ते द्वात्रिश्वद्द्वारकन्तु वा । भौमत्रययुर्ते प्रायो नानावातायनान्वितम् ॥ ४ ॥ शावलापटलीयुक्तं कचिदन्तस्सपद्वकम् । नानाचित्रसमोपेतं कचित्युपिरकल्पनम् ॥ ५ ॥ चतुर्दण्डविशालाख्या मध्यशाला शुभावहा ।

मरीचिकादिद्रव्यराशिस्थापनमन्यास्मिन्गृहे काष्ठशूर्पेळ्खळादि-द्रव्याणि च स्थापयदिति तेषां चतुर्दिकोणकृतानां चतुर्णां गृहाणामपि प्रयोजनं द्रष्टव्यमिति भावः ॥

किन्नेतादशलक्षणान्तितस्यास्य सङ्कीर्णभवनस्य पश्चाद्धागे भोजनालयसमीपे चतुरङ्गणोपेतमेकं चत्वरं वा चत्वरद्वयं वा विरचण्य तदनन्तरभागे वापीं कूपं वा निष्कुटन्न कारयेत्। एवं भोजनालयसमीपे तदनन्तरभागे च स्थापितस्य कल्पनस्य चत्वरद्वयाङ्गणभागेषु उपरिभागे शावलकाल्यवकेष्टिकाजालैरावरणं सारदारुफ क्रकापट्टिकोपरि स्थापनीयमिति कानः॥

किश्चात्र सङ्कीर्णभवने एवमुक्तरीत्या कविच्छावलकाख्या.
स्तरण (இक)कल्पनं कवित्सुधेष्टिकामया (இமத்தை) स्तरणकल्पनं चान्यत्र गृहपूर्वभागे भौमत्रययुतभेव कल्पनं च तक्तस्थलानुगुगं स्तम्भरचनाभिक्तिस्थापनसोपानकल्पनचित्रतोरणादिस्थापनपूर्वकं क्रममानं विषमसंख्याहीनं च स्थापयेत्॥

तदर्धमानका पार्श्वशाला भौमेष्विप स्मृता ॥ ६ ॥
सुधादारुकृतस्तम्भचतुष्कं नवरङ्गकम् ।
भौमान्तं द्वित्रिदण्डेन व्यासेन परिशोभितम् ॥ ७ ॥
नानालङ्कारसंयुक्ता ततस्था ग्रुभवेदिका ।
वापीकृपसमायुक्तं चत्वरद्वयभासुरम् ।
सङ्कीर्णभवनं नाम्ना कथितं पूर्वस्रिगिः ॥ ८ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे सङ्कीर्णभवनलक्षणकथनं नाम एकचत्वारिंशोऽध्यायः ॥

आप चात्र सङ्कीर्णभवने प्राथानंकद्वारत्रभृतिनिष्कुटप्रवंश-द्वाराविकस्थलपर्यन्तं कल्पितकस्पने भीमवये चाहत्य संख्यया द्वात्रिंशहारस्थापनमथवा चतुर्विशतिद्वारस्थापनं कार्यम्। न चतुर्विशतिसंख्याया हीनतेति भाव:॥

िक क्रितेषु द्वारेषु प्राथिमकद्वारतद्दनन्तरद्वारमहाज्ञालादिक्कोणगृहोपि भौमद्वाराणि कानिचिद्गितरम्यचित्रादिरचनोपेतान्यन्यानि
साधारणरेखाचिह्नितानि च कृत्वा सर्वत्न दृढसन्धिबन्धकवाटद्वययुतानि प्रकल्प्यानीति शिल्पसमयः ॥

किश्चेदं सङ्कीर्णभवनं यद्युद्यानादिभूमिभागे स्थापितं, यदि च वास्तुस्थलवैशाल्यादिकं तदेवद्भवनपुराभागे श्लद्भप्रमाणकं पूर्व- मण्टपपूर्वशालयोरन्यतरकल्पनमपि श्रेयस इति साधवः । इत्थं-प्रकारेण तत्र तत्र मामेषु मामोत्तमेषु नगरेष्विप नातिधनिकावास-योग्यस्य वाणिज्यकृष्यादिकार्ये।चितनानासदनान्वितस्य सङ्कीर्ण-भवनस्य सङ्महेण लक्षणमुक्तं बोध्यम् ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणकेधिन्यारयायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां सङ्कीर्णभवनस्रक्षणकथनं नाम एकचत्वारिंद्योऽध्यायः॥



# अंथ पताकालक्षणपारिभद्रलक्षणकथनात्मकौ द्विचत्वारिंशत्रिचत्वारिंशाध्यायौ ॥

# द्वारतिर्यक्पद्धिकासु स्तम्भप्रस्तरमौलिषु।

#### ॥ द्विचत्वारिंशत्रिचत्वारिंशाध्यायौ ॥

अथैनयोः कुलकरू स्योद्धिचत्वारिंशात्रिचत्वारिंशाध्याययोः

सकलविधकरूपनाईपताकालभणगरिभद्रलक्षणानि कमेण क्यनाक्त—
द्वारतिर्यक्पद्विकाखित्यादिना । 'पताका वैजयन्तिका' इत्यादिनिघण्डकारवचनन्युत्पिक्किमस्तु कान्यादौ सामरस्यं भजते । अत्र
तु शिल्पशास्त्रे पताकाशन्देन चित्रविशेषरचनादिशैली उपपाद्यत
इति समयः ॥

तस्मात्पताकाशवदाविष्कृतचित्ररचना कस्मिन्या स्थाने प्रकल्प्येत्याकाङ्क्षायामादौ तत्म्थलमाविष्करोति म् प्रामेषु नगरेषु वा भूपालधनिकादिसकलविश्वमानयभवनेष्विप च गृहेषु देवा लेखेषु च सकलविधद्वाराणां या तिर्यग्भूता, अध्यक्षोर्ध्वभागे च स्थितिनती पष्टिका, पष्टिकाश्च दारुमच्यः शिलामच्यश्च कल्पिताः, तासु पष्टिकासु पताकाख्यचित्ररचनां स्थापयेदिति लक्षण-

पत्रं दारुमयसुधेष्टिकामयशिलामयलोहमयादिस्तंभेषु गोपुर-द्वारभवनद्वारादेरुपयीवरणस्थलेषु कचिद्विमानेषु शिखरेषु गृहादि- तिर्यग्दारुषु सोपानपट्टिकासु विशेषतः ॥ १ ॥
दीपस्थानेषु पर्यक्केष्विप शालासु भूमिषु ।
गवाक्षेषु कवाटेषु वेदिकास्वासनेषु च ॥ २ ॥
प्रतिकासपपीठेषु नानावक्त्रेषु मिश्रिषु ।
पताका विविधा योज्या करपनैस्तक्षणैरिष ॥ ३ ॥
ऊर्ध्वमानैरधोमानैर्भूमिमानिश्च वर्तुलैः ।
तिर्यक्कानेश्च विविधः करूपनाहँर्यथाक्रमम् ॥ ४ ॥

शालाभागकित्तदाह्यीपाइनाथितियंक्यमारितेषु तियंग्दारुखण्डातिषु भौमद्वयतलत्तीयभौमतलाधारोहणार्थं कित्तिषु सोपानेषु
ताह्यसोपानवलभीप्रान्तपष्टिकासु तिर्यग्दारुसुस्त्रभागेषु दीपार्थं
कित्रियस्थानविशेषेषु पर्यञ्चे होलामञ्चादिशयनकरूपनेषु विवाहशालादिनानाविध्यालोध्वेभागेषु दृश्यस्थलेष्विलन्ददेहरूयिलन्दचत्वरशालादिकरूपनेषु अधोभूभागेषु अनेकविध्यावास्थकरूपनेषु
विविध्यक्रवाटेषु नानाविध्यवदिकासु विमानेषु नानाविधासनेषु
पूतिकारूयेषु बम्बरेषु नानाविधोपपीठेषु नानामुखेषु मेशिनामकायःकीलघटनयोग्यफलकादिष्विप पताकारचनां कारयेदित्युपदेशः॥

किञ्जैतेषु स्थानेषु तादशपताकायोजनेषु पूर्वोक्तं नवमाध्याये सूत्रादिमानकथनप्रकरणप्रतिपादितं अर्ध्वमानाधोमानभूमानवर्तुछ- मात्वा प्रमाणांविच्छिल्पी पताकां मेलयेत्क्रमात् । शोभार्थमपि रक्षार्थं नानारूपा च सा मता ॥ ५ ॥ मुखं प्रतिमुखं तोला किङ्किणी रेखिका च्छटा । पद्मका कुमुदा दीपा बिन्दुका झपरूपिणी ॥ ६ ॥ नामिका रूपिका कम्पा विरिकास्याऽञ्जना परा ।

मानतिर्यञ्जानारूपं मानपञ्चकमपि तत्र तत्र स्थलकियानुगुणं संयोज्य काचिट्रक् कादिनक्षणेः, कचित् सुधेष्टिकाशकलादिकरूपनैरक्कणकरूपनरन्ध्रमेदनसमीकरणादिभिविविधाकारां तादृशपताकारूयनिर्माणरचनां प्रकरूपयेदिति पिण्डितार्थः। किमर्थमिदं
पताकायोजनमिति चेन , उक्रयते। यथा – पूर्योक्तद्वाराधःपाट्टेकादिस्थानेषु शोभार्थं कचिद्रश्रणदार्ह्योत्पादनार्थं पताकायोजनमिति
भावः ॥

सा च पताकारचना द्वारगवाक्षपयं क्रादिस्थानभेदेन विविधतक्षणमुधेष्टिकादिकल्पनवर्णसंयोजनादिना च विविधरूपा भवति । तेषां सर्वेषां स्वरूपप्रमाणादिकं तक्षकककशकार-दारुकारादिभिरषद्यं ज्ञयमित्युपदेशः ॥

किञ्च तेषु प्रसिद्धनामानि शास्त्रकारोऽत्र प्रतिपादयित —

मुखं प्रतिमुखमित्यादिना । पूर्वोक्तपताकास्त्रक्षं तावत् मुखं,
प्रतिमुखं, तोला, किङ्किणी, रोस्तिका, छटा, पद्मका, इमुदा,

गला च प्रस्तरा वेशा प्रपा पर्यक्किश तथा ॥ ७॥

मदङ्गा पटहा काल्या शैकी छत्रा वरासका ।

मध्यरेखा मध्यतारा प्रान्ततारा सरन्ध्रका ॥ ८॥

दिण्डिका विलिका क्षुभ्या मारा चान्धारिका तथा ।

पुष्पा फला च कुम्भा च दैवी मानुषिकी तथा ॥

ऐरावता च कैलामा शिखरा च विमानिका ।

रिथका तुरगा योधा गजा चन्द्रार्कभाकरा ॥ १०॥

पताका विविधा प्रोक्ता सुनीन्द्रैः शास्त्रपारगैः।

दीपा, बिन्दुका, झषस्वरूपा, नासिका, रूपिका, कम्पा, विरिकास्या, अञ्चना, परा गला, प्रस्तरा, वेशा, प्रपा, पर्येष्क्रिका,
मृदङ्किका, पटहा, काल्या, शौकी, ल्रिजा, वरासका, मध्यरेखा,
मध्यतारा, प्रान्ततारा, सरन्ध्रा, दण्डिका, वलिका, क्षुभ्या,
मारा, आन्धारिका, पुष्पा, फला, कुम्भा, दैथी, मानुषी,
ऐरावता, कैलासा, शिखरा, रिथका, तुर्गा, योधा, गजा,
चन्द्रार्का, भाकरेत्यादिभेदेन शास्त्रज्ञैमीनिभिविविधस्वरूपप्रमाणा
निर्दिष्टा।।

किक्कीतासां पताकारूयानां स्वरूपं प्रमाणादिकं स्थान-भेदश्च शिल्पकार्येव्यमेर्गुरूपदेशेन परम्परया शिल्पनिरीक्षणेन क्रेय इति क्रमः ॥ किञ्चेवमत्र प्रतिपादितमुखप्रतिमुखतोलाकिङ्किणिकादीनां सङ्केतनामभाजामङ्गवङ्गादिदेशभेदेन तत्तत्स्थानिकयाद्योतकानां पताकाख्यचित्रिकियाणां प्रमाणकल्पनशैलीनिर्माणसहकायीयुध-भेदादिकं सर्वमिप शिल्पाचार्यपरम्परोपदेशादिभिरेव झातुं शक्यम्।

किश्च शिलिपभिर्विनाऽन्यैः शास्त्रज्ञेरिप सर्वथा नैतेषां पताकादीनां पारिभद्राख्यलोहकृतिभेदानां च लक्षणादिकं निर्णेतुं शक्यम् । तथापि अस्माभिर्यथामित व्याख्यान-धोरणीमप्याश्रित्य कवित् व्याख्यायते । यथा — मुखनामक-पताकाख्यशिल्यरचना तु पूर्वोक्तद्वारपट्टिकादिस्थलेषु अभिमुख-स्वपातकमं कल्पिता वाजिवारणहं मशुक्रशारिकाहरिणके किगन्धर्व-यश्चिक्तरदेवादीनां मुखसहकटङ्कादिशिल्पर चनेत्यर्थः ॥

एवं प्रतिमुखनायकपताका तु एतादृशवाजिवारणहंसादि - मुखरचना इत्यनं विनैव तत्प्रतिमुखरूपिका । भूतवेतालपिशाचिका- वानरभल्छ्कादिमुखाख्यप्रतिमुखरचना तु देवालयस्तम्भसोपान- वलभीप्रान्तस्तम्भप्रस्तरादिभागेष्वेव स्थाप्या । सर्वथा न मानव- गृहेषु कल्प्येति नियमः ॥

तोलास्यपताका तु तत्र तत्र स्तम्भादिप्रस्तरभागेषु चतुरश्र-रूपं मध्यस्थकुसुमरचनमन्त्यभागेषु द्वित्रिरेखायुतं कल्पन-मित्यर्थः॥

किङ्किगीरूपं चित्रतक्षणं (रूं।) सर्वत्न शिरुपतक्षण-कार्येषु प्रभिद्धभेव । रेखिकापताका तु रेखारूपा निरन्तरकल्पना, कांचांद्ररळकरुगना, कचितिर्यप्रेलासाहतकरुगनत्यादिबहुरूपा प्रसिद्धा । छटा; पद्मका पद्माकारा । कुमुदा कुमुदाकारा । दीपा दीवाकारा । लिन्धुका; झवल्बरूवा एकमस्त्यरूवा, कचिन्मस्य-द्वयरूपा तक्षणकरणादिभेदवती चित्रकरुग्ना । नासिका साहारा शुकादिनासामात्रकल्पना । रूपिका; कम्पा तत्र तत्र कम्पारूय-क्षुद्रप्रमाणतक्ष्णाकृतिः । त्रिरिकास्या; अञ्जना; पराऽतिदीर्धप्रमाण-गोपुरमहीधरादिषु गन्धवीदिचित्ररचना । गला वाजनप्रतिवाजन-मध्यपट्टादिस्थानमध्यरचनीयकरुगनाःखरूपिणी । प्रस्तरा प्रस्तर-रूपवती । वेशा क्षुद्रमोपानरूपिणी प्रवेशस्थलद्योतकचित्रकराना । प्रपा; पर्यक्किका पर्यक्काकारा । मृदङ्गा मृदङ्गाकारकल्यना । पटहा वर्त्तुलाकारपटहरूपवती करूपना । काल्या; शौकी शुक-रूपवती । छत्रा छत्राकारकल्पनवती । परासकाः मध्यरेखा अतिसूक्ष्मदृदया शामार्थकल्पिता मध्यरेखा । मध्यतारा; प्रान्त-ताराकरूपने तु तूलपट्टिनागवाश्रद्धःरफलकादिपु मध्यभागे चतुरङ्गणविभजनवती सकुषुमा सालंहारा करूपनतश्रणाकारा। सरन्ध्रा तत्र तत्र चित्रविशेषेषु समुचितप्रमाणस्थलेषु करणीय-मनोहररन्ध्रान्वितकल्पना । दण्डिकादीनां छश्चणं शिलिपभि-रेवोद्यम् ॥

# तां योजयेयुः शिल्पज्ञा यथाशोभं यथाबलम् ॥ ११ ॥ इति पताकालक्षणकथनम् ॥ ४२ ॥

ऐरावतद्वारभागकस्याणशालापट्टिकादिषु कस्पनीया ऐरावतरूपवती प्रायशस्तक्षणरूपा। कैलासा कैलासादिसशिखरमहीधरकस्पनवती। शिखरा केवलशिखररूपिणी। विमाना केवलविमानरूपिणी। रथिका रथरूपवती। तुरगा तुरगरूपिणी। योधा
सायुधयोधादिरूपभाधुरा। गजा दन्तद्वयसहितगजहरिणसिद्धादिरूपवती। चन्द्राकी चन्द्राकियोर्भण्डलवती कस्पनेत्येवं
सामान्यार्थगुम्भः। एवमुक्तरीत्या नानाविधपताकादिप्रमाणादिकं
तु शिल्पिभिरेव कार्यक्रैरुपदेष्टव्यमिति भावः॥

किञ्जेताहशा पताकाख्यकल्पनाविश्वपरम्परा तु तस तत्र समुचिते स्थले यथा विशेषशोभादाद्धाः दिकं हृदयं भवेत्तथा करणीयिति भावः । किञ्जेताहशपताकाख्यविशेषशोभाजनकरचनाः विना द्वाराणां गवाक्षाणां पर्यक्ष्कादीनां तिर्यग्दारूणां शालाफल-कादीनामपि न सर्वथा मनोहरत्वं स्यादित्यनुभवशास्त्रोपदेशकमो बोध्यः ॥

तस्मादिव्यदृष्टिभिर्मुनीन्द्रैरुदीरितानेतादृशपताकाकरपना-भेदाम् तत्र तत्र चित्रकार्येषु समुचितस्थलेषु तक्षकलोह्कारककश-कारादयो यथाप्रमाणशोभादाक्यं स्थापयेयुरिति सङ्क्षेपेण पताका-सक्षणमुक्तम् ॥

#### अथ पारिभद्रलक्षणकथनम् ॥ ४३॥

पारिभद्रं लोहकर्म कथितं ग्रुनिपुङ्गवैः।
तत्तत्स्थानेषु तद्योज्यं दृढसन्धानसिद्धये ॥ १२ ॥
वारटङ्कादिभिस्तच दार्ढ्यार्थं योजयेद्दृढम्।
तत्त्रोक्तं विविधं लोके तत्तत्कार्यप्रमाणतः ॥ १३ ॥
दारुकारेलोहकारैः कल्पयेत्स्थानयोग्यकम्।
तत्प्रमाणश्च विविधं तज्ज्ञात्वा योजयेद्वुधः ॥ १४ ॥
मिणिका कश्चिका शङ्कः कीला कल्या च कीलका।
मृङ्खला तर्जिनी हस्ता शङ्कला रन्धिका तथा ॥ १५ ॥

अथ पारिभद्रलक्षणमाह — पारिभद्रं लोहकर्मेत्यादिना । प्वमुक्तपताकाकरूपनयोजने किचिहारुपिट्टिकासंयोजने
स्तम्भोपिर बोधिकास्थापनादी चायःकीलादिसंयोजनं विना
न दाढ्यं भवेत् । अयद्ध लोकप्रसिद्धो विषयः । तस्मात्तादशायःकीलादिस्वरूपमेवात्र पारिभद्रपदेनोच्यत इति तत्पदशब्दार्थः । अतो दारुकारलोहकारादिभिरयःकरूपनस्थानेषु अयस्ताम्रपित्तलादिलोहैर्नानाविधकरूपनार्दः कृतो लोहस्वण्डश्रङ्खलादिस्तत्तस्थानेषु योजनीय इत्यर्थः ॥

तदेव विशिनष्टि — मिणिकेत्यादिना । मिणिका (क्षांक) कृत्रिका (क्षांक) शक्रुरिति दीर्षायःपद्गमयः । कीका इ. इ. 62

पद्धिका पद्धका पद्धी बोधिका बोधका बुधा । धारिणी धरणी धारा गलिका कण्ठिका गला ॥ १६॥ चित्रिका चार्गला कुण्ठा विक्षिनी च प्रवेक्षिनी । इत्येवं विविधा प्रोक्ता पारिभद्रिक्षियाईका ॥ १७॥ कवाटद्वारपर्यञ्कडोलास्तम्भासनादिषु ।

तर्पेक्षया बृहद्कितिः । कील्या तद्पेक्षया बृहद्कारा। कीलकाऽतिसूक्ष्मस्वरूपा अयद्शङ्कुरित्यर्थः। शृङ्खला प्रसिद्धा। तर्जिनी, प्वंरूम गत्राक्षक्षद्रद्वारावली कवाटयोर्जिनी तद्दार्क्य-योजिनी तर्जिनीनामभाक् । हस्ता हस्ताकारा अयोमयपाट्टिका, अयोद्धीति केचित्।।

शङ्कुला क्षुद्रक्रकचा प्रसिद्धा । रन्ध्रिका रन्ध्रकारिणी | अथ वा स्थूलकायः रन्ध्रस्थान एव प्रवेशयोग्यायः पिण्डखण्डः स्रशिखरश्चेति केचिन ॥

पटिका, पट्टका, पट्टीत्येतित्त्रविधमपि अयःपट्टकल्पनं स्तंभादिगलस्थानेषु विश्लीणांशनुत्पत्तयं स्थापनीयं परस्परं किचि-देशाल्यादिभेदयुतम् । बोधिकाबोधकाबुधाल्यमेतित्रविधमप्ययः-खण्डकल्पनं तत्र तत्र गवाश्चस्तम्मादिभौलिभागेषु कल्पनीयम् । एवं किचित्स्तम्भादीनामधोमागेषु स्थापनीयायःखण्डमधी धारिणी धरणी धरेति बोध्यम् । एवं गलिका कण्ठिका गला चायोमयी किञ्जिद्देदममाणवनी गुलिकाकारा ॥

ष्वाञ्चन्नकाः अगेला इण्डा वेशिनीः प्रवेशिनीत्याद्यो नामा-

तिर्यग्दारुषु सोपानेष्यपि दार्ह्याय योजयेत् ॥ १८॥ तत्स्यलं मसृणीकृर्याचित्रादीश्च प्रकल्पयेत् । युक्तयाऽन्यदपि तद्योजयं शक्टादिषु शिल्पिभः ॥ नानालोहकृतं भद्रं यथामानं यथाबलम् । तत्तत्स्थानाईकं योजयं देवमानवकल्पने ॥ २०॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र पताकालक्षणपारिभद्रलक्षणकथनात्मकी दिचत्वारिशत्रिचत्वारिशाध्याया कुलकरूपी ॥

विधा अयः प्रमुखलीहकुताः अयः कीलशृङ्खलागैलाद्यः कवाटवन्धन-द्वारफलकावन्धनप्रकृष्कघटन देलाफलका संयोजनस्तम्भसन्धारण – कीलस्थापनयोजनादि हदीकरणकार्येषु यथाप्रमाणं यथावलं यथा-शोभं स्थापनीयाः ॥

इत्यंत्रकारेण तक्षकछोहकारककशकारादिभिभेवनगृहादि-निर्माणेषु रथिशिवकाशकटयानादिकरूपनेष्विप खखकायाँनुगुणं युक्तया तक्तत्थछानुगुणं पताकाकरूपनानुगुणपारिभद्रकरूपनादिकं स्थापनीयभिति सङ्क्षेपेण पारिभद्रछक्षणमुक्तं क्षेयम्।।

इति श्रीमदनन्तक्वणभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> पताकालक्षणपारिभद्रलक्षणकथनात्मकौ द्विचत्वारिशत्रिचत्वारिशाध्यायौ ॥



# अथ महाशालालक्षणविशेषशालालक्षणकथुनात्मकौ चतुश्चत्वारिंशपश्चचत्वारिंशाध्यायौ कुलकरूपैः ॥

तत्रादी महाशालालक्षणकथनम् —

भूभृतां त्राह्मणानाश्च देवानाश्च विशेषतः ।
वैश्यानां श्रूद्रजातानां महाशाला शुभप्रदा ॥ १ ॥

निषेच्या शुभकालेषु त्र्येघोषपुरस्सरम् ।

शिल्पिभः कथिताः शाला विविधाः स्थलमेदतः ॥

#### ॥ चतुश्चत्वारिंदापञ्चचत्वारिंद्याध्यायौ ॥

एनयोरष्याययोश्चतुश्चत्वारिशत्तमपञ्चत्वारिशत्तमयोर्देवानां न्नाद्मणादीनां सर्वेषामपि वर्णानां गृहभवनादिषु प्रकल्पनीयमहा-शालाया विशेषशालायाश्च लक्षणं प्रतिपादियतुं आदौ तिनिर्मिति-फलमाह — महाशाला शुमप्रदेति । सर्वेषामपि वर्णानां एवं-प्रकारेण बहुविधशुभकारिणी काचिन्महाशाला गृहभवनादिष्ववदयं प्रकल्प्या ॥

सा च शाला सम्पूर्णिनिर्माणिनिष्पन्नानन्तरं शुभयोगमुहूर्ते
मङ्गलवाद्यताडनपूर्वकं यजमानगृहपितमुखैः निषेट्येति तत्प्रवेशनकमः सङ्घहेणोक्त इति विवेकः । शालेत्येवालम् , कथं महाशालादिकमिति चेदुच्यते । सर्वत्र प्रामनगरनिर्मितगृहभवनारिषु

एकद्वित्रिचतुःपश्चषट्सप्ताष्टनव स्मृताः । दैवे च मानवे वास्तुभूभागे ग्रुभदा मताः ॥ ३ ॥ पूर्वभागे पार्श्वयोश्च पश्चादेकैव सा मता । तासां मानश्च विविधं ज्ञेयं शिल्पविज्ञारदैः ॥ ४ ॥

किचिदेशिवशेषेषु स्थलिवशेषेषु वा देहलीभागतरणानन्तरमेकां शालां ततः प्रथमद्वितीयचत्वरभागतरणानन्तरमेकां शालामेवं भोजनकूटस्थाने शालामपराख्य प्रकल्पयेदिति प्रन्थान्तरवचन-प्रतीतिबलात । गृहभवनादी साधारणशालानामनेकसंख्याकानां निर्माणे कृतेऽपि विशेषतो ब्रह्मभागे वा शुभस्थले तदपेक्षया अधिकप्रमाणवती काचिच्छालाऽवदयं निर्मापणीया । सेव शुभदा सर्वेषाम । एवं यथाविभवं निर्मिताया अस्थादशालाया एव महाशालेति व्यवहार इति शिल्पकलाविचक्षणाः ।।

तस्मात्पूर्वोक्तरीत्या खखविभवानुगुणं खीकृतवास्तुभूमिके
प्राथमिकद्वारस्य पूर्वभागे वाऽऽहोस्वित्सव्यापसव्यभागयोरुभयोवी
बद्यभागतरणानन्तरं पाश्चात्यभागारम्भस्थले वा इमां महाशालां
अतिमनोहरिश्चल्परचनोपेतां निर्मायास्यां महाशालायां स्वेच्छाधीनं
विवाहाचरणं कवित्समये प्रन्थविशेषपठनादिकमन्यस्मिन्समये
स्मिग्धेरालापनादिकं कुर्वन्कौतूहलभिरतस्यच्छालादेवताप्रसादनमिप स्वीकृषिन् राजत इति शिल्पसमयः । तस्मादेवंप्रकारेण

# विस्ताराधितदर्भार्धितदर्भाधिकयोजनैः ! प्रमाणस्तच विश्चेयं नगरादिषु तन्मतम् ॥ ५ ॥

सौख्यानन्दकारिण्या एतस्या महाञालायाः करुगनद्वयं प्राथमिकद्वारस्य सन्यापसन्यभागयोर्थथामानं विषमकरूपनरिहतं प्रकरुपयेत् ।
तन्मध्ये यथास्थलिभवं द्वित्रिस्त्रप्रमाणवन्मध्यस्थलं प्रायद्यः
सावरणमेकभौमयुतमथवा तत्त्वमानकरूपनोद्यं वा स्थापयेत् ॥

पवं प्रकारत्रयभाभुरस्यास्य करपनस्य किञ्चिद्दूरत एव प्रदेशे पूर्वोक्तपूर्वभवनं वाहनादेरारोहणादिफलकं स्थापयेदिति तत्कमः । किञ्च ताहरापूर्वभवनं विनेव तत्स्थाने एतन्महाशाला-स्थापने एकेव करूपना सुखदेति भावः । एवं ब्रह्मभागकरूपनाविषये ऽपि क्षेत्रा । एवं महासदनभवनहम्येप्रासादादिषु भूपालप्रमुखे-भेहाश्रेयिस्सिद्धये महाशालाया निर्माणमेकमथवा तहुयं करूपनीय-मिन्युपदेशो ेय इति भावः ॥

किञ्च पूर्वतनमहर्षिभिः शिल्पकोविदेश निर्दिष्टप्रकारेण
पूर्वोक्तभवनसद्नादौ पतन्महाशालापेश्रया वैशाल्याधिक्यादिप्रमाणपरिकल्पनानां चित्राद्यलङ्करणविषये किश्चिद्धीनरचनानामन्यासां श्चद्रशालानामपि प्रकल्पनमवद्यं कार्यभेव। कुतः ?
तेषु तेषु समयेषु नानाविधद्रव्यस्थापनशयननित्यमैभिश्विककार्याचरणादिना तत्साफल्यमिति भावः। तस्मात्तादृशश्चद्रशालानाभेकः,

# प्रतिलोमानुलोमाभ्यां द्विविधा सा प्रकीर्तिता । वास्तुलाभवशात्कार्या प्रामादेष्वनुलोमतः ॥ ६ ॥

ह्यं, त्रयमथवा चतुष्कं पञ्चकं षट्कमथवा सप्तकं कचिद्ष्रकं नवकं वा संप्राप्तवास्तुस्थलवे वाल्याद्यतुगुगं नानाभी मभवनादि पु विषमकल्पनादिहीनं स्थापनीयभिति निष्कृष्टार्थः । एतादृश-क्षुद्रशालानामाकृतिश्च विविधेव । कथं? कचिद्दैर्द्याधिका, कचिद्देर्द्याना, कचिद्वतुरश्रमाने पेतेति । एवं पूर्वोक्तरीत्या 'चतुः-पञ्च चतुष्पद्वा ' इत्याद्प्रमाणवचनार्थकमो ऽत्रापि योज्य इति भावः । सर्वो ऽप्ययमर्थो 'विस्तारार्धतद्धी भे दित वचनेन प्रतीयत इति भावः ॥

पवं प्राम्यकल्पनेष्वथवा नागरिकल्पनेषु सर्वेषु संप्राप्तस्थलविभवानुकूलं क्षुद्रशालानां प्रकल्पनविषये संभस्थापनिभित्तिस्थापनोध्यभागनिर्माणादिषु मानाधिक्यं, मानहीनिभित्यादिबहुविधं मानादिकं शिल्पकार्यक्षैः प्रयोज्यमिति भावः । एवं तत्व
सत्र निर्माणेषु कल्पनीयक्षुद्रशालानां मानादिकं सङ्ग्रहेणोत्त्वा
पूर्वोक्ताया महाशालाया निर्माणप्रमाणादिक्रमं स्पष्टमुपदिशति —
प्रतिलोमानुलोमाभ्यामित्यादिना । एतादशमहाशालाकल्पनं
तापस्प्रतिलोमानुलोमकभेदेन द्विथिधं भवति । अत्र तत्कल्पने
विकोमस्याबदेवल्कालाकल्पनाय यात्रसमाणका वास्तुभूमिः

तत्त्रमाणवर्ती भूमि स्वीकुर्यात्त्रतिलोमतः । आद्या दैवेषु ग्रुभदा द्वितीया मानवे तथा ॥ ७ ॥ साधिष्ठाना कवित्स्थाप्या नवहस्तांत्रिकान्विता ।

स्वीकार्येति शिल्पशास्त्रेषुक्ता, तन्मानयुक्ताया एव भूमेः स्वीकरण-मित्यर्थः। अयं तूत्तमः प्रकारो देवमन्दिरेष्ववश्यङ्कल्पनीय इति भावः॥

एवं तत्तत्स्थल। तुक्लकरननकमस्वनुलोम इति भावः। अयक्ष प्रकारश्चातुर्वेण्यसद्नभवनादिषु करननीय इत्युपदेशः। किक्रीतादृशमहाशालायां करपनं तावत्संप्राप्ताधिष्ठानकरपनमेवोत्तम-मिति समयः। तस्माद्स्या मध्यमाधिष्ठानमधमाधिष्ठानद्भाल-मिति भावः। अयक्ष क्रमो ब्राह्मणवैद्यादिजातीनां भवनादिषु योज्य इति भावः।।

क्षत्रियाणां भवनप्रासादादिषूत्तमाधिष्ठानस्योध्वंभाग एदामूं शालां प्रकल्पयेदिति कमः "साधिष्ठाना किचिस्थाप्या नवहस्ता" इत्यनेन मूलवाक्येन प्रतिपादितो क्रेयः । एवं तत्त्रज्ञात्यनुकूल-बहाशालादिकल्पनाधिष्ठानिर्माणं ताविष्ठान्तेत्रतत्वादिदोष-रहितवास्तुभूमो पार्श्वास्थितकल्पनाविरुद्धं कलनीयं इत्युपदेशः ॥

किन्न प्रायो देशेषु एत। हशशालाया अधिष्ठानकस्पनमेव बरमिति कार्यक्रानामभिसन्धिः । कवितु देशेष्वधिष्ठानकस्पनं

# चत्वारिंशत्पदोषेता चतुर्विंशतिपादका ॥ ८ ॥ पादषोडशका वाऽपि मध्याङ्गणसमुज्ज्वला । चतुरश्रायता शाला चत्वरान्तिकभाक्तथा ॥ ९ ॥

विनेव महाशालाविशेषशालानिर्माणमि न दोषप्रसक्तये। परन्तु सुखीन्नत्यशोभादिराहित्यायेति वदन्ति शिल्पिनः । तस्मात्सर्वत्र देशेषु संप्राप्तवास्तुभूम्यनुगुणं, स्वविभवानुगुणं चाधिष्ठानकल्पनत्वदभावकल्पनियम इति च क्रमः । तस्मादिमां महाशालां पूर्वोक्तरीत्या पार्थस्य कल्पनानुगुण्येन दृढाधिष्ठानस्थितां विरचय्य चत्वारिशत्स्वम्भयुतां वा चतुर्विशतिस्तम्भयुतामथवा पोडशस्तमभयुतां प्रकल्पयेदिति शिल्पसमयः ॥

किञ्चेता दशलक्षणान्त्रता महाशाला राज्ञां प्रासादे ब्वेब करूपनीया । तदितरमानवभवनादिषु सति विभवे तद्रीत्या स्थापनं वरम् । वित्तादिशक्तयभावे स्तम्भचतुष्ट्रयस्तम्भाष्टक-स्तम्भद्वादशकभाजां शालानां करूपनमपि भूयसे श्रेयस इति भावः । किञ्च सर्वत्र बाग्तुभूमिषु ब्रह्मभागास्त्र्यमध्यभागस्थित-स्वरस्मीपे यद्यस्थाः शालायाः प्रकरूपनं निणीतं, तदाऽस्थाः शालायाः प्रमाणमायामाधिषयवतः, अथवा चतुरश्रकवदिति तन्मानकथनक्रमः । स्थलान्तरस्थापनिषये तु मण्डलाकार-मथवा पद्यश्रकामष्टाभकां, द्वादशाश्रकां प्रकरूपयेदिति तद्विकरूपोऽपि

भौनान्विता सा संयोज्या पार्श्वाङ्गणसमेयुषी । द्वादश्वाङ्गणमारभ्य द्विद्यङ्कलिवर्धनात् ॥ १०॥ त्रिहस्तं भित्तिविस्तारं स्थापयेन्मानवे गृहे । भूभुजाश्व चतुर्हस्तं पश्चहस्तं तु दैविके ॥ ११॥

शिल्पशास्त्राभिज्ञाभ्युपगत एवेति भावश्व ध्वन्यते ॥

एवं तत्तरस्थलानुगुणं परिकल्पितायाद्दशालाया मध्यभागेऽतिवैशाल्यवदङ्गणमवद्यं कार्यम् । तत्र खल्यङ्गणमागे
विवाहादिसमयेषु दम्पतीप्रभुनीनामास्रनस्थापनं तत्पुरते।
वारनारीनाट्याभिनयादिकमिति च भावः । एवसस्याः
शालाया अतिवैशाल्यवन्मध्यमाङ्गणपरिकल्पनस्य प्रयोजनं
स्पष्टमेयेत्यर्थः । किञ्च तत्पार्थस्थितक्षुद्रप्रमाणांगणस्थापनेषु
दृष्टृणामन्येषाञ्च निवेशनासनपरिकल्पनमिति क्रमः ॥

तस्माद्विशेषतो मध्यमाङ्गणस्थलमधश्चोपरि नानाचित्रमनोहरं नववितानादिभृषितस्त्र रचयेदिति समयः । कि द्वैताहशलक्षणान्वितां महाशालामेक मी मान्वितामथवा विभी म्यां,
पद्धभूमिकां वा यथाविभवं परिकल्प्य, तां परितः पार्श्वाङ्गणस्थलान्तिककल्पनमात्रमेक भी मात्रधिक मेव प्रकल्पे यदिति च शिल्पसमयः ॥

तस्मात्तादशान्तिककस्पनाभित्तीनामायतिरु त्रिहस्तावाधिका

दुर्गादौ हस्तषद्कश्च शिल्पविद्भिः प्रकीर्तितम् । अन्योन्यमधिका वार्शि न्यूना वा सा च भित्तिका ॥ समा सर्वत्र ग्रुख्या हि शाखानां हीनसंख्यका । इति महाशालालक्षणकथनम् ॥

मानवगृहभवनेषु कार्या। राज्ञां भवनप्रासादेषु चतुर्हस्तप्रमाणा।
दैविकप्रासादेषु पद्महस्तप्रमाणा योजनीयेति भावः। किञ्च किच्छिनगरेषु मुखभागे भूपालन्यायवित्पण्डितप्रमुखसम्मेलनार्थं परिकस्पनीयायादशालायाः साधिष्ठानायाः पार्श्वमित्तिविस्तारस्तु पब्हरूनप्रमाणकः कार्ये इति भावः॥

एवं सर्वत्र शिल्पितक्षकक्षकचकारप्रमुखेसाल्कल्पन-दाट्ययोंस्पादनार्थं भित्तिमानं प्रयोज्यमिति भावः । उपभित्तीनां शास्त्राभित्तीनामायामादिप्रमाणं त्वेतद्पेक्षया किञ्चिन्त्यूनमिति समयः । भित्तीनामीक्षत्यादिकं तु सर्वत्र काचित्कल्पने किञ्चिकीनं काचित्समं, काचित्तद्विकमित्यादिकमेणोपर्युपरि कल्पनीयभौम-प्रमाणानुगुकं कार्यमिति भावः । तस्त्रात्कार्यद्वाः स्थपतिप्रमुखाः मानवानां शुभप्रदामिमां महाशास्त्रां पार्श्वस्थकल्पनाविरुद्धं समसूत्र-प्रमाणकोपेतां बानागवाक्षां, बानाहारकां, मङ्गस्त्रवेदिकादि-रचनोपेतां, मनोहरचित्रादिभासुराञ्च प्रकल्पयेयुरिति पिण्डि-तार्थः॥

### थथ विदोषचाालालक्षणकथनम्॥

भौमान्विता तु सा शाला विशेषाख्या प्रकीर्तिता। प्रासादहर्म्यभवनेष्वपि सा योग्यका मता॥ १॥

एवं प्रामनगरादिषु करपनीयभवनसदनालक्कारभूतमहाशालाया निर्माणप्रमाणक्रमं संप्रदेण प्रतिपाद्याधुना कविदिविधनिकानां भूपालानाञ्च हर्म्यप्रासादप्रभृतिषूत्तमकरूपनेषु
करूपनीयाया विशेषशालाया लक्ष्रणमुपपादयित — भौमानिवता त्वित्यादिना । कश्चिदत्र चादयित । यथा — को वा
भेदोऽत्र प्रतिपादितयामेहाशालाविशेषशालापरिकरूपनयोः ?
उभयत्रापि भौमान्वितत्वस्यैव मुख्यलक्ष्रणत्वेन प्रतिपादनादिति ॥

अत्रैवं परिहारइशास्त्रवचनस्वारस्यवेच् भिराकलनीयः।
यथा — तस तु महाशालाकरपने भौमान्विता वेति विकरूपः।
अत्र तु विशेषशालायां तस्त्रैविमत्येकः प्रकारः। प्रकारान्तरन्तु
तत्र तु महाशालानिर्माणे मध्यमाङ्गणस्थानस्योपिरभागमासस्यैव
नानाभौमयुतत्वम्। अस्मिस्तु विशेषशालापरिकरूपने साकस्येन
सर्वेकरूपनानामपि नैयत्येन नानाभौमयुतत्विमिति । तृतीयः
प्रकारस्तु अस्यां किल विशेषशालायां स्वाम्यावासस्यलतत्कलसनिवासस्थलसंमिलितमध्यकरूपनस्यैव विशेषकरूपनासूचकत्वमित्याद्यसमिति तदस्था एव वयम् । अतः पूर्वेकिरीत्या

एकडितिचतुक्कालां तां क्रमात्स्थापयेद्बुधः ।
स्वाम्यावाससमोपेता क्राचिद्धौमेषु सा मता ॥ २ ॥
स्विभित्तेदिक्षिणे भागे स्वाम्यावासः प्रशस्यते ।
रङ्गभागे चोत्तरस्थे तद्गृहिण्यास्थलं मतम् ॥ ३ ॥
चतुष्क्रदसमायुक्ता तथा पृष्ठसभान्विता ।
पार्श्वयोरुभयोर्वाऽपि चाग्रभागे च क्वालका ॥ ४ ॥

धनिकभूपालप्रासादहर्म्यादिषु ध्यापनीयाया अस्या विशेष-शालायाः नानास्तरभभासुरायाः, नानाभूमिकोपेताया मध्यभागे चतुष्कूटसभा कार्या। एवमस्याः शालायाः पृष्ठभागे, पार्थ-भागयोरमतस्त्र मध्यकल्पनोपेतामेव कूटसभां परस्परकल्पना-वैषम्यादिरहितामेकभौमान्वितां वा तदौन्नत्यात्कविद्धीनप्रमाणकां वा प्रकल्पयेदिति क्रमः॥

किन्न प्रायशस्मप्ततलकावधिक लिपतस्थास्य विशेषशाला-परिकल्पनस्य सञ्यभागे गृहपतेरावासस्थानमपरत्र तत्कलत्र-स्थावासस्थानपरिकल्पनमपि शास्त्रचोदितामिति भावः। अयन्न क्रमोऽतिविशालः थलकल्पितविशेषशालाकल्पनिवषयक इति भावः। अथवात्र स्वाम्यावासाई स्थलाभावे तस्य तत्कलसस्य च स्थानं स्वभित्तेदिक्षिणे, रङ्गभित्तेश्चोत्तरे क्रमात्पृथकसंमिलितं वा स्थापनीयमिति भावः। स्वभित्तिनौम शिखरस्थापनस्थलम्। भागद्भयेन निष्कान्तिः प्राक्तित्यग्भागयोस्तथा ।
इति सप्ततलं राज्ञां प्रज्ञस्तं परिकीर्तितम् ॥ ५ ॥
किचिदापोड्यतलं कुर्यादेवं विधानवित् ।
सर्वतोभद्रका ग्राला स्वस्तिका वर्धमानका ॥ ६ ॥
नन्दावर्ता च चरका पश्चधा सा प्रकीर्तिता ।
सर्वतोभद्रमष्टास्यं पणोत्रं स्वस्तिकं भवेत् ॥ ७ ॥
पार्श्वयोः पुरतक्षेत्र वर्धमानं तथा भवेन ।

रङ्गभागस्तु विवाहादिसमये नाट्यप्रदर्शकस्थानमिति तदर्थी बोध्यः । कचिदाषोडशत अभित्यादिः स्पष्टार्थः ॥

एवमत्र प्रतिपादितप्रकारेण स्थळजातिभेदेन च बहुविधानां नानारूपाणां महाशालाविशेषशालाकल्पनानां स्वरूपंतु प्रसिद्धं पञ्जविधं भवति ॥ यथा —

- (१) सर्वतोभद्ररूपका शाला
- (२) खिस्तकरूपका शासा
- (३) वर्षमानरूपका शाला
- (४) नन्धावर्तरूपका बाला
- (५) चरकस्पका ग्राला

एतासां सञ्चणक्च कमात्त्रतिपादयति सर्वतोभद्रमशास-मिस्यादिना । सर्वतोभद्रशास्त्राचाः द्वाराष्ट्रकं कल्पक्किन्। नन्द्यावर्ते मतं पूर्वे पश्चिमे दक्षिणे तथा ॥ ८॥ उत्तरे द्विमुखोपेतं निष्पटश्चरमं मतम् । चरकं देवयोग्यन्तु कथितं पूर्वम्रिरिभिः ॥ एकानेकतलेथिता नानालङ्कारभाष्ठ्ररा । खल्द्रारिकायुता राज्ञां प्रामादेषु विशेषतः ॥ १०॥ डोलास्थानसमायुक्ता कटकम्बलमण्डिता ।

स्वस्तिकशालाया द्वारषट्कं, वर्धमानशालायाः पश्चाद्भागं विना ऽन्यत्र स्थानत्रये द्वारत्रयं, नन्द्यावर्तशालायाश्चतुष्विपि मध्यदिग्भागेषु द्वारचतुष्किमिति क्रमः । 'निष्पटं चरकं मतम्' इत्यत्रायमर्थः । सर्वते। भागेषु भित्तिद्वारकवाटाद्यावरणरहिता चरकाख्या शाला तु न मानववासाही । परग्तु कविल्लीला-विहाराद्ययं देवयोग्येति समय इति ॥

तस्मादस्याः विशेषशालायाः निर्माणं यदि भूपालप्रासादेषु कृतं तदा तत्पूर्वभागे सन्यापसन्यकस्थाने कि चित्खल्दिकारूययोध-प्रहरणस्थापनस्थलं क्षुद्रमण्डपाकारं कृष्टाकारं वा प्रकल्पयेत्। नान्यन्नेति मतिः। अत एवं प्रकारलक्षणान्विताया महाशालायाः विशेषशालायाश्च वधूवरवेदिकासमीपे वा कल्पनमध्यभागे वा, मुखद्वारसभीपस्थले वा विहारहोलास्थानं प्रकल्प्य, सर्वतो भूमि-भागेदन्धःस्थले मस्णीकृते, कविधिनिते सुदुकम्बलैः, कढादि-

### सचित्रतोरणा रम्या लोकानाश्च विधीयते ॥ ११ ॥

इति विशेषशालालक्षणकथनम् ॥
इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे
महाशालालक्षणविशेषशालालक्षणकथनात्मकौ
चतुश्चत्वारिंशपश्चचत्वारिंशाध्यायौ ॥

प्रसारणनानासनस्थापनादिकं च प्रकल्ययेदित्यर्थः । अपि चैवं शालादिनिर्माणे करूपनान्तरलक्षणमानादिकं सर्वमपि स्वयमेबोह्य शिल्पी प्रकल्पयेदिति च भावः॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां महाशालालक्षणविशेषशालालक्षणकथनात्मको चतुभ्यत्वारिशपञ्चचत्वारिशाष्यायौ॥



अथ कल्याणशालालक्षणकथनात्मक पक्चभौम-विधानकम गोपुरविधानकमनिरूपणात्मकाः

### षट्चत्वारिंशसप्तचत्वारिंशाष्टचत्वारिंशाध्यायाः॥

तत्राद्यकल्याणशास्त्रास्त्रणभाह —

कल्याणशाला शुभदा सर्वेषामेव भृतले । तस्मात्तां कल्पयेद्धीमान् शुभकाले शुभस्थले ॥ १ ॥ कनीयसीं मध्यमां वा चोत्तमाङ्कारयेद्वुधः ।

॥ पद्चत्वारिंदासप्तचत्वारिंदााष्ट्चत्वारिंद्याध्यायाः ॥

एवमध्यायद्वयेन महाशालाविशेषशालयोर्लक्षणादिकं प्रति-पादाधुनाऽध्यायत्रयेण सर्वेषामत्यन्तक्षेमवर्धिन्याः कल्याणशालायाः स्वरूपादिकं प्रतिपादयति—कल्याणशाला शुभदेत्यादिना ॥

नन्वत्र पौनरुक्तयदोषप्रमक्तिः; कथं १ पूर्वीक्ताध्यायद्वयप्रतिपादितलक्षणोपेतयोः महाशालाविशेषशालयोरेव वैवाहिकाद्याचरणस्योक्तत्वात , कल्पनान्तरिनर्माणकथनस्य वैफल्यादिति चेन्न ।
तयोविवाहादीनां काचित्काचरणस्योक्तत्वात् । अत्र तु सन्ततं
नैयत्येन विवाहाद्याचरणस्य विहितत्वाच । किञ्च क्षुद्रमामादिनगरराजधान्यन्तासु वास्तुभूमिषु एवं कल्याणशालाकल्पनस्थापनस्य शास्त्रचोदितत्वाद्युक्तमेव पृथक्षल्पनमस्थाइशालाया इति
युक्तं पश्यन्ति प्रमाणकाः । तस्मादिमां कल्याणशालां प्राप्तस्थल-

# प्रासादस्य पुरोमागे द्वारस्थानन्तरस्थले ॥ २ ॥ शालानां मध्यमे भागे पूर्वे वाऽऽवरणस्य तु ।

विभवाद्यनुगुणं प्रामादिषु कनीयसीं, पुरादिषु मध्यमां, नगरादि-पूत्तमां स्थापयेदित्युपदेशः ॥

किञ्चात्रोक्तकनीयसीमध्यमोत्तमशब्दार्थस्तु पूर्वे किरीत्या नगर-पुरवामादिषु दें व्येवैशाल्योन्नत्यस्तम्भस्थापनसुपिरमोमकल्पन-चित्रकलनादिरचनासु कमात्किञ्चित्किञ्चिद्धीनधोतकः । तस्मा-द्रश्याः कल्याणशालायाः प्रामेषु कल्पनीयायाः स्तम्भद्वयमथवा स्तम्भचतुष्कं, स्तंभषद्कमथवा सति स्थलविभवे स्तम्भाष्ठकं स्थापनीयमिति कमः। एवं पुरनगरादिषु स्तम्भवाहुल्योन्नत्यादिकं कमाद्वर्धनीयमिति भावः । रचनान्तरमानान्तरादिकन्तु तत्त-त्स्थलानुगुणं शिल्पप्रमुखाम्स्वयमेवोद्धा स्थापययुरिति भावः ॥

किञ्च तामिमां करयाणशालां कुत्र वा स्थले स्थापयेयुरित्या-काङ्काणं तद्दीस्थलानि निर्दिशति - प्रासादस्य पुरोभाग इत्यादिना। मूपालादीनामतिधानिकानां प्रासादहर्म्यादिकरपनानां पुरोभागे प्रथगेव तामिमां करयाणशालां हृद्धाधिष्ठानकरपनस्थोपि नानागीमान्वितां स्थापयेत । अथवा प्रथमद्वितीयद्वारभागतरणानन्तर-स्थले वा, तद्भागतरणानन्तरस्थले महाभागे चतुष्ट्रीपि दिग्माग-कोणेषु स्थापितानां शालानां मध्यस्थले वा स्थापयेत्। अथवा हम्यांगां सदनानाश्च मृहाणाश्च विशेषतः ॥ ३ ॥ वक्षःस्थले नाभिदेशे कल्पयेत्तां मनोहराम् । मध्यचन्वरभागाट्यां पादरङ्गान्वितान्तु वा ॥ ४ ॥ चतुरश्चां व्यासयुतामुपशालावृतस्थलाम् । चतुरङ्गणसङ्कीर्णां मण्डलाकृतिकान्तु वा ॥ ५ ॥ स्थापयेनमानविध्छिल्पी यथास्त्रप्रमाणकम् ।

ताहशकाल। तरणान न्तरं पूर्वभागक स्पनस्यान्ति मस्यले पूर्वावरण-स्थान्ति मस्यले वा स्थापयेत् । कि चिद्यामादिषु गृहक स्पनस्य यथा भूत्रमानितस्य वक्षः स्थाने वा, कि चित्राभिस्थाने वा, वास्तुनाथ-वक्षः स्थलमागं विना स्थलान्तरे ताभिमां कस्याणशालां नैयत्येन विवाहाद्याचरणार्थं कार्यम् । न तु शयनभोजनसुहत्स लापननाट्य-प्रदर्शनाद्याचरणं कार्यभिति प्राचां व्यवहारी ज्ञायते ॥

तदंतद्युक्तमंत्र धानकभूपालादिमहाभवनहम्यश्रासादादिषु । क्षुद्रप्रामगृहादिकल्पने तु कल्याणशालायामस्यां पूर्वोक्तरीत्या विविधेषु समयेषु भोजनसुहत्सल्लापनश्रमापनोदननाट्यप्रदर्शन-विवाहाद्याचरणानि न दोषायेति मतिः । नवीनानामयञ्च कमोऽर्वाचीनप्रन्थादिषुक्त इत्यलम् ॥

तस्मात्ताभिमां त्रिवाहशालां चतुरश्रप्रमाणोपेतां वा, दैर्घ्यभाजं वा कचिन्मण्डलाकारप्रमाणकल्पनाभाजं स्थापयेदित्यस्याः देवभूसुरभूपालिविद्श्द्रादिगृहान्तरे ॥ ६ ॥
मानयद्ग्रह्मदण्डेन दैवे वाम्तुस्थले तथा ।
प्रासादे भूपदण्डेनान्यत्रान्येन वा क्रमात् ॥ ७ ॥
चतुर्दण्डादिकं तत्र मानं द्वादशकाविध ।
कीर्तितं मुनिभिर्दिव्यद्दाष्टीभिन्तत्वदार्शिभिः ॥ ८ ॥

स्थलिक्तपणक्रमः। एवमस्यादशालायाः कल्पने भवनादिषु
प्रायशः परितश्चतुरङ्गणसम्मेलनमेव कार्यमित्युपदेशः। तदानीमेव
विशेषशोभादिरिति भावः। तस्मादेवं चतुरङ्गणमिलिककल्पनोपेतामिमां विवाहशालां देवप्रामादेषु, भूपालानां हम्येप्रामादादिषु
धनिकभवनेषु, ब्राह्मणवेदयशुद्रादीनां गृहभवनेषु च प्रकल्पयेत ॥

एवं कर ने कोऽपि नियम: । यथा वा — तत्र देववास्तुभूभिषु त्रह्मद्रण्डेन, नृपवास्तुभूमिषु नृपद्ण्डेनान्यत्र च साधारणदण्डेन मानादिकं शिल्पिवरैं: कार्यभिति समय: । अत एताहशदण्डेन मर्वत्र चतुर्दण्डकप्रभृति द्वाद्शद्ण्डकावधि मानं स्वीकार्यमिति प्रमाणकथनकम: ॥

अस्य विशद्यर्थग्त्वेयम् — अत्र द्यामादौ इतरजनगृहादिषु साधारणदण्डचतुष्कादिद्वाद्शदण्डावधिकं, नृपप्रासादेषु भूपदण्ड-चतुष्कादिद्वाद्शदण्डावधिकं, देवप्रासादेषु ब्रह्मदण्डचतुष्कादि-द्वादशदण्डावधिकञ्च कमात्संप्राप्तस्थलानुकूठं मानं कल्याणशाला- एकभागविहीनं वा कविदर्धेन हीनकम् । मानं प्रयोज्यमित्युक्तं स्थपतीन्द्रैः कवितस्थले ॥ ९॥ मानुषी मा च गान्धर्वी दैवीति बहुधेग्ति।

करूपनाय स्वीकायमित्यथेः । एताहश्द्ण्डानां प्रमाणादिकं तूक्त-पृत्रमेव ॥

किञ्च कचित्स्थले एत। हशप्रमाण। दर्धभागविही नत्वेन, कचि-देकभागविही नत्वेन च कर्मनमानस्य विकर्णो ऽवीचीनैः स्थपति-वरैक्दीर्यत इति मूलकारणैवात्र तन्यताविष्करणं कृतं बोध्यम् । तस्मादेताहशप्रमाणकरूपनीयैपा कस्याणशाला तत्त्वेदशकरूपनादि-भेदेन नानास्बरूपा ऽपि मुख्यतदशैलीत्रयशोभिनी परिकीर्तिता वोध्या ।।

यथा — मानुषी कल्याणशाला
गान्वर्वी कल्याणशाला
देवी कल्याणशालेति ॥

अत्राद्या मानुपरैक्षि। कशाला तु विप्रवेदयशूद्रप्रभृतिगृहेषु स्थापनीया । द्वितीया गान्धवंशैलीकशाला तु भूपभवनादिषु स्थाप्या । अन्त्या देवशैलीकशाला तु देवमन्दिरेष्वेव कलनीयेति तत्क्रमः । किञ्चात्र शालासु कि नाम मानुपीशैलीका रचनेत्याकाङ्कायां साधारणदण्डेन मात्वा स्थलस्वीकरणं महर्षि-प्रमुखानां चित्रादिरूपस्थापनिस्थियः ॥

एवङ्गान्धर्वशैल्यां भूपदण्डेन स्थलस्वीकरणं गन्धर्वप्रमुखबिम्ब-

## प्रागुदक्पश्चिमग्रस्था कल्पयेत्स्त्रत्रवेदिभिः ॥ १० ॥ एवं द्वारयुता ज्ञाला स्मृता मञ्जलदायिनी ।

योजनिमिति । अनेनैव प्रकारेण दैविकशैल्यामपि हरिहरब्रद्ध-प्रमुखानां देवादीनां विस्वयोजनिमिति केषांचित्मतम् ॥

अन्येषां स्थपतिश्रेष्ठाणान्तु अत्रोक्तरैग्छीशब्दस्तु न मानव-गाम्धवैदेवादिविम्बस्थापनमुपदिशति । परन्तु साधारणदण्डमानित-स्वस्पस्थलस्वीकरणमेव मानवशैलीकशाला । तद्पेक्षया किञ्चिद्धिक-स्थलस्वीकरणमेव गम्धर्शेशैलीकशाला । तद्पेक्षया किञ्चिद्धिक-स्थलस्वीकरणमेव देवशैलीकशालित ॥

परेपामाशयम् तस्त्रस्थलानुगुणं स्वेच्छाधीनं शाला-कल्पनमेव मान्वशैलीकरचना । भूपालेच्छाधीनं शालाकल्पनमेव गान्धर्वशैलिकरचना । भट्टारकदीक्षितस्थपतिप्रमुखेच्छाधीनं शालाकल्पनमेव देवशैलीकरचनेति । प्रत्यविस्तरभिया मतान्तर-मत्र ने।च्यते । तस्माद्देशभेदेन, कियाभेदेन, स्थलभेदेन, शिल्पकार्योपदेशभेदेन च विविधप्रमाणामिमां कल्याणशालां कार्यज्ञाः यथाप्रमाणं निर्मापयेयुरिति पिण्डितार्थः ॥

किन्न निद्वास्तुशास्त्रादिषु अस्यैव कल्याणशालाकल्पनस्य लक्षणान्तरमुक्तम् । तच तत्रैव होयं विस्तरभयात्रात्र लिख्यत वरस्थानद्वयोपेता स्थानत्रयसमन्विता ॥ ११ ॥ चतुःस्थानान्विता वापि पश्चस्थानान्विताथवा । सार्धदण्डं दण्डयुगं व्याप्तेनयमुदाहृता ॥ १२ ॥ क्वित्तद्धिकं मानमथवाङ्गणकल्पने । चतुष्पश्चषदण्डान्तं स्थलयोग्यं प्रकल्पयेत ॥ १३ ॥

इति । तस्माद्यथाचारिवभवं करूपनीयाया अस्याः कस्याणशालायाः प्राङ्मुखमुदङ्मुखमथवा तत्तत्स्थलानुगुणं पश्चिममुखं प्रकरूपनीयं। इदमेव मङ्गलकरिमिति भावः । सर्वत्र शुभस्थलकरूपनेषु दक्षिणाशाया निषिद्धत्वादिति । एषं शास्त्रोक्तस्थलकारिपतद्वारो-पेतायामस्यां कर्याणशालायां मध्यभागे वधूवरवेदिकासहितं वरस्थानास्यं कर्मनमवद्यं स्थापनीयम् ॥

किन्न कैश्विक्छिलियोः केषुचिद्देशेषु वरस्थानकल्पनमिदं चन्द्रनादिसारदारुमयसुधिष्टिकामयस्तरभचतुष्कोपेतं स्थावरजङ्गमरूपं चतुरश्रप्रमाणकं पूर्वतो विह्नवेदिकोपेतं च कियते यथासंभवकल्पनमादरणीयमिति भावः । तस्मादत्र शालायास्ममुचितस्थले
समसूत्रं तादृशवधूत्रस्थानकल्पनद्वयमथवा तेषां त्रयं, कचित्रतुष्कं
कचित्पन्नकं वा प्रयोज्यम् , नाधिकिमिति । तेषां वरस्थानकल्पनानां प्रमाणन्तु सार्धेकदण्डं वा दण्डयुग्ममथवा किविदण्डानां
व्रथं चतुष्कं, पद्मकं षद्कं वा स्थलवित्तादिविभवानुगुणं
स्थीकरणीयमिति ॥

परितोऽङ्गणभाजं वा द्वारोपद्वारकान्त्रितम् । युग्माङ्गणचतुक्क्षालाकूटकां वा प्रकल्पयेत् ॥ १४ ॥ चतुष्पडष्टदशकद्वादशाधिकपादकैः । धारितान्तरभागां वा महासुषिरकान्त्रिताम् ॥ १५ ॥

किञ्चास्यादशालायाश्चतुर्ण्यपि भागेषु द्वारोपद्वारसंयुक्ताक्रणानां चतुर्कं वा त्रयमथवा द्वयं प्रकल्पनीयम् । अथवा
कचित्स्यादशालायाः पार्श्वयोक्तमयोरङ्गणान्तराङ्गणकल्यनं कार्यमिति
पाश्वस्थकल्पनानुगुणपारकल्पनकमः । एव काचित्याश्चयोः
कूटागारकल्पनं वा कर्तव्यम् । अपि चास्यां शालायां स्थलविभवानुगुणं दाक्तमुधालोहकलितानां स्तम्भानां चतुर्कं, षट्कमष्टकं, द्वादशक्तमथवा पोडशकं, चतुर्विशितिकं, कचिद्वात्रिंशत्कं,
चत्वारिंशत्कं, कचित्तद्धिकसंख्याकमिप स्थापनीयमिति स्तम्भसंख्याक्रमो वोध्यः । स्तम्भस्थापनशैली तु मण्डपलक्षणादिप्रन्थेष्वपि अस्मिन्नेव शास्त्रे स्थलान्तरेपूक्तकमतो गुरूपदेशतश्च
सक्षकादिभिर्क्षेयिति समयः॥

एवमत्र कल्याणशालायां स्तम्भभ्थापनानन्तरं तेषां स्तम्भानामुपरिभागेषु क्षुद्रबृहत्त्रमुखान्धारिकापरिकल्पनं कृत्वा तदुपरि कल्पनाच्छादनं प्रकुर्युः। अथवा भवनहम्यीदिषु किचित्तेषां स्तम्भानामुपरि भौलिभागेषु सुधिष्टिकालेपनादिना

भागतये कुड्यभाग्वा द्वयोरेकत वा किचित्।
शृङ्खलाकीर्णिता वापि दारुपट्टान्विताऽथवा ॥ १६॥
नानाकल्पनसंयुक्ता सम्मुखस्थितशालका।
नानालङ्कारसंयुक्ता युग्मायुग्मगवाक्षका ॥ १७॥
संयुक्ता वा वियुक्ता वा कल्पनीया दढान्तरा।
सममाना समीन्नत्या शिलालोहादिकस्थला ॥ १८॥

दृढ सुषि रकरपनं विरचण्य तदुपरि भूमिकायोजनं यथाविभवं स्थापनीयमिति विकरूपः । एवं क्वचिद्स्याः करुयाणशालाया उपरिभागे भीमस्थापने तेषां भीमानां भागत्वयेष्वथवा भागद्वये सगवाक्षकुड्यस्थापनं कार्यम् । आचरणिमदं पृथक्करपनिवषयक- मिति भावः ॥

अय पार्श्वस्थकरूपनाविरुद्धकरूपनेषु चतुरशालादि-मध्यकरूपने चास्याः करयाणगालाया उपारे भौमस्थाने द्वारमागं विना अन्यत्र परितः शृङ्खलायोजनं वा दारुपट्टिकाघटनं वा स्थापनीयमिति क्रमो क्षेयः॥

किञ्चास्यां शालायामधश्च भीमानामुपरि युग्मयुग्म-गवाश्चन्थापनं वा, एकैकगवाश्चन्थापनं वा कारियत्वा प्रथमभीभे द्वितीयभीमादिष्वपि पूर्वभागे चतुरष्टकस्तम्भभासुरां मुखशास्त्रां स्थापयिस्वा नानाचित्रकस्पनादिकमपि प्रकल्पनीयम् । किञ्चास्था- तत्र कल्याणशालायां पञ्चभौमविधानकमः—

किचिद्भूपालहर्म्येषु प्राप्तादे वा विशेषतः ।

तां पञ्चभूमिकोषेतां कल्ययेतसूत्रविद्वुधः ॥ १९ ॥

भौमशालासमां वापि किञ्चिन्नयूनप्रमाणकाम् ।

इज्ञालायाः किञ्चिद्येन्नत्याधिकयकस्पनं विरचय्य पार्श्वजालासु सर्वास्विपि विषममानादिरहितं, चित्रादिभासुरं कल्पनञ्च संयोजनीयमित्यर्थः॥

### ॥ सप्तचत्वारिशाध्यायस्य व्याख्या ॥

यथैवं धनिनां हर्म्येषु, भूपालानां प्रासादादिषु विशेषत-श्चित्रादिभासुरां प्रकल्पनीयाभिमां कल्याणशालां भौमत्रयोपेता-मथवा, भौमपञ्चकभासुरप्रकल्पनां प्रकल्पयेत् । तत्रापि कोऽपि विशेषः। यथा—अस्याः कल्याणशालायाः प्रथमतलनामकभूस्थल-प्रकल्पनस्य यावद्विशाल्यदैर्घ्यप्रमाणं कल्पितं तावल्मात्रमहितमेव प्रायशः कल्याणशालाया उपरिभौमतलं प्रकल्पनीयम् ॥

किचनु प्रथमभौमस्य वैशाल्याचाधिकयं कृत्वा, हितीय-मृतीयभौमेषु तद्येक्षया प्रथमभूमिप्रमाणापेक्षया किञ्चिन्न्यून-प्रमाणपरिकल्पनं वा योजनीयमिति तत्कल्पनप्रमाणविकल्पो क्षेत्रः । सर्वथाऽस्यादशालायाः प्रथमभौमप्रभृति भौमान्तिकस्थला-

#### 1. सप्तचत्वारिंशाध्याय आरभ्यते

# पार्श्वहर्म्यसमोपेतां पार्श्वभागाङ्गणस्थलाम् ॥ २०॥ पूर्वशालासमोपेतां वातायनशतादृताम् ।

स्धिकं पार्श्वभागेषु काचित्पुरतश्च पार्श्वहर्म्याख्यमुपहर्म्यकल्पनं कल्पनीयम् ॥

किञ्च ताहशोपहर्म्यकरूपनस्य शालायाश्चाविरुद्धभित्त्यादिस्थापनं द्वारोपद्वारसंमिलितक्षुद्रमदनहृषं वा करूपनं स्थापनीयमिति भाव! । अथवा कचित्ताहशोपहर्म्यकरूपनाभावे ऽस्थाइशालायाः पार्श्वशालाङ्गणकरूपनं वा नानास्तरभयुतं स्थापनीयमित्यर्थः । एवं तत्र तत्र गृहपतिस्थपित्रमुखवाञ्छानुगुणं
पार्श्वशालापार्श्वाङ्गणादिकरूपनिनर्माणे छनेऽपि प्रायशोऽवश्यमस्याइशालायाः पुरोभागे नानावातायनादिभासुरं पूर्वशालाकरूपनं
करणीयमित्युपदेशः॥

इदं प्रासादादिषु पृथक्षत्यतकस्याणिनर्माणलक्षणिनिति
शिल्पसमयः । किञ्च पूर्वोक्तरीत्या प्रामनगरादिषु प्रथमद्वितीयद्वारभागतरणानन्तरस्थानेषु ब्रह्मभागादिषु करूपनीयकस्याणशालानिर्माणविषये तु सति स्थलादानुकूलसंभवे क्षुद्रप्रमाणका वा
पार्श्वशालानिर्मितिदशस्ता । तद्दभावेऽपि न दोषायति साधवः
शिल्पिक्तियाविदः ॥

तस्मात्सर्वथाऽस्याः कल्याणशालायाः कल्पने पार्श्वहर्म्य-शालापार्श्वाङ्गणादिकल्पनाविरुद्धप्रथमभौमनिर्माणं कृत्वा तदुपरि तले तले डोलकं स्यात्रानाचित्रमनोहरम् ॥ २१ ॥
क्टमण्टपवैमानमानकं तत्प्रकीर्तितम् ।
मध्यभागं विद्यालाढ्यं समं वा पार्श्वकल्पनम् ॥ २२ ॥
पादसन्धारितं वापि महासुषिरधारितम् ।

पूर्वोक्तिप्रमाणकं द्वितीयतृतीयपञ्चकावधि तलकरूपनं क्रमाहृढभिक्ति-बन्धनादिकं कारियत्वा तत्र प्रतिभीममारोहणस्थलं सोपानादि-करूपने।पेतं स्थापयेन् ॥

किञ्चात्र कल्याणशालाया उपरिभागे कल्पितस्य निर्माणस्यो-परिभागे कूटाकारकल्पनं वा यथाभिकाचि, यथाप्रमाणं नानाचित्र-मनोहरं प्रकल्पनीयम् । किञ्चैवंप्रकारेणात्र कल्याणशालाया उपरिभौमप्रकल्पने भृतलभौमाख्यप्रथमभौमस्थले यया रीत्या मध्यभागे वैशाल्याधिक्यं प्रयोजितं तत्समं किञ्चित्रयूनं वा प्रयोजियत्वा तस तस पाटादिसन्धारितमन्तिमभागेषु दृढभित्ति-रचनं च प्रकल्पयेदित्यर्थः ॥

एवमत्र कल्याणशालाया उपरिभागे भौमस्थापने क्रमः किटश इत्याकाङ्कायामाह — सुषिरधारितिमिति । यदि कल्याणशालाया आद्यभूमिके भूतले दारुमयस्तम्भस्थापनं तिह पपरिभूमिकभागेषु तन्मयस्तम्भस्थापनमेव (दारुमयग्तम्भस्थापनमेव) कार्यम् । एवं

## द्विदण्डं वा त्रिदण्डं वा नेष्यतेऽतः परं बुधैः ॥ सर्वेपां प्राङ्मुखं शस्तं भूपालानामुदङ्मुखम् ।

कचिदादिभूमिकतले सुधेष्टकामयस्तम्भस्थापनमेव तदोर्ध्वभूमि-करूपनेषु दारुमयस्तम्भस्थापनं वा लोह्चटितस्तम्भस्थापनं वा करूप्यतामिति समय: ॥

एवं कचिदादिभूभिकतले सुपिरमयस्तम्भकल्पनं (सुपिर=
कार्यकां) कृतं तदोध्वभूभिकतलेषु सुधामयदारुमयलोहमयादिस्तम्भान्यतमकल्पनं वरं दार्ह्यशोभाद्ये, न तु आद्यभृभितले
दारुस्तम्भकल्पन कृत्वोपरिभूमितले सुप्परम्तम्भस्थापन श्रयसं
दार्ह्यशोभाद्य इत्यर्थः । तस्मान्मानविदः स्थपतितश्चकवराः
स्तम्भस्थापनादिक्रमं सर्वत्र ज्ञात्वा तदनुगुणमस्थादशालाया उपरिभूभिषु यथासीकर्यं स्तम्भस्थापनं कृत्वा दृढं तलं कल्पयेयुरिति
शास्त्रोपदेशः ॥

किन्न सर्वत्रैवं स्तम्भस्थापने प्रतिस्तम्भतलं मध्यभागवैशाल्यं तु साधारणदण्डद्वयं वा किच्दण्डत्रयं वा यथास्थलविभवं योजनीयम् । नातः परं मुनिभिरुदीरितिमिति भावः । तेषु कल्पनदाट्यां वर्थमेवैवमुपदेश इति भावः । एवं तत्र तत्र स्थल-विभववाञ्छा चनुगुणमेकभौमोपेतं वा नाना भूमिकोपेतं वा कल्याणशालायाः कल्पनं विरचय्य तस्याश्शालायाः मुख्यं मुख-द्वारं प्राङ्मु वं स्थापनीयम् । इदं विप्रवैश्यशूद्रमङ्कीर्णवर्णा दीनां

जङ्गमस्थावरक्षेमकल्पनं डोलकस्थलम् ॥ २४ ॥ करभित्तिसमायुक्तभित्तिसोपानकल्पनम् । कल्पयेन्मतिमान्युक्तया सर्वतस्समञ्ज्ञकम् ॥ २५ ॥ सन्यापसन्ययोगिमस्त्वथवाऽत चतुःस्थले ।

सर्वेषामित गृहेषु मङ्गलप्रदांनांते भावः । क्षत्रियाणां प्रामाद-कल्पितकल्याणशालाया मुख्यद्वारकल्पनं तृदृङ्मुखमेव कार्यम् । तत्तु तेषां ग्रुभकरमिति भावः । वासवदिग्द्वारकल्पनमि तेषां ग्रुभादय इति समयः ॥

एविभमां शालां वाञ्छानुगुणं प्रकल्प्य पूर्वोक्तवरम्थानसमीपे किचिद्स्याः कल्याणशालायाः मध्यभागे वा किञ्चेतादृश्डोलाद्दिः समीपे वा मङ्गल्डोलास्थापनं कार्यम् । किञ्चेतादृश्डोलावीजनस्थानन्तु केनचित्कल्पनाविशेषेण संयुक्तं कचिद्धनिकभूपालभ्यानादिषु स्वापनीयभिति शिल्पमंप्रद्रायः । स च कल्पनाविशेष-स्तत्तरभ्यलानुगुणं कल्पनीयो जङ्गमन्थावर्रू पको द्विविधः । जङ्गम-स्तपन्तु चन्द्रनादिद्यक्त्वण्डफलकाघितकल्पनात्मकः । स्थावर-स्तपन्तु सुधिष्टकाञ्चतकल्पनात्मकः । एवंपीत्याऽत्र शालान्तः-कल्पनीयडेल्लास्थानकल्पनाविशेषस्तु क्षुद्रप्रमाणकः क्षुद्रमण्डपत्तस्य इति होयः ॥

अपि चैवंलक्षणोपेताया अस्याः कल्याणशालाया आदि-

वलभीतोरणोपेता मार्गस्योपित वा तले ॥ २६ कारयेनमध्यमान्तं वा भित्त्यन्तं वा विश्लेषतः। \* तत्र कल्याणशालायां विमानगोपुरविधानक्रमः प्रायः प्रासादके राज्ञां विमानं तत्र कारयेत ।

भूभिकतलाहिनीयभूभिकतलारोहणार्थं चतुर्ध्वेषि भागेषु, अथवा सन्यापमन्यभागयाः सारदारुफ इकासुधाष्ट्रकादिविरचितमापान-स्थापनं कार्यम् । तेषां सोपानानामन्तिकस्थलेषु मर्वत्र पतनभीत्यादि-निरासाय पूर्वोक्तरीत्या शृङ्खलादारुखण्डादिकराभिक्तिस्मादि संमुखरहितं समसूत्रकन्यामं विषमरचनाद्दीनं बलभीतोरण-चित्रादिकं योजयेत् । कल्पनीयकल्पनान्तररचनान्तरादिकं तु शिल्पिभः स्वयमेय युक्तया ज्ञात्वा, तत्र तत्र तलपार्श्वस्थकल्पना-नुगुणं करणीयमिति सङ्ग्रहेण भामकल्पनकमः प्रात्पादिनः ॥

#### ॥ अप्रचत्वारिशाध्यायस्यास्या ॥

एवमत्र कल्याणशालायां भूमिकाम्थापनकमं सङ्ग्रहेण प्रतिपाद्याधुना किचेदेतन्मौलिस्थाने कल्पनीयिवमानगोपुरादि-स्थापनस्थलकममाह — प्रायः प्रासादक इत्यादिना । यथा वा कस्याणशालानिमाणेन सदनादेमें क्रलावाप्तिः, तथैव विमानादि-निर्माणेन तस्याः कल्याणशालायाः मङ्गलशोभावाप्तिरिति प्राचां

<sup>\*</sup> अश्वाकत्वारिंशोऽध्याय आरभ्यते ।

मागधेष्विप पाश्चालेष्विप कालिङ्गिकेषु च ॥ २७ ॥
पूर्वद्वारोपिर स्थाप्यं तिद्वमानं मनोहरम् ।
आस्थानमण्टपस्योध्वें चूलीहर्म्यस्य मौलिषु ॥ २८ ॥
कल्याणशालायाश्चोध्वें राज्ञां मन्दिरक्रटके ।
किचिद्देवगृहस्योध्वें भागे वा मङ्गलप्रदम् ॥ २९ ॥
विमानकल्पनङ्गार्थं शिखरेणापि भासुरम् ।
वर्तुलश्चतुरस्रं वा व्यासाधिक्यं द्विदण्डकम् ॥ ३० ॥

महर्षीणां व्यवहारं मनसि निधाय ताहशिवमानादिस्थापनस्थलं कमशो व्यनक्तीत्यर्थः । यथा — मागधिकेलीनिमीणरीत्या, पाछ्वालकलपनरीत्या, कालिङ्गशैलीरचनारीत्या, धानिकानां, भूपालानाञ्च सदनहर्म्यप्रासादादीनां प्राथमिकद्वारस्य पुरोभागे वा तद्वारस्थे।पिर मौळिकलपनस्थाने वा कल्पनालङ्कारभूतिवमानगोपुरादिकं मनोहरकलपनं निर्मापणीयम् ।शैल्यन्तरे त्वास्थानशालामण्डपमौलिभागे वा चन्द्रशालामौलिभागे वाऽत्रोक्तकल्याणशालाया भृभितलानामूर्ध्वभागेषु पट्टमहिष्यावासस्थानग्योग्परिभागे वा कचिद्गृहदेवतामन्दिरभौलिभागे वा नानाशिखरोगपरिभागे वा कचिद्गृहदेवतामन्दिरभौलिभागे वा नानाशिखरोगपतं विमानरूपं, क्षुद्रगोपुररूपं कल्पनमवद्यं कार्यमिति लक्षणन्वाक्यार्थः ॥

तम विमानगोपुरकरुपनं ताबद्धःस्थितनिर्माणप्रमाणानुगुणं

नानातलसमोपेतं गोपुराकृति वा क्रांचत ।
हस्तायामं मध्यतलं हिहस्तं पार्श्वपद्दिकम् ॥ ३१ ॥
क्षुद्रान्धारिकया युक्तं वलभीतोरणान्त्रितम् ।
मुखपद्दिकया युक्तं नानाचित्रमनोहरम् ॥ ३२ ॥
देवगन्धविच्हानि मातृणां चिह्नकानि वा ।
योजयनमितमाञ्ज्ञिली द्यालामोलिविमानके ॥ ३३ ॥

इति विश्वकर्भप्रणीते विश्वकर्भवास्तुशास्त्रे कल्याणशालालक्षणकथनात्मकपञ्चभीमविधानकम गोपुरविधानकमनिरूपणात्मकाः पद्चत्वारिशसस्यत्वारिशाष्ट्यत्वारिशाध्यायाः॥

मण्डलं, चतुरश्रमथवा दीर्धमानयुतं विद्ण्डादिपरिकल्पनानिर्माण-भित्तियुतं नानातलभूषितम् एकह्त्त्वित्तारमध्यतलरन्ध्रान्वितं तत्कल्पनस्थोभयपार्श्वयोद्धिहस्तवित्तारपार्श्वपष्टिकारचनोपेतं गोपुर-लक्षणप्रकरणोत्तरीत्या वलभीतोरणक्षुद्रान्धारिकामुखपद्धिका-चित्रादिभामुरं कल्पनं कल्पनीयभित्यर्थः ॥

एवं क्षुद्रविमानगोपुररूपिनमीणं तु प्रायशः सर्वत्र देशेषु
सुधेष्टिकादिभिरधःप्राप्तक्षुद्राधिष्ठानं क्रमाद्यारिकल्प्य तत्र तत्र
सुखपट्टिकातलेषु देवगन्धर्वप्रसुखिष्टम्यचिद्वानि योजायित्वा
प्रस्तरकण्ठस्थोध्वभागे सुधिष्टिमालोहादिकृतलुपादिशिखरावि

नासाकणमाण्डितपार्श्वकरानमंत्राङ्नुखार्दिरोषहीनां भने।हराकृति मानज्ञः शिल्पी प्रकल्पयेदित्यध्यायत्रयेण सङ्केषतः कल्याणशालाः प्रकल्पनिविधिरको होयः॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणभीधिन्याख्यायां विश्वकर्भवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

कल्याणशालालक्षणकथनात्मकपञ्चभौमविधानकम-गोपुरविधानकमनिरूपणात्मकाः पट्चत्वारिश-सप्तचत्वारिशाष्ट्चत्वारिशाध्यायाः॥



## अथ रङ्गकालालक्षणकथनात्मकः एक्तोनपश्चाकोऽध्यायः ॥

प्रासादस्य पुरोभागे स्वास्थानस्य तु दक्षिणे । मन्त्रिसेनेयभवनपार्श्वे वा पुरमध्यमे ॥ १ ॥

### पकोनपञ्चाकोऽध्यायः ॥

अथासिन्नेकोनपञ्चाशाध्याय रङ्गकालानिर्माणक्रमं विशिनिष्ट प्रासादस्येत्यादिना। रङ्गकाला नाम नाटकप्रदर्शनाईस्थलविशेषः। रासकानां सर्वेषा जनाना भावुककुशालवन्दप्रमुखः
पूर्वतनपुरुषचरित्राभिन्यप्रदर्शनादिवशादानन्ददायिन्यास्तस्या रङ्गशालायाः स्थापनस्थलानि कानीत्याकाङ्कायां तानि निर्दिशति —
प्राप्तादस्येत्यादिना।।

' द्विसहस्रजना यत्र तत्थळं रङ्गयोग्यकम् ' इति वचनात् प्रायकः पुरनगरादिषु स्थापितस्य भूपाळप्रासादस्य पुरोभागाच्य-मुखचत्वरस्थळस्य सञ्यभागस्थळे वाऽपसञ्यभागस्थळे वा वासिमां रङ्गशाळां निर्मापयेत । अथवा भूपाळप्रासादस्यान्तस्थळस्थापितस्या-स्थानस्थळाख्यकद्वपनविशेषस्य दक्षिणभागे स्थापयेत ॥

आहो सित्सि चिवसेनानास कहर्म्य करपनस्य पार्श्वश्चे समुचित्रे स्थापयोदिति स्थलानुकूल्विकलपः । अन्नोक्तमनिद्धादिहर्स्य-

### मध्यसद्मसमीपे वा मेलनस्थानकेऽपि वा । राजनीथीमुखान्ते वा शृङ्गाटकतलेऽथवा ॥ २ ॥

करपनशब्दस्ताबङ्गपालप्रासादस्यावरणस्थलेषु स्थापितकरपनिवेशप-द्योतक इति भाव: । अनेन मुख्यते भूपालतन्महिष्यादिभिरुप-सेवनदर्शनयोग्याया राजकीयरङ्गशालायाः स्थापनस्थलनिर्देशः कृत इति भाव: ॥

अथ भूपालेतर जनेंस्सेवनीयपौररङ्गशालायाः स्थापनस्थलं निर्दिशित—पुरमध्यम् इत्यादिना। सर्वतोभद्रादिनगरस्य मध्यभागे समुचितस्थले मानवरङ्गशालां निर्मापयेत्। अथया नगरगर्भ-स्थानाख्यनगरमध्यभागे कचित्स्थापितभ्यालोकनादिमध्यसद्मन-स्सभीपे तां रङ्गशालां निर्मापयेत्। अथवा ताहशकल्पनानिर्माणाद्य-भावे नगरेषु राजवीथीनां, महाप्रतोलिकादीनां वा यत्र संमेलनं संभवित तत्र स्थले स्थापयेत्।।

किन्न नगरादिषु देवन्नासादस्य पुरोभागे स्थापिता, उभय-पक्षहर्म्यका वीथी सिन्निधिवीथीनामभाग्भवति । भूपालन्नासादस्य पुरोभागे स्थापितोभयपक्षहर्म्यका वीथी मुखराजवीथीति व्यवहारः किल । तस्याः मुखराजवीध्या मुखभागे ललाटस्थले वा तामिमां रङ्गशालां स्थापयेत् । अथवा कविन्नगरादिषु शृङ्गाटकस्थल-समीपे स्थापयेत् ॥ रङ्गशालां गीतिशालां विलितां स्थापयेद्धिधः । देवगन्धर्यमानुष्यभागत्रयविभाजिताम् ॥ ३॥ गीतिशाला नाट्यशाला पृथकस्थाप्या कचितस्थले ।

श्रुङ्गाटकस्थलं नाम पञ्चपसंख्याकानां महाप्रतोल्यादीनां मेलनस्थानमिति केचित् । राज्ञः प्रामादस्य पुरःस्थले, राज्ञश्रीथीमुखान्तः स्थले वा महाभेरीमहाघण्टावादनार्थं कल्पितं बहुभौमं स्थलियत्ये । तस्मादेवं निर्दिष्टेषु स्थलेपु समुचितवास्तुभूभागं सङ्गीतशालामण्डपकल्पनामिलितामेव तामिमा रङ्गशालां स्थापयेदिति स्थलनिर्देशिकल्पः ॥

किचन्नगरादिषु भूगलवाञ्छानुगुणं नाट्यशालां, सङ्गीतशालां, नाटकशालाञ्च समुचितस्थले पृथक्षृथक् स्थापयेदित्युपदेशहशास्त्रीयोऽत्रधार्यः । तस्सादेवं निर्दिष्टस्थलेषु यथाभूलाभादिविभवं स्थापनीयाभिमां रङ्गशालां देवभागगन्धर्व-भागमानवभागाख्यभागत्रयेण संयुतां निर्मापयेत् ॥

अत्र कोऽपि कमः । यथा — नाट्यशालासङ्गीतशालयो-निर्माणकमस्तु शास्त्रकारेणानेन विश्वकर्मणा न प्रतिपादितः, प्रन्थान्तरेषु क्रेयः । तस्माद्त्रोक्तकरूपनत्रये नाट्यशालैवाङ्गी; इतरहृयमपि तदङ्गं भवतीति स्फूर्त्या रङ्गशालाख्यनाटकशालाया निर्मितिकममेव स्पष्टमुदाहृतवान् शास्त्रकार इति भावः ॥ चतुर्दण्डं सम्भरभ्य द्विद्विदण्डनिवर्धनात् ॥ ४ ॥ विञ्चइण्डान्तकं मानं प्रतिभागं विश्वीयते । राजधान्यां क्रिचिद्धामे मानाधिक्यन्तु मानुषे ॥ ५ ॥ अथवा यद्दिगुणितं मानं वा नेयमीरितम् । अथवा मण्डलं भागं मानुषं कल्पयद्धधः ॥ ६ ॥

अत एतस्या रङ्गशालाया दैद्यादिप्रमाणन्तु तत्र तत्र स्थलविभवानुगुणं भूपदण्डचतुष्कप्रभृतिविंशतिदण्डान्तं योज्यम् ।
किचिद्राजधान्यां कल्पनीयायां महारङ्गशालायां मानवासनस्थानं
विंशतिदण्डाधिकमपि सौकर्यार्थं करणीयमित्युपदेशः । अत्रैवं
कल्पने शिल्पिनां व्यवहारो यथा— दैवभागे दण्डचतुष्कं प्रमाणं,
मान्धर्वे दण्डाष्ट्रकं, मानुषभागे दण्डद्वाद्शकादीति । एवंविधप्रमाणमानितं रङ्गशालाकल्पनमपि स्ष्टहणीयमेव ॥

मतान्तरमत्न यथा — देवगान्धर्वमानवाख्यभागत्रयमि सममानमेव स्थापनीयम् । तथाऽपि मानवभागे परं द्वितलित्रतल-पार्श्वाज्ञणाविस्थापनं ब्रष्टुणां स्रोक्यिवहम् । तदेव कार्यज्ञानां तोषायेति ॥

स्वमन कल्पनेऽपि कविद्विकल्पः। यथा — पूर्वोक्तदेव-मान्धर्वाख्यस्थलद्वयकल्पनमपि समसूतं वैशाल्योपेतं देइम्पितं स्थापियत्वा मानवासनभृरितं मानवस्थळं मण्डलाकारम् , क्रिक्ट्स- अथवाऽऽवरणस्थानात्के चिद्धौमादिभेदतः । पार्थाङ्गगस्थापनाद्वा महिष्याद्यवलोकनम् ॥ ७॥ यथा स्फटन्तु मर्वेषां तथैतत्कल्पनं वरम् । महाधिष्ठानमयुक्तं नेत्रत्रयसमान्वितम् ॥ ८॥ कल्पनं सुखदं नुगां देवाद्यानन्दवर्धकम् ।

कोणयुतं, द्वादशकोणयुतं वा स्थापनीयमिति । एवं मानवस्थल-करुपनं प्रथमावरणद्वितीयावरणादिस्थापनवशादावरणवलं (स्थलं) संविभक्तनानाभीमसद्दितं पार्श्वतो नानाङ्गणोपेतं, उपरिभीमतलेषु स्थितानामवरोधजनानां यथा स्कुटदर्शनं भवेत्तथाऽविसद्धसूत्र-प्रसारं, विषमदृष्टिविद्दीनं शिल्पक्रमङ्गादिशाल्पिनः प्रकल्पयेयु-रित्युपदेशः॥

किञ्चात्र रङ्गशालाकल्पने दृढमहाधिष्ठानयुक्तमेव।द्यतल-निर्माणं शस्तम् । तत्रापि पूर्वोक्तदेवगान्धर्वभागयोरधिष्ठान-मौत्रत्याधिकयसदितम् । मानवभागकल्पनाधिष्ठानं तु तद्पेश्चया किञ्चिदौत्रत्यहीनं पकल्पयोदिति विकल्पः ॥

एवमधिष्ठानिर्माणकर्म प्रतिपाद्य तदुपरि करंपनीय-निर्माणकर्ममुदाहरति — नेत्रत्रयसमन्त्रितमिरयादिना । नैत्रस्थलं नाम गोपुरद्वारमानानुगुगमहाद्वारामित्यर्थः । तादशनेत्रत्रयेणोपैतं अध्यादशालायाः सुलस्थलं प्रकरूपनीयमिति भावः । एवं नेत्र- दैवेऽलङ्करणं ग्रस्तं गान्धर्वे गानमीरितम् ॥ ९॥
मनुष्यभागे स्थानानि कथितानि सभासदाम् ।
मनुष्यभागस्य पुरः स्थानं वैरिश्चभीरितम् ॥ १०॥
ब्रह्मद्वारन्तु तत्रस्थमखण्डानन्दवर्धकम् ।

त्रयकस्पनभेवाहमहभिकया प्रवेशशीलानां जनानां सौकर्यावहम, एतत्कस्पनशोभाकरं रङ्गशालादेवनानामपि आनन्ददायकभिति च भावः। एनाहशनेत्रस्थानकस्पनं तु पूर्वीक्तदैवनान्धर्वभाग-मध्यतलरेखानुगुणं मध्यनेत्रम्, तत्पार्श्वयोः सव्यापसव्याख्ययोः रिनरह्वयमिति तद्विवेकः। तस्मादत्र रङ्गशालाकस्पने प्रथमनो नेत्रत्रयम्, ततो मानवभागस्तनो गन्धर्वभागस्तनो देवभाग इति विभजनकमः पूर्वीक्तप्रमाणक इति मन्नव्यम्।।

एवं दैवगान्यर्थभागमानवभागकरुपनानिर्माणानां प्रयोजनं किमिति चेनि छुणोति — देवेऽलङ्करणिमत्यादिना । देवभागे नटादीनां तत्तन्नाटकोचितभूमिकालक् कियादिः करणीयः । तद्रथे- मेव करिपतस्य स्थानस्य देवभागव्यवहार इति भावः । एव- मुत्तरत्रापि । किञ्चात्र रङ्गबालाकरूपने गान्धर्वभागे गायकाना- मासनकरूपनं निस्साणमुरळीवीणामदेलादिस्थापनिमिति । एवं मानवभागे सामाजिकानामासनस्थानकरूपनीमिति तद्र्थः ॥

किंचात्र रङ्गशालानिर्माणे मानवगनध्वेभागयोः मध्यतलं

द्वारोत्सेघसमं श्रेष्ठं चतुरंशिवहीनकम् ॥ ११ ॥ मध्यमे द्वित्रिभागे च कन्यसंवृषमोदयम् । (?) गर्भार्धकस्य तद्द्वारव्यासमत प्रकीर्तितम् ॥ १२

ब्रह्मश्यानं कथितम् । तत्रस्थं द्वारं ब्रह्मद्वाराभिति । तादशद्वारेणैव नटादीनां रङ्गवेदिकातलादन्तः प्रवेशनिर्धमनादिकभिति भावः । किञ्चैतादशबद्धारस्य पुराभागे एव रङ्गवेदी कल्पनीया । तस्यामेव वेद्यां नटीनटादया भूभिकाधारिणाऽभिनयादीन् प्रदर्शयेयुरिति कनः ॥

किञ्च पूर्वोक्तत्रह्मद्वारस्य किं वा प्रमाणिमिति चेत्तदाह — द्वारोत्सेधममाभित्यादिना । नेत्रद्वाराख्यस्य प्रथमद्वारस्य यन्मानं कियते तत्ममानप्रमाणयोजनमेव त्रह्मद्वारे वरामित्याद्यः पक्षः। अथवा किचिद्रङ्गशालाकरूपने नेलद्वारप्रमाणं पोडशघा विभव्य तत्र चतुरंशहीनप्रमाणं वाऽत्र त्रद्वारे योज्यम् ॥

अत्र तु कोऽपि करानाविशेषक्रभी यथा — नेत्रद्वारत्रय-स्थापनवदत्रापि ब्रह्मद्वारस्थापनभागे द्वारत्रयं स्थाप्यम् । तत्रापि मध्यद्वारस्य नटादिप्रवेशनयोग्यस्य वैशाल्यादिप्रमाणाधिक्यं योज्यम् । इतरयोद्वीरयोः शोभाजनक्योः किञ्चिद्धीनप्रमाणयोजन-मिति । अथवा कचिद्त्र रङ्गशालायां देवगान्धर्यभागयोगीव-देशाल्यं तन्मानवदेव तद्धमानकं वाऽस्य ब्रह्मद्वारस्य कल्पने रङ्गवेद्या समायुक्तं स्थलमेतिनगद्यते ।
गायकानां स्थानकं वा निस्साणातोद्यभूमिकम् ॥ १३ ॥
तदन्तरेऽष्टभागं वा नवभागमथापि वा ।
विभजेत्तत्र मानज्ञः कल्पयेत्सदनं दिशि ॥ १४ ॥
पश्चादशकरं तुङ्गमेकांशं मात्रमीरितम् ।
पश्चाष्टाङ्गुलमायाममेवं तन्मानमीरितम् ॥ १५ ॥
सन्ये नटीनां वस्नादीनितरास्मिन्नटस्य च ।

योज्यमिति विकल्पः । किन्नेताहशस्य ब्रह्मद्वारस्य यावदैशाल्यं तन्मानवत्येवं रङ्गवेदिका पुरतः कल्प्या सुधिष्ठिकादारुप्रमुखैरिति । किन्नेतिस्या रङ्गवेदिकाया अन्त्रत्यं तु द्विहस्तादिचतुर्हस्ताविधक-मिति अत्रेव नान्दीरचनेति समयः ॥

अपि च ताहराब्रह्मद्वारस्थान्तर्भागस्थलं अष्टधा नवधा वा विभव्य तत्र क्षुद्रगृहाणां चतुष्कमष्टकं वा स्थापियत्वा तेषां मध्यभागे क्षुद्रमण्टपं वा क्षुद्रशालां वा प्रकल्पयेत । एवं देवभागे कल्पितस्य तस्य मण्डपस्य पुरोभागे गन्धर्वभागारम्भस्थले सन्यभागे नटीप्रमुखानां योपितामलङ्कारासनानि, अपसन्यभागे नटादीनां पुंसामलङ्कियासनानि च प्रकल्पयेदित्यर्थः। एवभेतयोदैवगान्धर्वभागकल्पनयोभित्त्याद्यौक्रत्यं तु पञ्चद्रशृहस्तकं थोजनीयभिति ॥

शाला वा क्रुटका वाजि पूजोपकरणाईका ॥ १६ ॥ शालाकृतिः प्रकर्तव्या पुरतो नान्दिकोचिता । तत्पुरः सदनं तुङ्गं नानाभौमयुतं महत् ॥ १७ ॥ चतुर्दण्डं पश्चदण्डमथवा दशकाविध । मानमत्र प्रयोज्यन्तु तक्षकैः कल्पनाईकम् ॥ १८ ॥ मध्यभागं विशालश्च नानाङ्गणविराजितम् ।

किञ्चात्र दैवगान्धविकरूपने मध्यस्थितमण्डपस्य ब्रह्मद्वारस्य च मध्यतल क्षुद्रान्नत्ययुता नान्दीवेदी सुधेष्टिकादिक्षः करूपनीया। किञ्चात्र तादशनान्दीवेदिकाया ब्रह्मद्वारस्य च पुरोभागे मानवासन-योग्यं तुङ्गभीमकरूपनं नानाभीमयुतं प्रकरूपनीयम् । किञ्च तम्याङ्गणस्य वैशाल्यन्तु भूपालदण्डचतुष्कं, कविदण्डपञ्चकादि-दण्डदशकान्तं यथास्थलविभवं योजनीयमिति । सर्वत्न तस्मिन अङ्गणत्ययकरूपने मध्यमाङ्गणस्य वैशाल्यापेक्षया तत्पार्श्वस्थाङ्गणयोः किञ्चिद्वेशाल्यहीनत्वं कन्पनीयमिति ॥

कुत एवं करूपनम् ? उच्यते — पूर्वोक्तन्नह्मद्वारविद्त्येकः प्रकारः । तस्य शोभार्थमित्यपरः पक्षः । प्रकारान्तरन्तु सामाजिकादीनामासनस्थापनसीकर्यार्थमिति । एवमत्राङ्गण-करूपनेऽङ्गणान्तरकरूपनं सुषिर (कळाळा) स्थापनं ससोपानमापि किचित्करूपनीयमिति शिरूपस्तायः । किञ्च सकलेषु तेष्वङ्गणभागेषु

विमानशिखरेः पेतं कर्णनामाविभृषितम् ॥ १९ ॥
तुङ्गम्तम्भश्रतेर्युक्तमशीतिस्तम्भकं तु वा ।
चतुष्पष्टिस्तम्भयुतमर्थवैतत्प्रकरूपयेत् ॥ २० ॥
शालाकारमिदं प्रोक्तं राजवेश्मिन मण्टपम् ।
वदन्ति मुनयश्रशस्तं ज्ञानानन्दकरं परम् ॥ २१ ॥
मणिदर्पणशोभाद्धं वातायनश्रतान्वितम् ।

आइत्य संख्यायां स्तम्भानां शतानि स्थापनीयानि । इद्मुत्तमरङ्ग-शालानिर्माणमिति समयः । अशीतिस्तम्भयुक्तं वा काचिश्चतुष्पष्टि-स्तम्भयुतं वा कल्पनमपि मध्यमपश्चरोतकमेव । पञ्चाशत्स्तम्भयुतं चतुश्चत्वारिंशत्म्तम्भयुतं रङ्गशालाकल्पनं त्वधमः पक्ष प्रवेति ॥

एवंरीत्या स्तम्भस्थापने शालाकारमेव मानवामनकल्पने वरम । भूपालरङ्गशालायान्तु स्तम्भस्थापनस्थलं मण्डपाकारं प्रकल्पयेन । एवं स्थापनमेव ज्ञानानन्दशान्त्यादिवर्धकमिति मुनीना-माभमत वाध्यम । किञ्चिवमत्र काल्पतनानाङ्गणोपेतस्य मानवासन-स्थलभागस्योध्वभूमिषु वा ब्रह्महारभागस्योध्वभूमिषु वा देवगन्धवं-भागस्योध्वभूमिषु वा नामाकणीदिभिरुज्ज्वलं सशिखरं विमानं स्थापनीयमिति । तत्कमश्च शिल्पिभिर्श्वेयः ॥

किञ्चात मानवभागस्तम्भाङ्गणेषु भित्त्यन्तस्थलेषु ब्रह्मद्वार-पार्श्वभित्तिषु रमणीयदर्पणादिकं सचित्ररचनं लम्बयेत्। किञ्च तोरणादीनि चित्राणि तत्र तत प्रकल्पयेत् ॥ २२ ॥
विधातारश्च वाणीश्च गीतिशास्त्रप्रवर्तकान् ।
विद्याधरीं जगद्धात्रीं कल्पयेचन्द्रस्यकौ ॥ २३ ॥
द्वारपार्श्वस्थले योधं स्थापयेद्खङ्गधारिणम् ।
चामरग्राहिणीं दिव्ययोषितं वाऽत्र कल्पयेत ॥ २४ ॥
लक्ष्मीमुमां शिवं दिव्यगायकान्वा प्रकल्पयेत् ।
पार्श्वामित्तसमायुक्तामङ्गणाङ्गणकल्पनाम् ॥ २५ ॥
सुषिरद्वारभागाद्धामात्तपङ्क्तिक्रमां तथा ।
कल्पयेल्लक्षणोपेतैः नानाचित्रादिभिर्धताम् ।
किचद्द्यानवापीं वा सुखदां शुद्धवास्तुकाम् ॥ २६ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे रङ्गशालालक्षणकथनं नाम पकोनपञ्चाशोऽध्यायः॥

स्तम्भललाटपिट्टिकाभागेषु स्थलान्तरेष्त्रिपि समुचितेषु नानाचित्र-तोरणादीनप्रकल्पयेत्। 'विधातारस्त्र वाणीस्त्र'द्दयादिपाठस्सुगमार्थः। ब्रह्मद्वारभागभित्तिषु, नेत्रद्वारभागभित्तिष्विपि विधातारं वाणी-प्रमुखाः जगन्मातृश्च नानाभरणादिभूषिताः लोहसुधेष्टिकादिभिः प्रकल्पयेयुरिति ॥

### अथ मन्द्रयादिभवनलक्षणकथनं नाम पञ्जाशोऽध्यायः ॥

## प्रासादादिषु सर्वेषु राज्ञां यन्मानयोजनम् । तद्र्धे वा तद्र्धे वा मन्त्रिसेनेशहर्म्यके ॥ १ ॥

एताहशलक्षणोपेतामिमां रङ्गशालां कचित्सर्वतोभद्रादि-नगरेषु उद्यानभागान्तः स्थले वा, वापीतीरे वा स्थापियत्वा तत्स्थलानुगुणं मार्गादिकस्त्र प्रकल्पयेयुरिति संप्रदेण रङ्गशाला -लक्षणवाक्यार्थः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्भवास्तुशास्त्रव्याख्यायां रङ्गशालालक्षणकथनं नाम एकोनपञ्चाशोऽध्यायः॥

- ->> # K-

#### ॥ पञ्चाशोऽध्यायः ॥

अथास्मिन्पञ्चाशत्तमेऽध्याये भूपालकुदुन्वभूतसचिव-सेनापितयुवराजप्रमुखानां निवासयोग्यभवनलक्षणं संप्रहेण प्रतिपादयति— प्रासादादिष्वित्यादिना । तत्रादी सचिवसेनापित-भवनहर्म्यनिर्माणस्य कियद्वा मानादिकमिति चेत्तदाह — तद्र्धं वेत्वादिना । मर्वतोभद्रादिषु नगरेषु भूपालप्रासादनिर्माणाय

# योजयेतस्थपतिश्रेष्ठः अन्तस्स्थं पूर्वतक्त्रकम् । बहिश्चेत्पश्चिमास्यं वा कौवेरास्यमथापि वा ॥ २ ॥ क्षुद्रप्राकारसंयुक्तं भौमत्रयसमन्वितम् ।

यावत्प्रमाणं भृतळं परिकल्पितं तत्प्रमाणार्धभागं वा स्थळाभावे तद्धभागं वा सचिवसेनापितहम्येपरिकल्पनाय विभन्नेदिति कमः। सर्वथा नृपप्रासादप्रमाणाद्धप्रमाणं, कचित्पादप्रमाणं वा एतयोः सचिवसेनापत्योर्हम्येषु योजनीयमः; न तत्सदृशप्रमाणयोजनं, नापि न्यूनप्रमाणकिमिति भावः। इद्ख्र ळक्षणं समभूमिषु नगरेषु कल्पनीयहम्यविषयकिमिति भावः। दुर्गस्थळेषु कचित्पर्वतोपरि-भागेषु कल्पनीयमन्त्रिसेनापितहम्याणां मानन्तु तत्तत्स्थळानुगुण-मिति शिल्पकार्यविदामाशयः॥

तस्मात्तदिदं सचित्रसेनानायकहम्यीदिनिर्माणं कुत्र वा स्थले कल्पनीयमिति चेत्तदाह— अन्तस्थमित्यादिना। कचित्रगरादिषु नृपप्राप्तादवास्तुमीस्रो उन्तर्भागे प्रथगेत प्रकर्मयेत्। तदा वास्त्रदिङ्गुखप्राथमिकद्वारकल्पनमेत्र श्रेयस्करिमिति शिल्पसमयः। एतं नृपप्रामाद्वास्तुभागस्यान्तस्थले एतयोः हम्यस्थापनयोग्यस्थलाभावे पद्मकमर्वतोभद्रादिनगरेषु, कचिद्वनदुर्गसलिलदुर्गीदि॰ स्थलेष्विभ,नृपप्रासादमुखराजवीध्यादिषु समुचितस्थानेषु प्रकल्पयेत् इति विकल्पः॥

त्रिपश्चसप्तभौमान्तं कल्पनं प्रविधीयते ॥ ३ ॥ शतदण्डप्रमाणं वा द्विशतावधिमानकम् । नेयमत्र विधानेन कल्पनाईं पृथुकियम् ॥ ४ ॥

एवभेतयोभेन्त्रिसेनेशयोः हर्म्यस्थापनयोग्यस्थलतत्त्रमाण-कथनानन्तरं संक्षेपतस्तत्कममाचेष्ट — क्षुद्रप्राकारमित्यादिना । तदिदमेतयोहम्यं क्षुद्रप्राकारत्रययुक्तं वा प्राकारद्वयोपतं वा कचिदेकप्राकारावृतं वा परिकल्प्य, स्थलविभवानुगुणं समसूत्र-प्रमाणं मध्यस्थमुख्यकल्पनं त्रिभौमभासुरं वा पञ्चभौमभासुरं वा कचित्सप्रभौमोज्ज्वलं स्थापयेत ॥

अत्रैवं शिल्पसमयः । यथा— यदि नृपप्रासादकरुपनं नवभूमिकं कृतं तदैतयोईम्थं सप्तभूमिकमेव करूपयेदिति । एवमुत्तरत्रापि झेयम । सर्वथा नृपप्रासादादेत द्वम्यकरूपने हीन-प्रमाणादियोजनमेव प्रजानां मण्डलम्य राझश्च तेषां क्षेमकरं नृपप्रासादकरूपने तिकर्षयोतकमिति च भावः । आचरणमिदं गिरिमस्तकादिषु करूपनीयदुर्गस्थलेष्वपीति प्राचां शिल्पिनामाञ्चयः॥

एवं साधारणलक्षणमुक्तनाऽऽन्तरालिकलक्षणमद्य विवृणोति— शतदण्डप्रमाणं वेत्यादिना । किञ्जैतयोस्साचिवसेनानायकयोईम्यस्य मध्यस्थमुख्यकलपनस्य कियद्वा प्रमाणमिति चेत्साधारणदण्डशतं वा कचित्तद्धिकं वा कचित्स्थलविभवसंभवे द्विशताविधकमेव मण्डलाकारमध्यस्य शालकं सोपशालकम् । तत्र द्वारचतुष्कोणयुक्तं कल्पनकं बद्दिः ॥ ५ ॥ अष्टशालासमायुक्तं मध्यद्वारसमुज्ज्वलम् ।

योजनीयिमिति क्रमः। आप्रथमद्वारमा चान्तिमद्वारं सूत्रविधानेन तत्तत्करूपनाहिमित्तिस्थापनाद्यविरुद्धं तन्मानकरूपनं वरिमिति सतामाशयः॥

किञ्चैतादशप्रमाणपरिकल्पनयोग्यस्य मध्यस्य मुख्यकल्पनस्य मध्यभागस्थलमित्वैशाल्योपेतं मण्डलाकारिनर्माणयुतं प्रकल्पियत्या तन्मध्यभागे पोडशिभरथत्रा द्वादशिभरष्टभिरथत्रा चतुर्भिस्तम्भकै-रुपेतां मध्यशालां सुषिरकल्पनचित्रादिमनोद्दराकृति स्थापयेत्। किचित्तस्यादशालायाश्चतुर्द्वपि वा भागेषु भागत्रये दैद्दर्योपेत-स्नुद्रशालापरिकल्पनमप्युपकाराद्य इति कल्पनस्यास्योपशाला-कल्पनिमिति विद्वः॥

किञ्च तादृशोपशालाकस्पनस्य मध्यतले समस्त्रप्रसारद्वार-चतुरुकं स्थापियत्वा तद्विश्च स्थले कस्पनीयक्षुद्रशालाक्षुद्रसद्नादि-कस्पनीयम्। अयभेकः प्रकारः। प्रकाराम्तरं तु पूर्वोक्तरीत्या मण्डलाकारमध्यस्थले नवरङ्गमण्डपकस्पनं विधाय तस्य चतुर्ध्विष दिग्भागेषु चतुर्शालां स्थापयित्वा तद्विः पुनर्पि तस्समीपे 8.8.68 महाचत्वरयुक्तं वा महाङ्गणसमावृतम् ॥ ६ ॥ सामन्तानां क्षत्रियाणाग्रुक्तमासनयोग्यकम् । कारयेन्मतिमान् शिल्पी हर्म्यकं शिखरोज्ज्वलम् ॥ अथ युवराजभवनलक्षणकथनम् — युवराजस्य भवनमन्तर्वा बहिरेव वा ।

महाशालाचतुष्कं प्रकल्पयेत् ॥

अथवा पूर्वोक्तमध्यस्थाने चत्वरस्थलं चिन्द्रकातपादि-पतनयोग्यं निरावरणं प्रकल्पयित्वा, तत्स्थलं परितश्च तुदशालाकल्पनः मथवाऽष्टशालाकल्पनं कचिद्विद्वीचेमहाङ्गणं वा तत्कल्पनान्तः प्रवेशायित्वा सावरणं कल्पनान्तरमपि तदन्तिविधाय तत्र भागेषु समुचितेषु शयनासनभोज्यासनस्थानादीनि स्वेच्छाधीनं सममानः शिखरकल्पनानि प्रकल्पयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

किञ्चात्र सचियसेनानायकहर्म्यकरुपनस्य पूर्वभागे राज्य-कार्यनिर्वेहणाद्ये समुचितेषु समयेषु आगमनशिलानां सामन्त-भूपालादीनामामनसिंहतं तत्नीकर्यावहं मञ्जुलाकारं करूपनमेकं पृथगेत्र वरूपनियमिति सङ्घहेण सचित्रसेनापितहर्म्यलक्षणं प्रतिपाद्याधुना युवराजभवनानिमीणक्रमं युक्तमिति तत्स्थलं निर्दिशित — अन्तर्वेत्यादिना । चक्रवर्तिभूपालादिक्षत्रियाणां प्रासादवास्तुभागस्यान्तरेव प्रायशे युवराजभवननिर्माणं कार्यम्।

## प्राकारत्रययुक्तं वा क्षुद्रगोपुरभासुरम् ॥ ८ ॥ शतदण्डप्रमाणं वा पश्चाशदण्डकं तु वा ।

काचित्तस्य प्रासादस्य बहिःस्थले मुखराजवीश्यारम्मस्थले तद्युव-राजभवनं स्थाप्यमिति स्थलविकल्पः । आशेशवमन्तःपुरादि-स्थलेषु नृपपुत्रस्य वर्धनखेलनपठनादिकार्यसंभवेऽपि समुचितवयसि सुमुहूर्ते मान्त्रिपुरोहितपुरोगमैः पौरमण्डलभूपालेन च यदि कश्चिद्राजकुमारो युवराज्यसिद्धासनपदेऽभिषिक्तस्तदारभ्य तस्य युवराजस्य पृथमेव भवनकल्पनस्य श्रेयस्करत्वादस्य युवराज-भवनकल्पनम्य निर्माणलक्षणप्रसाक्तिरत्र युज्यत इति शिल्पसमयः॥

तस्मादस्य युवराजस्य भवनहर्म्यादिकं पूर्वोक्तरोल्या नृपप्रामादवान्तुभागन्यान्तराथले ऐशान्यामाग्नेच्यां वा दिशि यदि
पृथककृतम्, तदा तद्भवनं परितः क्षुद्रप्राकारभिक्तीनां त्रयमथवा
किचिद्वयं न्थापियत्वा, तस्य हर्म्यस्य प्रवेशद्वारं प्रागाननं पश्चिमाननं वा प्रकल्प्य तस्य द्वाराथलस्योध्वभागे क्षुद्रगोपुरस्त्र निर्मापयित्वा तद्नन्तरस्थले प्रथमावरणद्वितीयावरणादिस्थले तत्सेवकवाहनादिस्थानं विहारादिस्थानस्त्र किचित्परम्पराविरुद्धसूत्रं निर्मापयेत् । तस्य कल्पनस्य प्राकारावरणकल्पनिति नाम च
बोध्यम् ॥

किञ्चात्र युवराजभवने मध्यकल्पनस्य कियद्वा प्रमाणमिति

मध्यकरुपनमानन्तु नेयमश्र विशारदैः ॥ ९ ॥
पूर्वद्वारसमायुक्तं पूर्ववेदिकया युतम् ।
नवभौमं सप्तभौममथवा पञ्चभूमिकाम् ॥ १० ॥
शिखरत्रयसंयुक्तं भिच्यन्तकलशान्वितम् ।

चेसदाह — श्वतदण्डप्रमाणं वेत्यादिना। साधारणदण्डानां शतं वा पद्धाशद्वा मध्यकस्पनिर्माणार्थं स्वीकृत्य पूर्ववेदिकाद्वयसिंहतं बासविद्क्षुमुखं प्राथमिकद्वारक्व स्थापियत्वा तादृशप्राथमिकद्वार-समीपस्थलस्योपिरभागे वा पुरकार्यविचारणार्थं करूपनीयस्थास्थान-शालाकरूपनस्योपिरभागे वा मध्यशालाकरूपनस्योपिरभागे वा शिखरत्रयभासुरं वा नानाभीमसमसूत्रपरिमाणमानितपरिकरूपनं स्थापनीयिमिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

अपि चाम्य युवराजभवनकल्पनस्य भौमसंख्याव्यवस्था तु चक्रवर्त्यादिभूपालप्रासादेषु यावरसंख्याकमुपीरभौमकल्पनं तावरसंख्याकमेवात्रेति । कुतः? युवराजस्य महाराजस्य च राज्यधूर्वहणमहिमादिविषये तील्यादिति । एवं समभौम-संख्यापरिकल्पनेऽपि भूपप्रासादवैशाल्यादिप्रमाणादर्धं तदर्धकमेव वा मानमत्र प्रयोज्यमिति शिल्पसमयः ॥

तस्मादत्र युवराजभवनिर्माणे नवभौमयुते वा सप्तभौम-युतो वा पश्चभौभयुते वा प्रकृतेऽपि तत्र तत्र भित्त्यन्तभागेषु नानाङ्गणसमायुक्तं चूलीहर्म्यविराजितम् ॥ ११ ॥ पार्श्वशालामध्यशालापुरक्शालासमान्वितम् । मध्यचत्वरसंयुक्तं नवरङ्गादिभिर्युतम् ॥ १२ ॥

सुधाष्ट्रकादिभिः मनाहरकलकाविल्प्रमुखकरूपनाविशेषं विरचण्य तत्करूपनीपरिभागे समुचितप्रदेशे चूलीहर्म्यारच्य क्षुद्रप्रमाणचन्द्र-शालानिर्माणमपि अवद्यं कार्यमित्यधेः॥

किन्नात्र युवराजभवनकस्पने नान वातायनादिमनोहरे नानाङ्गणनिर्माणभासुराः बहिइशालाः मानज्ञः स्थापयेत् । कुत्र वा स्थले ? कल्पनस्यास्य मध्यभागन्थलं परितश्चतुष्ट्वीपि वा दिग्भागेषु, भागत्रये, पूर्वभाग स्व वा महती शाला नानास्तम्भ-मेटुरितावकाशा अन्तस्सद्नसहिता स्थापनीयेति शिल्पिक्रया-विद्माशयः । कवित्कल्पने मध्यभागस्थलेऽपि नितरां महती शाला सन्तम्भा, समुविरा वा स्थापनीया । तदा मध्यशाला पार्श्वशाला पुरइशालेति नाम क्षेयमिति समयः ॥

ाकिश्च पूर्वोक्तरीत्या सचिवसेनानायकभवनलक्षणप्रकरणोक्तः रीत्या मध्यकल्पनस्य मध्यस्थाने चत्वर्थापनं वा नवरङ्गमण्डप-निर्माणं वा प्रकल्पयेदित्याच्छिको विकल्पः तथाऽप्यत्र युवराज-भवनकल्पने शालाचतुष्कमेव कार्यम् । तत्र तु सचिवसेनानायक-भवननिर्माणे तु शालाष्टकयोजनिमिति विवेकः किश्च गवाश्वस्थापन- मङ्गलासनसंयुक्तं पूर्वमण्टपकल्पनम् । पद्धिकामार्गसंयुक्तं मुखभद्रं प्रकल्पयेत् ॥ १३ ॥

पुरकार्यालयोपेतं न्यायवित्पीठिकान्वितम् । अमात्यासनयुक्तश्च कल्पनं पूर्वभागके ॥ १४ ॥

स्तम्भस्थापनाङ्गणकरुपनादिकियाजालं सर्वमपि तुरुयमेवेति बोध्यम् ॥

किञ्चास्य युवराजभवनस्य प्राथमिकद्वारस्य पुरोभागे करूपनीयपूर्वभवनकरूपने कोऽपि विशेषो यथा — असिन्नेव विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे षोडशाध्याये सिद्धासनप्रकरणे व्याख्यातपूर्व-वचनरीत्या युवराजस्य विजयासनस्थानं करूपनीयं खलु; तल्लक्षणान्वितमासनमत्र पूर्वभवने स्थापयित्वा, ततः पश्चात्भिञ्चि-दन्तभीगे तत्करूपनीमिलितं वा पृथ्यवा चतुरश्राकारं कञ्चन मण्डपनिर्माणं विरचय्य तन्मध्ये अमात्यपुत्रादीनां सवयसां तस्य च युवराजस्य मङ्गलासनं प्रकर्मनीयिमिति । अस्मिन्नेव किल मङ्गलासने निषण्णास्त भूपालमन्त्रिकुमाराः मिथस्सल्यनं कुर्यरिति भावः । तद्रथमेवेदं करूपनान्तरमिति शिरुपविदः ॥

केषुचिद्देशेष्वेवम।चरणम् । परन्तु देशान्तरेषु युवराज-कुमारस्य सचिवकुमारादिभिस्समुचितेषु समयेषु द्वितीयतृतीयादि-भीमतछेष्वेव वा सहपनादिकमिति । अस्मिन्तु विषये ऐच्छिकं नानासदनकोपेतमन्तःस्थलप्रदीरितम् ।
एकावरणकं वापि कचिदावरणद्वयम् ॥ १५ ॥
कल्पयेन्मतिमाञ्चिल्पी कचिदावरणत्वयम् ।
पृथकल्पनयुक्तं वा तचुतं वा विद्यारकम् ॥ १६ ॥
स्थलमस्य प्रकर्तव्यं नानालङ्कारमासुरम् ।

देशीयाचरणमपि युक्तं पश्यन्ति शिल्मविदः । तस्मात्ताद्दश-सङ्गलामनस्थानस्य पूर्वोक्तविजयासनस्थानस्य च पार्श्वयोरुभयो-श्चन्दनादिसारदारुकल्पितपट्टिकामार्गः परिकल्पनीयः ॥

किञ्चास्य कर्ननस्य मुख्यभागे नानालङ्कारमण्डिताङ्गं मुख-भद्राख्यं कर्ननमपि संयोजनीयम् । अपि चात्र युवराजभवनस्य पूर्वभागम्थापितपूर्वभवनकरुपने प्रामनगरादिषु स्थितानां प्रकृतीनां वाञ्छापूरणार्थं कञ्चन करुपनान्तरञ्च कृत्वा तत्र चोत्तुङ्गस्थाने युवराजस्य तस्य कवित्पाड्विवाकासनं वा पार्श्वयोः पुरतश्च कवित्रयायविदां पौराणामासनानि च स्थापनीयानीति च क्रमः॥

कि श्रीता दशलक्षणान्वितं पूर्वभवनं प्रथमावरणस्थाने वा द्वितीयावरणस्थाने वा कि चिन्तृतीयावरणस्थाने ऽथवा प्राथमिकद्वार-समीपे प्रकल्पनीयमिति शास्त्रकारिवकल्पवचनमपि शिल्पकार्यक्षे-रवधार्यमिति भाव: । किञ्चाल युवराजभवनकल्पने तस्य युवराजस्य स्निग्वैस्सञ्जपनकल्दुकक्षी डाद्यर्दं स्थलन्तु मध्यभाग- भोज्यशय्यास्त्रानशालाः पूर्वाग्नेयोत्तरस्थिताः । युक्तयान्यकल्पनं धीमान्स्थापयेन्छिल्पयोग्यकम् ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे मन्त्र्यादिभवनलक्षणकथनं नाम ॥ पञ्चाशोऽध्यायः॥

करुपनेन सहितमथवा वियुक्तं नानालङ्कारमनोद्धरं प्रकरुपनीय-मित्यर्थः । किञ्चाल युवराजभवनमध्यकरुपने प्रमाणज्ञदिशरुपी वासविद्यभागे भोजनस्थानमाग्नेयदिग्भागे स्नानशालामुत्तर-दिग्भागे शयनम्थानञ्च यथाप्रमाणं सुखवर्धकं प्रकरुपयेदिति क्रमः ॥

किञ्चास्य युवभूपालस्य विविधेषु समयेषु सौख्यवृद्धि-कराणां नानाद्रव्याणां स्थापनाईमहासदनक्षुद्रसदनादिनिर्माणकर्मं तु स्वयमेवोद्य शिल्पी तत्तत्कल्पनानुगुणं निश्चित्य विषममान-विषमदृष्ट्यादिरहितं प्रकल्पयेदिति संक्षेपतो युवराजभवनलक्षण-वाक्यार्थः कथितो बोष्यः ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्यारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां मन्त्रिसेनेशयुवराजभवनलक्षणकथनं नाम ॥ पञ्चाशोऽध्यायः॥



## अथ प्रामगृह्निर्माणक्रमकथनं नाम एकपश्चाद्योऽध्यायः ॥

ग्रामास्तु विविधाः ख्याता देशस्थलविभागतः ।

शुद्धेश्च मिश्रितेरन्यैः कल्पनैर्भिन्नमानकैः ॥ १॥

तस्मात्तद्गृहनिर्माणं विविधं परिकीर्तितम् ।

मानज्ञश्च कियावेदी तक्षको लोकबान्धवः ॥ २ ॥

गृहादीन्स्थापयेदोपहीनानमङ्गलसिद्धये ।

#### ॥ एकपञ्चाशोऽध्यायः ॥

अथास्मिन्नेकपद्धाशेऽध्याये ग्रामेषु विविधेषु विविध
न्नाह्मणश्चित्रयवेदयादीनां सर्वेषां साधारणगृहवेदमानिकेतनादीनां

मानस्थापनःदिक्रमं विशद्यदि— ग्रामास्तु विविधा इत्यादिना ।

इह खळु भारतखण्डाख्यभूमागे गङ्गानद्यादिप्रवाहावाप्तसारे

वङ्गाङ्गपाञ्चाळकोसळादिदेशभेदेन जाङ्गळानूपादिस्थळभेदेन शुद्ध
द्रव्यकल्पनिश्रद्रव्यकल्पनादिना, नानाप्रमाणपरिकल्पनेन च सर्वे

ग्रामाः परस्परं वैळक्षण्यभासुराः विविधाकाराश्च भवन्तीति

शास्त्रकारवचनप्रतीतिवळात्तेषु कल्पनीयगृहादिनिर्माणप्रकारश्च

पूर्वोक्तभेदवशाहिविध एव भवतीति भावः । तस्मात्तत्त्रस्थळातु
गुणकल्पनप्रमाणनयनकमङ्गः तदनुगुणांकेयायांजनकमङ्गश्च शिल्पो

क्रियाकारिषु द्यादाक्षिण्यसान्त्ववचनादीन्प्रदर्श्व तहारा

8. 8. 69

ब्राह्मगक्षत्रियविशां श्र्द्राणामिष जीविनाम् ॥ ३ ॥
सङ्कीर्णवर्णजानाश्च गृहं वेश्म निकेतनम् ।
प्राङ्गुखं वोत्तरमुखं पश्चिमास्यं स्थलोचितम् ॥ ४ ॥
दक्षिणाननयुग्वाऽषि पूर्ववेदिसमन्वितम् ।

यथाविभवं ब्राह्मणादीनां सर्वासां प्रकृतीनां मङ्गलशोभादिप्राप्तये दोपहीनानि गुणोपेतान्येव नानाविधानि कल्पनानि स्थापयेदित्युप-देशो क्रेय: ॥

किञ्च तत्र ताविदमे पूर्वोक्ताः क्षुद्रप्रामाः बृहद्रामा

इति च द्विधा भवन्ति । तेषु क्षुद्रप्रामेषु स्थापनीयगृहप्रमाणादिकमादो कथयति — प्राङ्मुखिमित्यादिना । पूर्वोक्तेषु विविधाकारेषु सर्वेष्विप प्रामकल्पनेषु तत्र तत्र वीथीक्षुद्रवीथीविशिखादीनां निर्माणकमानुगुणं किचिद्गृहादीनां प्राथमिकं मुख्यद्वारं
समसूत्र प्राङ्मुख निर्मापणीयम् । एवं किचिद्वीथीपूत्तरमुखद्वारं
किचित्पिश्चममुखद्वारं, किचिद्विणमुखद्वारञ्च गृहनिर्माणं समसूत्रं
विप्रादिश्चेयस इत्यर्थः । सर्वथा गृहद्वारस्थापनं न ऐशानादिकोणचतुष्के। मुखं करणीयिमिति शिल्पसमयः ।।

किञ्चेतं समस्त्रप्रसारद्वारस्थापनानन्तरं प्राथामिकद्वारस्य पार्श्वयोद्दभयोः वेदी निर्भाषयेत् । तत्र च वेदीनिर्माणे एकस्मिन्भागे दैर्घाधिक्यवेदीभितरासिन्दं ध्येहीनां वेदीमधूवा

### युग्मस्तम्मालिन्दशालात्लपञ्चादिभिर्युतम् ॥ ५ ॥

पार्श्वयोरुभयोरिप समदैद्यं वा वेशिप्रकल्पनं, तदनुगुणद्वारस्थापनं च प्रकल्पनीयमिति तद्रचनाक्रमो बौध्यः । एवं वेदिकादैद्यं-विकल्पः । वैशाल्यन्तु सर्वत्र तुल्यमेवेति ॥

एवं ब्राह्मणानां प्राथमिकद्वारसमीपे वहिवेदीकरूपनन्तु वाङ्गकौसलद्वाविड्याख्यासु शैलीब्वेवाभिमतम् । पाञ्चालमागधशौरसेनाख्येषु शैल्यन्तेरेषु देहलीभागे मध्यतलं विद्यायोभयतः, किचिचतुम्खलेऽन्तर्वेदीप्रकरूपनं प्रसिद्धमिति समयः । तस्मादनेनैव प्रकारेण पाञ्चाल्यादिषु सप्तविधशैलीकरूपनेषु सर्वेष्ट्यपि स्थलभेदेन, प्रमाणभेदेन, रचनाभेदेन च निर्माणानां बहूनां भेद ऊह्यः शिल्पिक्यादरैरित्याशयः ॥

किर्द्वेवमत्र प्रथमद्वारं तत्सभीपे बहिःस्थले वेदिकास्त्र स्थापयित्वा तादृशवेदिकोपर्यमभागे युग्मसंख्यान्स्तम्भान स्थापयेत्। एवमलिन्दभागे कल्याणशालायां कल्पनान्तरे नानाङ्गणप्रान्तभागेषु चत्वरप्रान्तेषु च युग्मसंख्याकस्थूलदारुखण्डान् कवित्तत्संख्याकान स्तम्भाश्च प्रकल्पयेत्।।

किकात्र श्रुद्रमामगृहेषु देहलीतरणानिन्तरं द्वितीयद्वार-तत्तं सेंटियेडेपसट्ये च भागे विवाहशालां, कचिन्मध्यचत्वरप्रान्ते महाशालाक निर्मापयित्वा, पाश्चात्यभागसमीपे नानाविधद्रव्य- एकद्वितिचतुःपश्चषद्छालाभिः समन्वितम् । शावलैरिष्टिकाखण्डैः पटलैर्वा विशेषतः ॥ ६ ॥ दृढावरणकं शस्तं तज्जीवानां सुखप्रदम् । वामे च दक्षिणे भागे शालाकल्पनशोभितम् ॥ ७॥ चत्वरादिसमाकान्ततलमध्येन भाजितम् ।

स्थापनार्हे क्षुद्रगृहनिर्माणं कारियत्वा तद्नन्तरम्थले पुनरिष महाशालायां द्वयं वा त्रयं कचिद्धोजनशालासंमिलितं वा स्थापियत्वा तत्र च पाश्चात्यभागान्ते द्वितीयचत्वरप्रकल्पनश्च निर्मापणीयम् ॥

एवं दक्षिणभागे वा वासभागे उभयत्र वा स्थले स्थापनीयायाः कल्याणशालाया भिन्यादेरधिकौन्नत्यं प्रकल्पयित्वा पार्श्वकल्पने कवित्तत्समानं, कवित्तद्धीनप्रमाणं स्थलानुगुणोपिर-भागकल्पनं वर्षासिललपतनयोग्यं प्रकल्प्य कोणशावलकै-विकाष्टिकाखण्डीरथवा तप्तमृत्पटलैर्हढं विरचय्य चित्रैरुपिरभागा-च्लादनं कारयेत्। एवं सर्वत्र प्राममृहोपिरिभागे निरन्तरशावलादि-संयोजनमेव प्रीष्मवर्षादिसमयेषु तद्गृहवास्तन्यानां प्राणिनां सौख्यादिहेतुरिति भावः॥

किञ्चेतादशप्रामगृहेषु पूर्वीक्तस्थानेषु तत्र तत्र स्थलमानातु-गुणं स्थापितानामेकद्वित्रिचतुःपञ्चषशाङानां पार्श्वाभित्तिकरूपनैः शालाकुड्यादिभिर्युक्तं चत्वरालिन्दमंयुतम् ॥ ८ ॥ नानागृहसमायुक्तं युग्भत्लादिवेशकष् । क्षुद्रग्रामेष्वियं शैली प्रशस्ता परिकीर्तिता ॥ ९ ॥ त्रिविधं भवनं प्रोक्तं चृहद्ग्रामादिषु क्रचित् ।

सह मध्यचत्वराङ्गणभिन्ति परस्वरदाढ्यार्थं मेडियत्वा, तैः साक-मङ्गणान्तः स्थले शालान्तः स्थले च निखातानां स्तम्भानां सम्मेलन-मि तिर्थग्दारुयोजनवशान् कारायत्वा मिथः करूपनदाढ्यं सुधालेपनमापाद्य तक्षकककशकाराद्यः समस्वकरूपनाई स्थल-विभजनं प्रकरूपयेयुरिति क्रमः ॥

अपि चान्तराछिकद्वारस्य वेशकिमिति नामान्तरं शिल्पप्रसिद्धम् । अतस्ताद्दश्वेशककत्यनं तत्र तत्र शालास्विलिन्दादिस्थापनान्तरेष्विपि मुखभागे विरचय्य, तत्समसूत्रकं वेशकान्तरमपि
प्रतिमुखशालास्थाने संयोज्य, मध्ये मध्ये समुचितस्थलेषु पाकादिकार्योचितनानाविधद्रव्यस्थापनाईश्चद्रगृहिन्मीणस्त्र करणीयिमिति ।
एवं श्चद्रप्रामेषु कल्पनीयश्चद्रगृहिन्नां लक्षणेशेली सङ्ग्रहेण
प्रतिपादिता क्षेया । ९॥

अथ बृहदाकारमहामामेषु कल्पनीयसद्मानिकेतनादीनां प्रमाणनिर्माणादिकमं व्यनक्ति — त्रिविधं भवनं प्रोक्तिमित्या-दिना । बृहदाकारमामादिषु पञ्चसहस्राधिकजनाध्युषितेषु सौधं शावलकं मिश्रं कल्पभेदप्रमाणकैः ॥ १० ॥ विथिषु च प्रतोलीषु नामिश्रं कारयेद्बुधः । दृहभूलम्बनोपेतः कल्पस्सर्वेव कीर्तितः ॥ ११ ॥ प्रतिलोमानुलोमाभ्यां तत्र मानमुद्गिरितम्।

करूपनीयभवनकरूपनं तावित्वविधरूपं भवति । यथा—दारुस्तम्भसुविरस्तम्भादिधारितसीधभवनरूपं, सुविरकरूपनसीधकरूपनादि
विना शावलकवकेष्टिकाद्याच्छादिनमहासदनरूपं, कवित्कविदेतदुभयकरूपनमिश्रितनिकेतनरूपमिति । एतेषु त्रिविधेष्विप करूपनेषु
निर्माणभेदप्रमाणभेदादिकं स्थलाधीनम्, कचिद्विच्लाधीनं वा
योजनीयमिति शिरुपसमय: ॥

किञ्च वीथीषु महावीथीषु प्रतोलीषु विशिखासु चोभयपक्षसदनावलीः सौधभासुराः, किचिच्छावलकाद्याच्छादनभासुराः
स्थापयित्वा, क्षुद्रवीथीव्ववान्तरवीथीकोणस्थलेष्वपि भिश्रद्रवयगृहकल्पनं कार्यमिति शास्त्रकारः । कुनः १ शोभादये । तस्भादेवं
कल्पनीयेषु महाप्रामगृहादिषु सर्वत्र कल्पनिर्माणं
हढालम्बनोपेतं हढतरभूभिलम्बनभित्तिस्थापनस्तम्भादितिर्यग्दारुसम्मेलनसन्धिबन्धनोपेतं उपरितनसौधादिकल्पनभारबहनक्षमं
कल्पनीयमिति लक्षणवाक्यार्थः ॥ ११ ॥

किञ्चेवमत महावीथीप्रतोल्यादिस्थानेषु गृहकल्पने प्रमाणन्तु

व्यासविस्तारमानन्तु त्रिदण्डादिप्रमाणतः ॥ १२ ॥ विंशदण्डावसानं तद्ग्रामगेहेषु कीर्तितम् । भूभागेऽधिकमाने तु मध्यतिर्यक्किया मता ॥ १३ ॥

हिविधमुक्तं शास्त्रकारै: । यथा — प्रतिलोमप्रमाणमनुलोमप्रमाणं चिति । प्रतिलोमप्रमाणं तावत गृहादिनिर्माणात्पूर्वमेव वीथी-व्यासादिक निश्चत्य तदनुगुण सूत्रादिना मात्वा ताहरावैद्याल्यापत-वीथीस्थापनानुगुणं कचिद्वीथीषु एकभीमलसितभवनकल्पनं कचित् हिभौमयुतभवनकल्पनं, कचित् भौमत्रयभवनिर्माणमपि स्थापनीयमिति मानादिस्वीकरणम् ॥

अनुलोमप्रमाणन्तु प्रामितमीणार्थं यथाविभवं संप्राप्तवास्तु-भूमिकल्पितवीथीवैशाल्याचनुगुणं गृहवैशाल्यभौमस्थापनादि-कल्पनतदनुगुणप्रमाणपारिकल्पनाभाते । किञ्च पूर्वोक्तभवनसदन-निकेतनाख्येषु त्रिषु कल्पनेष्त्रपि एतादृशप्रतिलोमानुलोमप्रमाण-क्लपनयोजनमपि युक्तमिति भावः॥

तथाऽपि सर्वत्र क्षुद्रमामेषु महामामेष्विप कल्पनीय-विविधगृहनिकेतनभवनादीनामायामप्रमाणं कियद्वा योजनीय-मित्याकाङ्कायामाह — व्यासविस्तारमानं तु इत्यादिना। पूर्वीक्षुद्रमामेषु कल्पनीयगृहाणां वैशाल्यं तु त्रिदण्डकादि-विश्वतिदण्डकारतमिति। किञ्च महामामादिवीथीषु यदि विश्वति- पूर्ववेदिकया युक्तं तुङ्गद्वारसमन्वितम् ।
पूर्ववेदीपादमानतदर्धार्धविभेदतः ॥ १४ ॥
भित्तिकल्पनमत्रोक्तं ग्रामेषु विविधेष्वपि ।
मध्यालिन्दद्वयोपतं मध्यचत्वरयुग्मकम् ॥ १५ ॥
नानाशालासमायुक्तं नानाक्षुद्रगृहान्वितम् ।

दण्डाधिकवैशाल्यत्रद्भूमेळीसस्तदा तस्यामेव वास्तुस्थल्यां तर्द्वेशाल्यं द्विधा, त्रिधा, चतुर्धा, पञ्चधा वा यथाभिरुचि विभन्य, मध्य-तिर्यक्कल्पनिकयाल्यानिर्माणं समसूत्रप्रमारवैशाल्यसदितं नाना-द्वाराङ्गणादियुतं मठमण्टपादिकल्पनवद्वा प्रकल्पनीयमिति भावः॥

िक्कात महाप्रामगृहादीनां प्राथामिकद्वारस्थात्युक्ततस्य पुरेशमागे द्वारमित्तिमिछितमेत्र पूर्ववेदिकाकरूपनं कार्यम् । अपि च तादृशप्राथामकद्वाराभत्तराक्रत्यन्तु तादृशपूर्ववेदिकाप्रान्त-भागस्थापितस्तम्भानामीक्रत्याद्र्यभागाधिकं वा, कवित्तद्र्यभागा-धिकं वा योजनीयमिति तत्क्रमः । आचरणिसदं सर्वविधेष्विप प्रामेषु प्रोक्तिमिति भावः ॥

किञ्चात्र महाप्रामगृहादिषु मध्ये अलिन्दद्वयिनभीण-करूपनं कार्यम् । तत्र एकं प्राथमिकद्वारतरणानन्तरस्थलस्थं, इतरत् द्वितीयद्वारतरणानन्तरस्थलस्थमिति तत्म्थलिवेकः । तस्मासादृश-द्वितीयालिन्द्तरणानन्तरं नानाद्रव्यस्थापनाहं नानाक्षुद्रगृहनिर्माणं अन्त्यकल्पनयुक्तं वा तहूरे वा किचित्स्यले ॥ १६ ॥ वाजिगोमहिपादीनां स्थानकं कल्पयंद्वुधः । वापीक्रपसमायुक्तं निष्कुटारामशोभितम् ॥ १७ ॥ नानावरणयुक्तं वा कल्पनश्च किचिन्मतम् । ब्राह्मगान्धर्वमानुष्यभागत्रयविभाजितम् ॥ १८ ॥ कारयन्मतिमाञ्छिल्पे कल्पनाईपृथुक्रियम् । ब्राह्मे वेदप्रचारश्च गान्धर्वे शयनादिकः ॥ १९ ॥

समद्वारादिश्रमाणं मुखभागादिहीनं विरचय्य तदनन्तरस्थ छे मध्यभागे महतीं शालाभेकां नानास्तम्भभासुरां निर्मापयेत्। किञ्च तां परितस्तदपेक्षया क्षुद्रप्रामाणिकशालान्तराणां करूपनमिप यथास्थलविभवं स्थापनीयमिति च क्रमः॥

किञ्चैतादशश्चद्रमामगृहमूमिश्च, महाम्रामगृहमूमिश्च भागत्रयात्मिका विभक्ता भवति । यथा— ब्रह्मभागात्मिका, गान्धर्वभागात्मिका, मानुषभागात्मिका चेति । किञ्चास्य भागत्रयस्य
स्थलनिर्देशस्तु, प्राथमिकद्वारपुरःस्थलप्रभृति द्वितीयद्वारभागतरणानन्तरस्थलाषधिका ब्रह्मभागभूमिः । ततः शालाचत्वरतरणानन्तरस्थली गान्धर्वभागभूमिः । ततः पचनालयभोजनालयस्थलावधिका
मानुषभागभूमिरिति । एवं कल्पनिर्माणसौकर्यार्थं शास्त्रकारैः
स्थपत्याचार्येश्च विभक्तेषु भागत्रयभूभागेषु न्रद्धभागस्थले

8. 8. 70

मानुष्ये भोज्यशालादिः क्रमादेवं प्रकीर्तितः ।
स्तम्भान्धारिकया युक्तं समकल्पनशोभितम् ॥ २० ॥
मध्यभागद्वारकन्तु कल्पनं सर्वयोग्यकम् ।
हीनभागद्वारकन्तु ग्रामेष्वेव क्रचिद्विदुः ॥ २१ ॥
नित्यनैमित्तिकद्वारकल्पनादिसमान्वतम् ।
चतुष्कर्णद्वारक्र्दं द्वादशद्वारकल्पनम् ॥ २२ ॥

वेदाध्ययनशास्त्रपठनाद्यर्थे शाला वा कूटो वा मण्टपो वा कल्पनीयः । किञ्चास्मिन्नेव ब्रह्मभागे विद्याभ्यामस्थलकल्पनं श्रेयस्करामिति फलितार्थः। एवं द्वितीये गान्धर्वभागे शयनादिस्थलं, तृतीये मानुपभागे भोजनशालादिकं च क्रमात्करणीयभिति लक्षणवाक्यार्थः॥

अपि चैतादशभागत्रयस्थलेषु स्थलान्तरेष्विपि क्षुद्रगृहादि-परिकल्पने समुचितभागे स्तम्भानानारूपान् विषमहीनान स्थाप-यिस्वा तद्रलभागकल्पितां दार्ट्यान्तितां आन्धारिकाख्यामुप-दारुकल्पनां च क्रमाद्वाहिर्वर्धयित्वा तदुपरि कल्पनाच्छादनादिकं च दृढं प्रकल्पयेत् । तथा कल्पने काचित्क्षुद्रगृह्महागृह्शालादि-स्थानेषु समस्त्रभागमध्यतले मध्यद्वारस्थापनं विरच्यय तन्मान-मेव पुरोभागकल्पनादिकमपि वातायनादिशोभितं नित्य-नैमित्तिकादिश्रतविवाह।दिकार्याचरणयोग्यं चतुष्कणभागेष्विपि द्वार-स्थापनयुक्तं करणीयमिति लक्ष्रणवाक्यार्थः ॥ महावासिनकायुक्तग्रामशैलीमने।हरम् । स्थापयेनमानविच्छिलपी ग्रामगेहादिकलपनम् ॥ २३ किचच्छालागृहोपेतमनेकतलभूषितम् । नानाचित्रादिसंयुक्तभित्तिकलपनवेशकम् ॥ २४ ॥

किञ्च प्रामगृहाितषु सर्वेषु द्वाराणां द्वादशक-मवद्यं स्थाप्यम् । न तन्त्य्नतेति भावः । परन्तु क्षुद्रमाम-गृहाित्षु किञ्चिद्धीनप्रमाणद्वारस्थापनस्तम्भस्थापनवातायनस्थाप-नाच्छादनस्थापनादिरित्ययं क्रमस्तु स्थलकलपनौचित्यद्योतक इति सामञ्जस्यं पदयन्ति शिल्पवेत्तारः ॥

किञ्च पूर्वोक्तरीत्या महायामकल्पनीयभवनमहासदननिकेतनादिनिर्माणिविशेषे तु मध्यभागे वास्तुनाथस्थाने नवरङ्गस्थानके वा महावासनिकाख्यं महामण्डपाकारकल्पनं स्थापनीयम्।
किमर्थं ? तस्मिन्नेव किल महावासनिकमण्डपे वन्धुप्रमुद्धिः
कुशलादिसहपनं, कास्मिश्चित्समयेऽश्वलीलादिकं, समयान्तरे
युवातिभिः श्रेयसे गौरीकल्याणगानपठनादिरिति। पतदर्थभिदं
कल्पनीयं महावासनिककल्पनं सौधन्नयभाद्धरमथवा सौधद्वयोह्यसितं कविदेकसौधभाग्वा नानाचित्रादिमनोहरं सगवाक्षादिरचनं
प्रकल्पयेदिति फलितार्थः॥

किञ्जैतादशमदावासनिककल्पनभित्तिभागेषु शालाभित्तिषु

मिर्णिकाकुञ्चिकोपेतकवाटैराभिशोभितम् । वातायनशतोपेतं वितानाचैरलङ्कृतम् ॥ २५ ॥

नाराचवास्तुनाथादिस्थानकेनापि वर्जितम् । विषमैः कल्पनैहीनं यथाशोभं यथाबलम् ॥ २६ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे प्रामगृहनिर्माणकथनं नाम पकपञ्चाशोऽध्यायः॥

प्राथमिकद्वारिभित्तेषु स्थलान्तरेष्विप देवगन्धवीदिचित्र-रचनाऽवद्यं योजनीया । अपि चेतादृशमहामामसौधस्योपिरभागे कल्याणशालाया उपिरभागे वा स्थलान्तरे वा समुचिते क्षुद्रप्रमाणं चन्द्रशालाकन्पनं विरचय्य, तत्र चन्द्रशालाकल्पनेऽन्तिस्थित-प्राथमिकद्वारिद्वितीयद्वारान्त्यद्वारादिस्थलं मध्यभागकल्पितिविविध-क्षुद्रगृहस्थद्वारस्थानं च दृढमिणिकाकुक्षिकार्गलश्रृङ्खलाकवाटादि-योजनेन सुरक्षितं कारयेन ॥

किञ्च सर्वत्र शालासु दर्शनीयस्थलेष्विप वितानाद्य-लङ्करणानि च योजयेत । एतादशलक्षणान्वितं स्वयमेव शिल्पिभिर्युक्तया तत्र तत्र नेयकलपनयोग्यमिदं गृहकल्पनं यथादि वित्र प्रकलपिरवैतदाधारभ्तप्रामगृहस्थलेन सह न नाराच-भूभागसम्मेलनं कार्यम् । तत् दूरतो वर्ष्यमिति भावः । तथा

#### अथ विशेषते विप्रादिचातुर्वण्येगृहस्रक्षणकथनं नाम द्विपश्चाकोऽध्यायः ॥

तत्रादौ ब्राह्मणगृहलक्षणकथनम् — ब्राह्मणानां पूर्वमुखं गेहं शस्तं प्रकीर्तितम् । राजधान्याश्च नगरे शुभदं मर्वदिङ्मुखम् ॥ १ ॥

सर्वत्र शिल्शिमिविषमकरूपनिविद्यानं यथाशोभं यथावळं सर्वमिप करूपनजाळं प्रकरूपनीयमिति भावः ॥

िक वत्र तलान्तरालिक करूपनिभक्तितद्वतस्थल तत्पुरस्थल-प्रमाणिनमीण कमादिस्तु स्वयमेव शिलिपिभक्ति नेय इति सङ्केपतो ब्राह्मणादीनां प्रामगृहनिमीणप्रमाणादिकमः प्रतिपादितो ज्ञयः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां ग्रामगृहनिर्माणक्रमकथनं नाम

> एकपञ्चाशोऽध्यायः ॥ -≫⊛≪-

॥ द्विपञ्चाशोऽध्यायः ॥

अथास्मिन्दिपद्धाशाष्याये विशेषतो ब्राह्मणादिचातुर्वण्येगृहलक्षणं विशदयति — ब्राह्मणानामित्यादिना । क्षुद्रमामेषु वा
महाम्रामेषु वा ब्राह्मणानां गृहभवनिकेतनादिकं प्राङ्मुखद्वारोपेतमेव स्थापनीयम् । इदमेव तेषां शुभावहम् ।

चतुर्दण्डं व्यासकन्तु तित्त्रभागेन दैर्घ्यकम् । क्रिचित्तदधिकं वाऽपि नेयमत्र शुभे गृहे ॥ २ ॥ अलिन्दद्वययुक्तं वा चतुरशालान्वितं तु वा । विशेषकल्पनं ब्रह्मभागे मङ्गलदायकम् ॥ ३ ॥ प्राङ्गुखा शुभशालाऽत्र कल्पनेऽनेकपादका ।

काचिद्राजधान्यां नगरे नगरोत्तमे वा किल्पतराजवीथीमुख-वीध्यादिस्थित्यनुगुणं समसूत्रं प्रागाननमुदगाननं पश्चिमानन-मथवा दक्षिणाननं प्राथिमिकद्वारकल्पनञ्च तेषां श्रेयःप्रदमेवेति नगरवास्तुविशेषलञ्चणार्थो बोध्यः। परन्तु दिक्कोणचतुष्काद्युन्मुखं द्वारकल्पनं सर्वथा सर्वत्र न कार्यमिति समयः। तस्याः दोषावहत्वादितं भावः॥

एवं ब्राह्मणगृहप्राथमिकद्वारस्थापनस्थलमिधाय तद्गेहस्य दैर्घ्यवैशाल्यादिकममण्ड् — चतुर्दण्डं व्यासकं त्वित्यादिना । सर्वत्र ब्राह्मणगृहे साधारणदण्डचतुष्कायतिः कार्या । तत्त्रिगुणितं वा, कचिचतुर्गुणितं वा गृहकलपदैर्घ्यमानस्त्र कचित्स्थले तद्धिक-दैर्घ्यमानस्त्र योज्यम् । इदमेवोत्तमगृहलक्षणमिति भावः ॥ २ ॥

किञ्चात ब्राह्मणगृहकरूपने अलिन्दद्वयकरूपनं चतुरशाला-स्थापनं, ब्रह्मभाग एव विवाहशालादिविशेषशालासहितं करूपनं करणीयमिति लक्षणवाक्यार्थः । किञ्चास ब्राह्मणगृहे करूपनीयाया

#### नानाभौमान्त्रितं वाऽपि तन्मानश्च क्वाचित्रयेत् ॥ ४॥

तदर्भ वा तदर्भ वा धुखभद्रादिसंयुतम् । नानागृहसमायुक्तं मध्यचत्वरकल्पनम् ॥ ५ ॥

अष्टाधिकस्तम्भसमेतायाः विवाहशालायाः मुखभागोऽपि प्राङ्मुख एव तेषां शुभप्रद इति भावः ॥

किञ्चात्र ब्राह्मणगृहभवनिकेतनादी प्रामनगरादी करूपनीये
भौमनिर्माणमि किचित्कार्यभेव । तदेयं व्यवस्था । यथा— प्रथमभौमारूयमृतलभौमनिर्माणाय यावत्प्रमाणभूमिः स्त्रीकृता तावत्प्रमाणवत्येव स्थले उपिभागे भौमद्वयभौमत्रयादिस्थापनं विहितम् । अथवा वित्तस्थलविभवाद्यभावे प्रथमतलास्यभूतलकरूपनप्रमाणाद्धिप्रमाणवन्तं वा भागं, तद्धिप्रमाणवन्तं वा भागमुपरिभौमतलकरूपनाय स्त्रीकुर्यादिति विकरूपः । एवं ब्राह्मणगृहेषु भौमकरूपने प्रतिभौमं मुखभद्रास्थरचना संयोजनीया ॥

किञ्चात्र माझणसीधनिर्माणे प्रथमतले महाचत्वरकल्पनं वा मध्यचत्वरकल्पनं, क्षुद्रचत्वरकल्पनं वा, जपवेदिकादि-स्थलसहितं स्थलानुगुणं स्थापयित्वा, ताहशाद्यभौमकल्पनानुगुण-मेवोपिरभौमकल्पने स्थलभागं विभव्य तच्छुद्धमिश्ररूपं दृढकल्पनं नानागेहं कार्यम् । अयन्तु प्रकारः सर्वेश्व भौमकल्पनेषु

सार्धदण्डं दण्डयुगं सार्धदण्डद्वयं तथा।

दण्डत्रयप्रमाणं वा तच्च गेहं प्रकल्पयेत्।। ६॥

बाह्मचिह्नेन संयुक्तं तद्द्वारं ग्रुभदं मतम्।

समस्रत्रप्रमाणेन सर्वकल्पनमीरितम्॥ ७॥

संयोजनीय इति शिल्पकार्यविद्धा उपदेशदशास्त्रीय: ॥

किञ्चात्र त्राह्मणसौधानिर्माणे प्रथमालिन्द्रभागे द्वितीयालिन्द्रभागे विवाहशालाममीपस्थले भोजनशालापचनालयादिसभीप स्थलान्तरे च कल्पनीयानां नानाविधद्रव्यस्थापनाहीणां
क्षुद्रगृहाणामायामदेष्ट्यीदिकं कियदेति चेत्, उच्यते — सार्धदण्डप्रमाणं वा किचिदण्डद्वयप्रमाणं वा सार्धदण्डद्वयप्रमाणमथवा
स्थलादिविभवे दण्डत्रयप्रमाणं वा यथाक्रमं नातिविशालं
नातिदीधं परस्परद्वारमुखसमसुत्रप्रसारं क्षुद्रगृहनिर्माणं निर्मापयेदिति पिण्डितार्थः । एवं क्षुद्रगृहेपूक्तं प्रमाणन्तु सर्वत्र प्रामनगरादौ कल्पनीयनानाजातिजनालयेषु प्रायशः संयोजनीयमिति
भावः ॥ ६ ॥

एवञ्चद्वोक्तन्नाह्मणगृहकल्पनस्य किंवा मुख्यलक्ष्मेति चेक्तिह्मश्यति — झाह्मचिह्नेति । पूर्वोक्तषष्ठाध्याये गर्भविन्यास-लक्षणकथनप्रकरणे नाह्मणश्रात्रियवैद्यस्यसूद्रादीनां गर्भविन्यासार्थं पद्महरूम करणीयिमिति प्रतिपादितं, तदेव लक्ष्म सर्वत्र तेषां तेषां

### द्विद्विनासाकवाटाढ्यं तिर्यक्पक्षकशालकम् । तिर्यक्कूटयुतं वापि कल्पयेच्छिल्पवित्तमः ॥ ८

गृहेषु प्राथमिकद्वारललाटभागे कवित्सर्वद्वारनेत्रभागेषु चित्रह्नपं वा तक्षणह्नपं वा विस्वसंयोजनह्नपं वा कारयदिति व्यवस्था क्षेया। एवममेऽपि। लक्षणान्तरस्र तेपाञ्चातुर्वर्ण्यक्रमाणामुक्तपूर्वमेवेति॥

किन्न विशेषती ब्राह्मणगृहेषु सर्वेषु तिर्थक्पक्षशालातिथक्कूटशालादक स्थापनीयम् । एतत्करान नव विहितं
क्षित्रियेवेदशादिगृहेष्टिनित भावः । निर्यक्पक्षशालाकरपनं नाम,
किस्मिश्चिद्भाह्मणगृहे मध्यचत्वरस्थानसमीपे उभयोरिप पार्श्वयोधिदे
दक्षिणोत्तरमुखशालाकरूपनं कृतं तयोदशालयोराद्यप्रान्तस्थले
पाश्चात्यप्रान्तस्थले च वासववारुणदिङ्मुखशालान्तरकरूपनमपि
कार्यम् । तस्थैव वासववारुणदिङ्मुखशालान्तरकरूपनस्थ तिर्थक्लालेति नाम बदन्ति शिरुपविदः ॥

किन्नानेनैव प्रकारेण चत्वरसमी पक्रतकृटस्य यत्करूपनं तिर्यग्भूतं तस्य तिर्यक्कृटकरानिमिति नामान्तरम् । एतत्तिर्यक्कृटकरूपनं पूर्वोक्तिर्यक्छालाकरूपनमिप न्नाद्मणगृहभवननिकेतनादिष्वेव योज्यम् । नान्यत्र क्षत्रियवैश्यशुद्धादिगृहेष्विति
समयः । तेषां गृहे तादृशितर्यक्ष्णालाकरूपनस्थाने महाङ्गणक्षुद्राङ्गणशाल।दिकरूपनमेष तेषां शुभाय भवतीति प्रसिद्धिः ।

#### अथ क्षत्रियगृहस्रक्षणकथनम् —

प्रायः क्षत्रियवैद्यानां ग्रामान्ते भवनं ग्रुमम् । दुस्सहत्वादनहित्वाद्वामे वास्तुमही पृथक् ॥ ९ ॥

एसावता प्रवन्धेन विशेषते। बाद्मणगृहरुभ्रणमुक्तं झेयम् ॥ ८ ॥

अथ क्षात्रयसवनस्य विश्वपळक्षम किमिति चलाह्रवृणाति—
प्रायः क्षत्रियवंद्रयानामित्यादिना । क्षत्रियवंशजातानां सर्वेषामेव
भूभुजां नगरादिष्वेव प्रासादहर्म्यमहाभवनादिकस्तनं युक्तम् ।
तथापि केपाञ्चितक्षत्रियाणां नातियनिकानामेकद्विष्यादिमामैकनायकानां महासदनकस्पनं कुत्र वा स्थाप्यमिति चेदुच्यते—
प्रामान्ते तेषां वान्तुभूभिः पृथगेव स्वीकार्यति ॥

कृत इयं व्यवस्था १ उच्यते — 'ब्राह्मणानां पृथम्बीथी क्षित्रियाणां तथा स्थलम्' इति वचनशेल्या सर्वत्र ब्राह्मणानां वीथी पृथगेव स्थाप्या । तत्र नान्यगृहस्थानकल्पनिति । तेपामन्यत्रेव तत्कल्पनस्मरणान । तस्माद्नयेव शैल्या क्षित्रियवंशजातानां मितधनानामपि कचिद्यामान्ते शुभवान्तुभीमनि गृहकल्पनं तस्य चान्येषां श्रेमकरम् । कथमेव मेतयोर्गृहस्थापनस्य वास्तुभृभिः पृथकरणीयेति चेन — दुस्सहत्वादनहित्वादिति । अस्य विश्वदार्थन्तु — ब्राह्मं क्षात्रस्था तेजः सर्वथा तदितरजनरसहमेव भवतीति । तस्मान्तस्थानस्य जात्यन्तरभवनमध्यभागकल्पनस्था-

चत्रश्रायता वापि सममानोदया मुखे ।
पूर्वद्वारयुता वापि उत्तरास्थाऽविशेषतः ॥ १० ॥
पश्चाश्रहण्डकान्ता वा द्विज्यावरणमण्डिता ।
सीमान्तभक्तियुक्ता वा श्लद्वग्रेष्ट्रमण्डिता ॥ ११ ॥

नईत्वादिति । तस्मारसर्वेत्र सर्वेष्विप देशेषु ब्राह्मं क्षात्रब्बावासः भवनादिकस्पनं पृथगेव कार्यमिति फल्लितार्थः ॥ ९ ॥

अपि चास्य क्षत्रियमवनस्य वास्तुमूमिस्तावचतुरश्रप्रमाणा वा दैद्द्याधिक्यवती वा स्त्रीकार्यो । कचित्स्थलिवेशेषे मुखभागे, पृष्ठभागे चायामवती वास्तुमूनिरिष स्त्रीकार्येव शिल्पिनिरिति । किन्नीतादशलक्षणशालित्यां प्रामवास्तुभूमी कल्पनीयस्य क्षत्रिय-भवननिकेतनस्य प्राथमिकमुखद्वारं प्राङ्मुखमुत्तरमुखं वा स्थापनीयम् ॥

किञ्चास्य क्षत्रियमासगृहस्य दैर्ध्येत्रेशाल्यादिप्रमाणन्तु साधारणदण्डविंशतिकादारभ्य डिडिइण्डगृद्धिक्रमान् पञ्चाशः-इण्डकावधिकप्रमाणमिति स्थलानुकूलमानकथनम् । किञ्च ताहशवास्तुभूमौ तत्तत्स्थलानुगुणभेकप्राकारकल्पनं वा प्राकारहय-निर्माणं वा प्राकारत्रयस्थापनं वा कचित्कलपनीयम् । किञ्च ताहशावरणभूमिसीमान्तस्थले मध्यसूत्रप्रसारितमध्यभागे क्षुद्र-गोपुरकल्पनं कचित्करणीयम् । किञ्च ताहशावरणभूमिसीन्नि तदकरणेऽपि न दोषायेति समय: ॥

ह।रान्तर्हारमंयुक्ता च्लीहम्यिदिमिण्डता ।

हिभीमा वा त्रिभीमा वा भिन्यन्तकलञ्चान्तिता ॥

नवरङ्गममोपेता मध्यशालाविराजिता ।
अलिन्दभागसंयुक्तयुग्मयुग्मकशालका ॥ १३ ॥

तदन्तः क्षुद्रशाला वा तथा प्राप्तोपशालका ।

क्षत्रचिह्नेन संयुक्ता मुखद्वारस्थली वरा ॥ १४ ॥

मुख्यगेहाष्टकोपेता कूपारामादिभिर्युता ।
कल्पनीया शिल्पवरैः कालमेन्यगृहान्त्रिता ॥ १५ ॥

किञ्च पूर्वोक्तरीत्या ताहजावरणन्थलेषु भृत्यवाहनधान्यादिद्रुच्यस्थापनस्थलं यथाविभवं कल्पियत्वा तदन्तभीगे मध्यकल्पने
मध्यमाधिष्ठानरीति मोमद्वयं वा कचिद्धौमत्रयावधिकमेव कल्पनं
द्वारान्तद्वीरराक्षितमुपरि क्षुद्रप्रमाणचन्द्रशालासमेतं प्रकल्पयेत्।
किञ्चाल क्षत्रियप्रागकल्पने प्रथमद्वारद्वितीयद्वारतरणम्थले
अलिन्द्द्वयं निर्माय तदन्तर्युग्मसंख्याककल्याणशालादिमहाञ्चालानिर्माणं सचित्रभित्तिरचनं प्रकल्पयेत्।।

अपि चात्र क्षित्रियमवने ताहशशालान्तस्थले मुख्य-गेहानामष्टकं म्थापियत्वा तद्गेदद्वारसमीपे प्राथमिकद्वारललाटमागे च खड्गचन्द्रसूर्यपताकासिद्धागजतुरगादिक्तपयोजनं कारयेत् 1 एवं कल्पितानां तेषां मुख्यगेहानामष्टानां नामानि यथा —

- (१) स्नानगृहम् । (५) पूजागृहम् ।
- (२) अलङ्करणगृहम्। (६) भोजनगृहम्।
- (३) द्रव्यस्थापनगृहम् । (७) शयनगृहम् ।
- (४) पचनगृहमः। (८) धनगृहमिति ॥

किश्वेनद्गृहाष्टकं प्रामनगरादिषु सर्वेष्विप मानववासाहैकरणनेषु सर्ववर्णजातानामवद्यं करणनीयमेव । किन्तु तत्र
प्रामादिषु गृहरूपकरणनं, नगरादिषु शालारूपकरूपनिति
कषाञ्चन्मतम्। अन्यपान्तु याद स्थलावभवा प्रामगृहनिर्माणेष्विप
महाप्रमाणवतीनां सौधरचनोपेतानां पूर्वोक्तशालानामष्टसंख्याकानां
स्थापनसेव सुखाय, श्रेयसे, बास्तुनाथतोषाद्य इति ।
स्सादस्मिन्श्वित्यप्रामभवने तादृशमुख्यगेदाष्टकं मध्यचत्वरनवरङ्गादिकरूपनं वितानवातायनादिशोभितं स्थापयित्वा सति
स्थलविभवे वान्तुभूषाश्चात्त्यभागे दीर्धिकानिष्कुटस्थापनमिष
सुखायेति ॥

किञ्चा सिन्धि त्रयमामगृहे उपरिभागे न विमानिश खरस्थापनं सुक्तम् । परन्तु प्रतिभौमतल भित्तस्य स्वापने कि चिद्रोपानसीतल भागेष्वपि सुधेष्टिकादि भिः श्रुद्रकल श्रस्थापनमेव वरिभिति सङ्महेण स्त्रियमामभवनसी भलक्षण सुक्तं बोध्यम् । किञ्च कल्पनस्या- । यान्तरालिकलक्षणान्तरकल्पनान्तरप्रमाणादिकं दु सूक्ष्मधीभिः स्वयमेवो ह्यमिति ॥

अथ वेदयश्द्रग्रहरुक्षणकथनम् -ग्रामक्छतं वैद्यगृहं सदनं भवनन्तु वा ।
पूर्वास्यग्रुत्तरास्यं वा क्वचिद्वारुणवक्त्रकम् ॥ १६ ॥
शुभदं नगरे याम्यग्रुखं तु नगरोत्तमे ।
दण्डपश्चकपत्रोक्तं मानं तद्दशकाविध ॥ १७ ॥
करुपनं करुपयेच्छिरुपी शुद्धं वा मिश्रकन्तु वा ।

अथ श्रामेषु स्थापनीयानां वैदयगृहादीनां मुख्यलक्षणमाह—
ग्रामक्लप्तमित्यादिना । वैदयवंशजातानां साधारणगृहं वा
सदनं, महासदनाख्यभवनं वा पूर्वमुखद्वारमथवा स्थलानुगुणमुत्तरमुखद्वारं वा कवित्थ्यले वारुणमुखद्वारं वा स्थापयेत । एवं
कल्पनं तेषां वैदयानां शुभलाभादिप्राप्तय इति भावः । मतान्तरसन्न
नोच्यते । नगरवीथ्यादिस्थले तु दक्षिणाननमुखद्वारभवनमपि
विशां मङ्गलाय भवतीति । किञ्च सर्वत्र विशां गृहभवनादिकल्पनवैशालयप्रमाणन्तु साधारणदण्डपञ्चकमारभ्य दण्डदशकावधीति । यदि कविद्धामादी विशेषतः वैशाल्याधिक्यवद्भूलाभे तदैकपञ्चाशाध्याये 'मध्यतियंक्तिक्रया मता' इति
मूलवचनस्योक्तार्थानुसारेण मध्यतियंक्तलपनमत्रापि वरमिति युक्तं
पदयन्ति शिल्पविदः ॥

पताहराशामवास्तुभूमिषु स्थापनीयानां वैश्यगृह्सदन-

युग्नपादं तथा युग्नकत्राटं तत्र योजयेत् ॥ १८ ॥ शालाक्त्रादिकस्मवकल्पनैरिप सयुतम् । श्रुद्राणामिष चान्येषां तदर्धं वा तदर्धकम् ॥ १९ ॥ मानं गेहेषु संयोज्यं तत्तिचिह्नेश्व भासुरम् । स्रुखद्वारं कल्पनीयं देवगन्धर्यस्ययुक् ॥ २० ॥ मानन युक्तया स्थपातः स्थापयोन्मिश्रकल्पनम्

भवनानां करानन्त्वेकि विभोगमभूषितं वा शावलकाद्याच्छादि-तोपरिस्थलं वा, भिश्रकल्पनयुक्तं वा यथाविभवाभिरुचि स्थपितानियोगवर्तिनः स्थापयेयुरित्यर्थः । किञ्चात्र वैद्यगृह-निर्माणे सर्वत्र युग्मसुग्मस्तम्भग्थापनं, युग्मकवाटभासुरद्वारस्थापनं पूर्वीक्तरीत्या युग्मसंख्याकत्लादिस्थापनभेव तच्छुभकरामिति भावः॥

किञ्च काचनमध्यकल्पनं महाशालां कल्याणशालां,
नानारूप क्षुद्रगृहमापं स्थापायत्वा तुलादण्डस्वर्णखण्डरज्ञतखण्डादिवैद्यचिह्नं तत्र तत्र द्वारललाटतत्याधीभित्त्यादो योजनीयामित्युपदेशः।
एवमेव स्वर्णकारलोहकारतक्षकस्थपितगृहेष्विप योज्यम् । अनेनैव
प्रकारेण शुद्राणां प्रामगृहादौ किञ्चित्सुद्रप्रमाणधित सीरवृषादिचिह्नं योज्ञियत्वा स्थलविभवाद्यनुगुणं सर्वमिप कल्पनजालं
प्रकल्पनीयमित्यर्थः ॥

# एवं वर्णक्रमाद्ग्रामभवनं परिकीर्तितम् ॥ २१ ॥ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे विशेषतो विप्रादिचातुवेण्यगृहस्रक्षणकथनं नाम क्रिपञ्चाशोऽध्यायः॥

एवं केषुचिदेशेषु प्रामादिषु पृथीक्ठिलक्षणान्वितं तत्त-ज्वातियोग्याचिह्नमासुरं गृहमवनादिकल्पनं करणीयामिति शास्त्रकारोपदेशदिशलिपमिरादरणीय इति ॥

> इति श्रीनदनन्तकृष्णभद्यारकविरचितायां प्रमाणकोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां विश्रोपतो विपादिचातुर्वण्यगृहस्रक्षणकथनं नाम द्विपञ्चाशोऽध्यायः॥



## अथ कवाटार्गलादिलक्षणकथनं नाम त्रिपञ्चाजोऽध्यायः ॥

यन्द्रुच्यरक्षकं त्रोक्तं कराटादित्रकल्पने । इडसन्धिकियं कार्यमिति त्रोक्तं सुनीश्वरैः ॥ १ ॥ नानाकल्पनयोग्यं तन्मानं बहुविधं मतम् । दारुखण्डेद्देः पीनैरयःकीलात्तदार्द्धकः ॥ २ ॥

#### ॥ त्रिपञ्चाशोऽध्यायः ॥

एतावतः प्रवन्धेन बहुधा प्रतिपादितानां विविधानां
गृह्सवनादिकरुपनानां रक्षणयोग्यकवाटस्थापनक्रमकथनात्मकं
विवञ्जवाशाध्यायमारभते --- यन्मुख्यरश्चकमित्यादिना ॥

पृथीक्तित्रामनगरादिवास्तुषु कल्पितानां विविधक्तपाणां गृह्भवन-निकेतनहर्म्यश्रासादादिकल्पवानां मुख्यरक्षकं किम? भिक्तिस्थापन-कवाट नंयोजनभित्येतद् द्वयमेव । तत्र भिक्तिस्थापनतत्सन्धिबन्धन-कमस्तु तत्र तत्र प्रकरणे क्रमेण प्रतिपादित एव । तस्मादसिन्नध्याये विशेषतः कवाटलक्ष्णं प्रतिजानीते — दारुखण्डेरित्यादिना ॥

तम कवाटकरुपनं तावत्तत्त हुरस्थलगदिवदात नानाप्रमाण-षद्भवित । तथापि प्रायकाः तम कवाटकरुपनं पीनदृढान्तरसार-वरफलकाखण्डरेव निर्मापणीयम् । यथा विविधेषु करपनेषु तम तस स्थापितप्राथमिकद्वारदितीयादिद्वारप्रमाणानुगुणं काचिद्रवाक्ष-

### प्रान्तखण्डयुतैश्वापि मध्यखण्डयुतैरपि ।

स्थलानुगुणमन्यत्र शिविकावाहनादिद्वारानुगुणं दैर्घ्यवैशाल्यघनादि-प्रमाणं स्वीकृत्य कवाटकस्पनं प्रकल्पयेदिति क्रमः ॥

एवं मानवसद्नेषु प्रायशः फलकाभिरेव कवाटकल्पनं मङ्गलाय भवति । किचिन्न्यायशालावाजिशालागज्ञशालागोशालायुधशालामण्डपादिकल्पनेषु ताम्नपित्तलायःखण्डश्रङ्खलामयकवाटस्थापनमिप कार्यम् । तादशायःखण्डकवाटादीनां प्रान्तभागेषु किचित्तियंकपिट्टकास्त्रपि नानारन्ध्राणि विधाय, तद्वशाहृद्वायःकीलसंयोजनं कृत्वा, दृढीकृत्य, तादशकवाटकल्पनं तत्त्रह्वारमुकुलिकाप्रथितप्रन्थि विधाय समसूत्रं स्थले दृढमिणिकाकु। ख्रिकायोजनमिप कार्यमिति ले। हृकारकार्यक्रमो क्षेत्रः ।।

अत्र तु प्रायशे मानवसद्नभवनद्वारादिषु योजनीयफरकाकवाटनिर्माणक्रमः कथिमिति चेन, तदाह — प्रान्तखण्डयुतिरित्यादिना । सर्वत्र किल मानवसद्नगृहेषु प्राथमिकद्वारद्वितीयद्वारादिद्वारभागे कवाटयोजनं द्विविधं भवति — एककवाटयोजनं, कवाट द्वययोजनिमिति । अपि च कचिदुपरिभीमद्वारभागेषु, गवाक्षस्थःनेषु, नवरङ्गद्वारभागेषु, देवपूजामन्दिरद्वारभागेषु
स्थलान्तरेष्विप कथाटचतुष्कमथवा कचित्कवाटानामष्टकं वा
संयोजनीयमिति तद्विभजनक्रमः ॥

तिर्यग्दलैश्च संयोज्यं कवाटं कुश्चिकायुतम् ॥ ३ ॥ द्वारसन्धियुतं तच्च भित्तिसन्धियुतं कचित् । द्वारमानान्वितं खण्डरूपं वा भिन्नरूपकम् ॥ ४ ॥ गवाक्षद्वारमुख्यान्तं पार्श्वदारममयतम् ।

यथाभिक्षचिक्रहानेऽपि तत्तद्द्वारत्रेपुरुयोत्तत्यादिकं पार्श्व-सूत्रेण तिर्यक्सूत्रेणोर्ध्वसूत्रेण च सम्यक्प्रमात्या, तत्प्रमाणापेश्वया एकाङ्गुलादिपडङ्गुलाधिक्यवत्पार्श्वपट्टिकासु मानं नीत्या फलका-सम्मेलनादिना तादशकरूपनं प्रकरुपनीयम् ॥

किञ्च सर्वेषामपि तेषां कवाटानां प्रान्ताञ्चलभागादिस्थाने दाढ्योत्पादनार्थमयःकीलघटितफलकान्तरसंमेलनं कार्यम्। एवं तेषु कवाटेषु कविनमध्यदारुखण्डसम्मेलनं कवित्तिर्थग्दारुखण्ड-सम्मेलनमपि सायःकीलकं रचयित्वा तद्ञ्चलभागे समुचिते मिणिकाञ्चाञ्चिकामेलनञ्च दृढं कार्येन्।

एवरात्या यथाक्रम कार्रपतं कवाट द्वारस्तम्भयोजित
मुकुलिकाखण्डोपिर संस्थाप्य, यथाक्रमं, यथामानं घाटनोद्घाटनाई ख्र

हढीकृत्य बन्धयेदित्यर्थः । मुकुलिका नाम कवाटधारणस्थलम् ।

किनिद्रोपुरकवाटानां बृहदाकृतीनाभेताहशमुकुलिकास्थानस्थापनवत्

कवाटपार्श्वभित्तिमध्यभागे एकवितास्तिप्रमाणरन्ध्रकस्थनं हढं

कारियस्वा तत्र हढार्गलसंयोजनञ्ज कारयेदिति क्रमः ॥

एकाङ्गणं झङ्गणं वा च्यङ्गणं वा क्रिचिन्मतम् ॥५ चतुरङ्गणकं योज्यं षडष्टदशकाङ्गणम् । प्रान्तिचित्रसमोपेतं शुक्रहंमादिमण्डितम् ॥६॥ नानाकुनुमरूपं वा नानापत्रस्वरूपकम् । पार्श्वपद्वद्वारमागकृतवन्धं क्रिचिन्मतम् ॥७॥ कवाटपतनस्थानिस्नमेकाङ्गलं मतम् ॥ इद्वबन्धनिकं तत्र मिणिकार्गलयोजनम् ॥८॥

एवंरीत्या देवालयगोषुरद्वारदुर्गद्वारपुरद्वारन्यायशालामण्डपादि-महाकल्पनद्वारेष्ट्यगे व तंयोज तं कार्यम् । स्थलान्तरेषु मानव-सदनादिषु पूर्वोक्तरीत्या द्वारस्य दक्षिणभागे प्रदक्षिण-क्रमात्कचाटसम्भेलनं कार्यित्वा तत्र तयोः मिणिकाकुश्चिकादि-मेलनादिकमपि तत्तत्कल्पनयोग्यं स्थापनीयमिति निष्कृष्टार्थः ॥

किन्नीयं तत्र तत्र द्वारवेपुल्यादिप्रमाणानुगुणभेककवाट-स्थापने, कवाटद्वयस्थापने वा मध्यमध्यरान्ध्रकानेककवाटस्थापने वा कर्ववालोकनीयकवाटस्थ पूर्वभागतलं काचिदेकाङ्गणं विभाज्य नानाकुमुमपवादिरचनावलीः प्रायशस्त्रक्षणवशेनैव योजयेत्। किन्न कचिदङ्गणद्वयमथवाऽङ्गणत्रयमथवाऽङ्गणानां चतुष्कं पट्कमष्टकं दंशकं वा सममानं, कचिच्छिल्पी वाञ्छाकियानुगुणं विषममानं दा विभाज्य तत्र चित्रादिकमिष योजयेदिति कार्यक्रमः ॥ कांस्यराजनमीत्रणीयुक्ताद्यद्वितिकृतम् ।
श्रिक्षणतं टङ्कत्रेकेन क्रिचिडणादिभूषितम् ॥ ९ ॥
देवभूसुरभूपालवणिजामपि दैवनम् ।
संयोजननतु शुभदं सर्वडारेषु क्रीतिनम् ॥ १० ॥

एवं नत्राङ्गणकरुनने कचिच्छु हहं सादिनक्षणं सौवर्णराजत-तास्त्र स्यं वा योजधित्वा ताहशाङ्गणतलस्य प्रान्तभागास्याञ्चल-भागेषु मनोहररेखादिचित्रं च रचित्वा, कचित्ताहशचित्र-योजनार्थं युत्त्या तत्स्थलानुगुणं सूक्ष्मफठकां सायःकीलबन्धनां प्रयोजयेदित्यर्थः । किश्वात्र कवाटकरूपने तत्र तत्राङ्गणस्थले टङ्कनेशनादिना शहरणीकृते कांस्थराजदसीवर्णपहिकादिचित्रविम्ब-संयोजनगपि करुपयेदिति ॥

तत्र तु कवाटस्थापने दैवडारकवाटमागे, राजद्वारकवाटमागे, वर्णान्तरद्वारकवाटमागे च वाजिवारणगोमिहिपादिशालाद्वारकवाटमागेषु च, देवगन्धर्वयक्षित्ररादिक्षपकल्पनमेव सर्वेषां
क्षेमकर्रामिति शिल्पसमयः । किश्च, किचिदेवगर्भगृहद्वारकवाटभागेषु मणिकिद्धिणीयोजनं शस्तम् । भूषालयनिकेतनादिमानवशयनशालाद्वारकवाटेषु मणिद्र्षणसंयोजनं, लक्ष्मीगौरीप्रमुखदेवीरूपसंयोजनादिकमपि स्थापनीयमित्यर्वाचीनशिलियनां समयः
स्वीकार्य एवेति ॥

## गवाक्षडारशिबिकाकल्पनादिषु मानवित्। समस्त्रं प्रयुक्जीत यथाशोभं यथाबलम् ॥ ११ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे कवाटार्गलादिलक्षणकथनं नाम त्रिपञ्चाशोऽध्यायः॥

किञ्चैवंरीत्या द्वारगवाक्षशिविकाखट्वादिस्थानेषु समसूत्र-वत्कवाटयोजनं, दढबन्धनं, युक्तिवशान्मनोहरचित्रादिसहितञ्च स्थापयेदिति च क्रमः। अगेलखरूपन्तु सारदारुमयमथवा, दढपवेवेणुमयं, कचिद्दुर्गद्वारभागादी अयोदण्डमयं चतुरश्रं वतुलक्षपामात । लक्षणान्तराण्यस्यागेलानिर्माणस्य तु अस्मत्कृत-शिल्पकलादीपिकाख्यायां द्रष्टव्यानीति ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां कवाटार्गेलादिलक्षणकथनं नाम त्रिपञ्चाद्योऽध्यायः॥



## अथ सर्वविधमोपानलक्षणकथनं नाम चतुःपश्चाञोऽध्यायः ॥

भौमाद्यारोहणार्थं यत्कल्पनं दृढसन्धिकम् । सोपानमिति तत्प्राहुर्धनयदशास्त्रपारगाः ॥ १ ॥ शिलादार्विष्टिकाक्लप्तं लोहपद्वादिभूपितम् ।

स्थापयेत्स्थपतिश्रेष्टः स्थलमानखरूपवित् ॥ २ ॥ दैवे शिलामयं शस्तं मानवेऽन्यत्प्रकल्पने ।

### ॥ चतुःपञ्चाशोऽध्यायः ॥

अथासिश्चतुःपञ्चाशाध्याये सर्वविधसोपानानिर्माणकर्मं व्यनक्ति — मीमाद्यारोहणार्थमित्यादिना । विशेषतो मानवगृह-भवनहम्यप्रासादाविषु, कविद्रोपुरद्वारादिस्थलेषु द्वितीयतृतीय-भीमनलप्राप्तयर्थे कृतं कल्पनं सोपानिमिति महर्षिभिरुदीरित-भित्यर्थः । तस्मात्तादशसोपानकल्पनन्तु शिल्पिभः कवि-दारुखण्डेः इष्टिकाभिरिप, कविद्दहद्वन्धनं कविलोहपृहिका- वृतञ्च स्थापनीयमिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

तत्र को Sिप नियमः म्बीकार्यः । यथा — देवालये शिला-पटलेरेव सोपानकरूपनं प्रशस्तं भवति । मानवगृहादिषु प्रायशस्त्रुधेष्टिकादिभिः, कचित्सारदारुखण्डेश्च कृतं मङ्गलाय भवतीति । तथापि मानवगृहाधिष्ठानस्थानेषु विवाहशालादीनामधः द्वादशाङ्गुलकं वापि पोडशाङ्गुलकं कचित् ॥ ३ ॥
सार्धद्वस्तप्रमाणं तदौन्नत्यं समुदीरितम् ।
द्विहस्तं वा त्रिहस्तं वा कचित्तद्धिकं तु वा ॥ ४ ॥
तदङ्गणं मिथो बद्धं प्रान्तकीलादिघद्दितम् ।
प्रान्तशृङ्खलिकायुक्तं दारुपद्वयुतं कचित् ॥ ५ ॥
भूलम्बं भित्तियुक्तं वा कचित्सुपिरभागिष ।
दारुपद्वात्तदार्ढ्यं वा मिथःकीलादिघद्वितम् ॥ ६ ॥

प्रदेशेषु च जिलामयकतिपयसोपानकस्पनमपि तद्वास्तुवासिनां मङ्गलादय एवेति जिल्पसमयः । 'शस्तं सानवेऽन्यत्प्रकस्पने 'इति लक्षणवाक्यन्तु प्रायिकार्थद्यातकीमिति मितिः ॥

तस्मात्ताहरामे।पानस्य कियदा प्रमाणिमिति चेत्ति हिरादयति—
द्वादशाङ्कलक्रमित्यादिना । सर्वत्र मोपानकस्पनग्ये क्रत्यवेशास्य
तु कचिद्द्वादशाङ्कलं स्थलान्तरे पोडशाङ्गुलं, कचित्मार्थेदस्तप्रमाणद्व योजनीयम् । किञ्चेताहर्शाक्रत्यवेशास्यभाजां सोपानानां
स्थापने तत्सोपानाङ्गणवेशास्यं तु कचिद्विहस्तप्रमाणं कचित्रिहस्तप्रमाणं, कचित्तद्विकत्रमाणमपि योजनीयमिति व्यवस्था ॥

विश्व ताहशाङ्गणकरूपनम्तु प्रान्तभागेष्वयःकी द्वायः-पहिकादिकृतदा द्व्यंमधः प्रदेशे भूभित्रम्बनापरि सुधे ष्टिकाभित्ति-धारितमथवा, कवित्सु पिरकरूपनधारितं वा प्रकरूपयेत् । एवं द्वारोपद्वारयुक्तं वा मध्यविश्रान्तिकस्थलम् । सोपानकल्पनं प्रायः यथामानं यथावलम् ॥ ७ ॥ मध्ये वा पार्श्वयोः प्रायः पद्मचित्रादिकल्पनम् । दीपाद्वालकयुक्तं वा वितानादिविभूपितम् ॥ ८ ॥ करलम्बसमोपेतं लोहपद्वावृतं कचित् । श्रक्षणतं टङ्कवेदेन कचिद्वर्णादिभूपितम् ॥ ९ ॥

तत्र तत्र प्राकारभितिपुरद्वारदुर्गद्वारगोपुरतलप्रामादभौमादिस्थलेषु
तत्तत्स्थलोत्रत्यानुगुणं कल्पनीयभोपानानामारम्माख्यमुखमागे,
कचिनमध्यभागे, अन्त्यभागे च दारुखण्डकृतद्वारोपद्वारस्थापनभासुरं पार्श्वभागेषु पतनभयनिरासाय करलंबनदारुपद्विकाशृंबलादिसहितं दशसोपानतरणानन्तरं मध्यमध्यभागे विश्रान्तिस्थलं
दिहस्तायतिकं तन्मयभेव कृत्या, प्रायशस्तवत्यस्थलानुगुणं, दीपप्रभापतनयोग्यं दीपस्थलमद्वालकस्थलन्न पार्श्वभागपूत्ररे वा तले
प्रकल्पयित्वा तादृशसोपानानां मध्यभागे वा कचिदुभयोरिप पक्षयोः
पद्मकुमुद्दंसशुकसारिकादिचिवतस्रणसम्मेलनं प्रकल्पनीयम् ॥

किञ्चाल सोपानकस्पने उपरिमागे वितानाद्यलहरणानि च करूपयित्वा सति वित्तादिविभवे सोवर्णराजनताम्नलोहादि-पट्टिकाच्छादितं कारियत्वा दृढसन्विबन्धनं कचिन्मिथस्संप्राप्तायः-कीलञ्ज स्थापनीयमित्युपदेशः॥

अपि चात्र सोपानानिर्माणे दारुकृते द्रव्यान्तरकिपते शा

पादशाटीयुतं प्रायो नात्युत्रततल।कियम् । समं तिर्यक्कृतं वक्रं वर्तुलाकारवत्कचित् ॥ १० ॥ भौमस्थानवशान्त्रेयं सोपानं मध्यदण्डभाक् ।

टङ्क्षेशनादिना ऋक्ष्णता संपादनीया । एवं शिलामयसुधेष्टिका-मयष्विप सोपानकरूपनेषु मध्यरेखाकरूपनमपीति भावः । किञ्चात्र सोपाननिर्माणे प्रासादादिस्थानेषु भूपालादिपादन्यसनाईपदशाटी-प्रसारणं कृत्वा अत्युक्तकरूपनहीनं कवित्रीचकरूपनविद्यानमपि स्थापनीयम् ॥

किञ्चात्र को Sपि रचनाकसो होयः। यथा— किचिद्त्युत्रत-भौमादिस्थलप्राप्त्यर्थं सोपानानां विंशतिकमथवा किचित्त्रिश्तकं समसूत्रमृज्वाकार कल्पनायम् । अयमेकः प्रकारः। प्रकारान्तरन्तु पूर्वोक्तरीत्या सोपानानां कल्पनं किञ्चिद्द्रमृज्वाकारं कल्पयित्वा तद्मु सञ्यभागे वा वामभागे वा तिर्यक्कतं किञ्चिद्द्रं प्रकल्प्यतां स्थलस्थित्यनुगुणम् । अथवा तस्मात्स्थलात्पुनरपि तत्रत्यभूमि-कल्पनानुगुणं ऋज्वाकारं वा पुनरपि तिर्यक्कतं वा कार्यमिति । प्रकारान्तरन्तु प्रथमतलाख्यभूमितलप्रभृति द्वितीयमृतीयादि-भौमिकस्थलारोहणार्थं किचित्कल्पनेषु कृपाकारमध्यकम्पनदण्डं विधाय सर्ववेष्टनवत्कमादुपर्युपरि सोपानस्थानं स्थापयेदिति ॥

किञ्च कचिद्धान्यशालाचन्द्रशालोपरि मोमाधारोहणार्थे । इक्कतज्जक्रमसोपानस्थापनमपि निःश्रेणिकाकारवस्कलनीयभिति नातिदीर्घान्तरतलं नातिनीचमिष क्वित्। स्थपितः कल्पयेषुक्तया सोपानं ग्रुखभद्रभाक् ॥ ११ ॥

इति विश्वक्रमेप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे सर्वविधसोपानलक्षणकथनं नाम चतःपञ्चाशोऽध्यायः

अर्वाचीनानां शिल्पविदामाशयश्च क्षेय: । एवं सर्वविधसोपान-कल्पनं तत्तत्स्थानकल्पनीयनिर्माणानुगुणं नातिदीर्घाकारं नाति-नीचाकारस्त्र बहुचित्रादिमनोहरं यथाशोभं यथाबळस्त्र स्थापयेदि-त्युपदेशः ॥

एवं सर्वविधमोपानिर्माणक्रमं सङ्घहेण शास्त्रकार उपिददेश । मतान्तरशैल्या कल्पनान्तरस्रक्षणान्तराणि तु क्रिया-कुशस्त्रस्वक्षकप्रमुखैदिशल्पिभिः स्वयमेवोद्य कार्यमिति भावः ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्यारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां सर्वीवधसोपानलक्षणकथनं नाम चतुःपञ्चाशोऽध्यायः॥



## अधैकशालादिशालाबहुशालालक्षणकथनं नाम पञ्चपञ्चाशाषट्पञ्चाशासप्तराशाध्यायाः ॥

ग्रामक्लप्ता त्वेकशाला मण्डलस्था द्विशालका । राजधान्यां स्थापिता तु कथिता बहुशालका ॥ १ ॥ स्थाप्या नृषेण सर्वत्र स्वदेशेषु विशेषतः । नानाविद्यापरीक्षार्थं कल्पनानेकशोभिता ॥ २ ॥

॥ पञ्चपञ्चारापद्पञ्चारासप्तपञ्चारााध्यायाः ॥

अथात्र पठितृमौकर्याय कुलकरूपेण गुम्मितमिद्मध्यायत्रयं पञ्चपञ्चाशषट्पञ्चाशसमपञ्चाशाध्यायात्मकं एकशालादिशालाबहु-शालाख्यकरुपनाविशेपलक्षणं प्रतिपादयति – ग्रामक्लमेत्यादिना ॥

पूर्वोक्तचतुश्चत्वारिशपञ्चचत्वारिशाध्याययोः महाशाला-विशेषशालादिलक्षणन्त्कपूर्वमेव । ताहशशालादिकल्पनस्यैव सर्वत्र मानवगृहादिषु ओचित्यप्रमाक्तिः । अत अत्रोक्तानामेक-शालादिकल्पनानां किं नाम खरूपम् किमधेमेतत्कल्पनमिति चेक्तद्विष्णोति — नानाविद्यापरीक्षार्थमित्यादिना । काव्यनाटक-पुराणितिहासतर्कव्याकृतिमीमांसाश्चितिरमुखशास्त्रवेत्तारो ये, ये च देशीयभाषाविदः, ये च लोके धातुज्ञानादिविदः सङ्गीतवाद्य-चित्रमाल्यप्रथनमहज्ञानवास्तुज्ञाननानाशिल्पकियाविद्स्तेषां विद्या-

## ग्राम्यशाला पूर्वमुखा पश्चाशदण्डमानका । मण्डलस्थोत्तरमुखा शतदण्डप्रमाणका ॥ ३

नैपुण्यपरीक्षार्थं करूपनीयं भवनोत्तममिदं एकशालादिमङ्केतनाम भजनीति लक्षणवाक्यार्थः ॥

एवमनकविधविद्याभ्यमनशीलान परीक्ष्य तेषां नैपुण्यानुगुणं भूपालप्रमुखेरसिमन्नव खन्नेकशालादिकस्पने पारितोषादिकं
देयिनिति भावः । तस्मादेतिद्वद्यापरीक्षास्थानं त्रिविधं भवति ।
यथा-एकशाला,द्विशाला,बहुशालेति।तत्र देशेषु प्रामशतिनिर्माणानां
मध्ये विद्यापरीक्षार्थं स्थापितं स्थानमेकशाला । कस्यचिन्मण्डलस्य
मुख्यनगरे विद्यापरीक्षार्थं स्थापितं स्थानं द्विशालाख्यं, राजधान्यां
विद्यापरीक्षार्थं स्थापितं स्थानं तु बहुशालेत्येवं मङ्कोतनाम प्राप्नोतिति
शिल्पसमयनिष्कृष्टार्थः । एवं त्रिविधनिर्माणप्रकारं विद्यास्थानं
चक्रवत्यीदिमदीपालैः स्वस्वदेशेषु, सामन्तभूपालदेशेष्विप तव
तव जनसौकर्यार्थं अनेकसंख्यं प्रकल्पनीयभित्युपदेशः ॥ २ ॥

किञ्चेतादशशालात्रयकस्पनानां किं वा लक्षणिनत्याकाङ्कायां ति हिशुणोति — ग्राम्यशाला पूर्वमुखेत्यादिना । साधारणदण्ड-पञ्चाशदायामदैद्येवति भूतले ग्राम्यशालाख्यामेकशालां पूर्विदिङ्मुखां स्थापयेत । शतदण्डप्रमाणभासुरे नगरवास्तुतले उत्तरिदृङ्मुख-स्थापिता परीक्षाशाला दिशालेति नाम्ना प्रसिद्धं भवति । एवं

बहुशाला पश्चिमास्या शतदण्डाधिकस्थला।
कौसलीं मागधीं वापि शौरसेनीमथापि वा ॥ ४ ॥
शैलीमाश्रित्य शिल्पज्ञश्शालाकल्पनमादिशेत्।
समकल्पनसंयुक्तां समालङ्करणिकयाम् ॥ ५ ॥
उत्तमां मध्यमां वापि कल्पनां वा कनीयसीम्।
मानभेदाद्योग्यशालां स्थापयेच्छुभवास्तुनि ॥ ६ ॥

शतदण्डाधिकयप्रमाणवित राजधानीवाम्तुभागे पश्चिमास्या वा दक्षिणास्या वा स्थापिता परीक्षाशाला बहुशालेति व्यवह्रियते। एवंप्रकारेण एकशालादिनिर्माणस्थापने कोमलशैली वा मागधशैली वा शूरमेनशैली वा यथाभिरुचिकल्पननिर्माणाय स्थपतिभिः स्वीकार्येति शैलीप्रकारकथनकमः॥

किञ्चेता दशरोली स्वीकरणेऽपि प्रामनगररा जधान्या दिखल-स्थापनीयासु तासु शालासु समकल्पनं, समालङ्करणादियोजनमेव शुभप्रद्मिति भावः। अस्य विशदार्थस्त्वनुपद्मेव स्पष्टीभाविष्यति। तस्मादेतदेकशालादिनिर्मीणं शुभवान्तुभागे उत्तमप्रमाणोपेतं वा मध्यमप्रमाणोपेतं वा अथवाऽधमप्रमाणयुतं विषमस्त्रादि विहीनं स्थापनीयमित्यर्थः॥

कि नाम उत्तममध्यमाधमलक्षणिमिति चेदुच्यते—अत्रोक्त-दण्डपञ्चाशत्कदण्डशतकदिकन्तु तस्यादशालाया मध्यभाग-

### भौमद्वयं पूर्वभागे दशदण्डस्थरे मतम् ।

करुपनांयमुख्यकरुपनस्थलप्रमाणामिति विवकः। ताद्यमध्यभागस्थलमुख्यकरुपनस्य पार्श्वतः प्राकारवत्केवलप्रान्तभू मिरवइयं करुपनीया।
तत्प्रमाणवत्येव प्रान्तभू मिर्यत्र स्थाप्यते, स्थानस्य तस्योत्तमकरुपनिमिति नामिति भावः । ताद्यप्रमाणहीनप्रान्तभू मिपरिवृतशालाकरुपनन्तु मध्यमकरुपनम् । प्रान्तभू मि विनेव कारिपतं
परीक्षार्थकरुपनमधमकरुपनामिति तत्तत्स्थलानुगुणं करुपनीयप्राकारभू मिस्थलाविकरुपधोतकं लक्षणवाक्यमिति होयम् ॥

तस्मोदेवं तत्र तत्न प्रामनगरादिस्थलवशाद्यथासौकर्यं संप्राप्तवास्तुभूमी प्राकारभूम्याख्यप्रान्तभूमियुतं वा तद्विहीनं वा यथाप्रमाणं कल्पनीयमिति भावः । परन्तु मध्यकल्पनस्थल-विभाणार्थमत्र यन्मानं पद्धाशदण्डादिकामित्युक्तं तन्मानमवद्यं तत्र कल्पने योजनीयमेव । न तत्र्यूनतिति भावः । किञ्च सित स्थलिभवे प्राकारभूमिः कल्पनीया । नो चेत्प्राकारभूभागं विनैवात्र शास्त्रोक्तप्रमाणमेकशालादिमुख्यकल्पनभागे योजनीय-मेवेति पिण्डितार्थः ॥

तत्राद्यायाः प्रामे स्थापनीयायाः एकशालायाः निर्माणकममुपदिशति — भै।मद्वयं पूर्वभाग इत्यादिना । किक्केकशालाकस्पननिर्माणार्थं वास्तुभूमे। दशदण्डप्रमाणं पूर्वस्थळं,

तन्मानिहगुणे व्यासे ततश्शालाप्रकल्पनम् ॥ ७ ॥
भौमत्रयं तत्र योज्यं शिखरत्रयभासुरम् ।
स्थाने रूपश्च तन्मध्ये शिखरैस्सप्ताभिर्युतम् ॥ ८ ॥
एवम्रुजुङ्गमानेन क्रमात्तद्वरोहयेत् ।
मध्यभागे महाशालां कल्पयेतस्यिषरोज्ज्वलाम् ॥ ९ ॥

ततस्तथेव दशद्ण्डप्रमाणं मध्यमस्थलं, पुनर्षि दशद्ण्डप्रमाण-मन्त्यस्थलं मात्वा स्वीकुर्यादिति स्थलस्वीकरणक्रमः । एवं समप्रमाण विभक्तं भागत्वयस्थलऽष्पं पृथ्यत्व कल्पन कार्यामिति कौसलीनिर्माणशेली । एतद्भागत्रयस्थलकल्पनं परम्पर्मिलितमेवेति मागध्यादिशैल्यन्तरिक्रयापरिपाटी । तस्मात्स्थपतियज्ञमानेच्लाधीनं कल्पनं कार्यमिति सौकर्यद्योतकवचनं ज्ञेयम् ॥

किञ्चैताहशभागत्रयस्थलेषु पूर्वभागे भौमद्वयकल्पनं कृत्वा,
मध्यभागे भौमत्रयं कारिथत्वाऽन्त्यभागे पुनरिप भौमद्वयकल्पनमेव कार्यमित्येकः पक्षः । एवं कौसलरीत्या एकशालाख्यपरीक्षास्थानकल्पने पूर्वभागे प्रमाणापेक्ष्या द्विगुणितमानं मध्यभागे
योजनीयभिति केषाञ्चिन्मतम् । तदेवात्रोदाहृतवान् शास्त्रकारः — तन्मानद्विगुण्व्यास् इत्यादिना । अस्य विवृतिर्यथाप्रथमभागास्यपूर्वभागे दशदण्डप्रमाणं, मध्यभागे विश्वतिदण्डप्रमाणमन्तिमभागे पुनरिप दशदण्डप्रमाणमिति । एवंरीत्या

द्वारोपद्वारसंयुक्ता पार्श्वशाला किचन्मता । समावरणका वापि विषमाघरणा किचित् ॥ युग्मद्वारा युग्मपादा युग्माङ्गणसमन्विता ॥ १० ॥

इत्येकशालालक्षणकथनम् ॥

अथ द्विशालालक्षणकथनम् ॥ द्विशालाकल्पनं प्रायश्चतुर्द्वारसमन्वितम् ।

प्रमाणसंयोजने वा, पूर्वोक्तरीत्या समप्रमाणसंयोजने वा कल्पने प्रकल्पितेऽपि, तत्कल्पनप्राथमिकद्वारमभीपे युग्मद्वारकल्पनं, युग्म-स्तम्भस्थापनं, युग्माङ्गणप्रकल्पनमपि कार्यमिति लक्षणवाक्यार्थः। अयमेव कोसलशैलीप्रकल्पनकमः॥

किञ्चात्रैकशालाकरपने प्रथमभागान्त्यभागप्रमाणापेक्षया

ढिसुणितप्रमाणवित मध्यभागे स्तम्भवेद्धशकं वा स्तम्भानां

चतुर्विशितकं वा यथाभिक्षिच स्वापयित्वा तेवां स्तम्भानां
मौलिभागेषु सुविरशेलीनिर्माणं प्रकरूप्य, तदुपरि दृढं भीमन्नय-करूपनं शिखरत्रयभासुरं स्थापयेदित्येकशालालक्षणकमः। कवित्र स्वस्मिकेकशालांकरूपने मध्यभागस्योपरिभागे पञ्चभौमकरूपनं कृतं

चित्र, तदा तदिमानमौलिभागशिखरसप्तकं स्थापनीयमिति क्रमञ्च तस्वक्षममुक्षैविक्षेय इति ॥

अथ नंगरमध्यभागे कर्स्पनीयिद्विशालांक्यपरीक्षरियलस्य s. s. 74

चतुःपादसमायुक्ता चतुरङ्गणभूषिता ॥ ११ ॥ कुड्यान्ते मध्यभागे च चतुरस्रत्रप्रमाणकम् । मध्यञालाकल्पनं वा मध्यकृटप्रकल्पनम् ॥ १२ ॥

निर्माणक्रममाह — द्विशालाकल्पनित्यादिना । 'आदिमध्यान्तभागेषु कल्पनं पूर्ववनमतम् 'इति वचनाद्वामकल्पनीयाया
एकशालायाः यथा भागत्रयविभन्ननं तदुपिर भोमकल्पनादिकमुक्तं,
तथैवात्रापि द्विशालाकल्पने नगरस्थापनीये कार्यमिति क्रमः ।
अथापि तादशभागत्रये प्रतिभागं दैर्घ्यवैशाल्यप्रमाणन्तु एकशालाप्रमाणापेक्षया द्विगुणितमित्येव भेदः । भेदान्तराणि च यथा —
अत्र तु द्विशालाकल्पनस्य प्राथमिकद्वारसमीपस्थले चतुर्द्वारप्रकल्पनं,
चतुःस्तम्भस्थापनं, तथैव चतुरङ्गणकल्पनमपि योजनीयमिति ॥

किस्नात्र दिशालाकरपने भागमध्यश्यलकारिपतकुष्ट्यान्तप्रान्तावधिकस्थले समस्वप्रमाणं मध्यमहाशालाकरपनं वा मध्यमहाक्टकरपन वा स्थापनायामस्युपदशः । किस्न पूर्वोक्ते
पकशालाकरपने चात्र दिशालाकरपने एवं वैशास्यमध्यभागस्थापितमध्यशालायामङ्गणस्थरयामपि पूर्वोक्तनानाशास्त्रविदां
परीक्षार्थमागमनशीलानामासनपीठादिकं स्थापयित्वा तन्मध्ये
परीक्षाकार्थव्याप्रतस्य विद्यागुरोरासनं तुङ्गमपि प्रकरपनीयमिति
भावः। अयस्त्र कमो बहुशालालक्षणेऽपि योज्य इति मतिः।

कारयेन्मानिविच्छिल्पी महाञ्चालाप्रकल्पनम् । आदिमध्यान्तभागेषु कल्पनं पूर्ववन्मतम् ॥ १३ ॥ द्वारस्थाने पूर्वसद्याने मध्यप्रकल्पने । सुषिरच्यासमानार्धं पार्श्वकूटप्रकल्पने ॥ १४ ॥ द्वाति द्विद्यालालक्षणकथनम् ॥

अथ वहुशालालक्षणकथनम् ॥ बहुशालाकल्पनं तु मण्डपाकारवन्मतम् ।

किञ्चात्र द्विशालाकरूपने कोऽपि विशेषो ह्नेयः। यथा—
द्विशालाकरूपनस्यास्य सन्यापसम्ययोभीगयोः पार्श्वकूटकरूपनं वा
पार्श्वाङ्गणकरूपनमतिदैष्ट्येवत्करणीयमिति । किञ्च पूर्वोक्तस्यैकशालाकरूपनस्यास्य च द्विशालाकरूपनस्य प्राथमिकं मुखद्वारं
निर्दिष्टस्थाने स्थापयित्वाऽत्रशिष्टदिग्मागत्रयेऽपि तत्करूपनप्रमाणचित्रादियुतद्वारत्रयस्थापनं वा, किञ्चिदूनकरूपनप्रमाणचित्रादिरचनाभासुरं वा द्वारत्रयं प्रयोज्यमिति शास्त्रक्रियाविदामाशयोऽप्यादरणीय इति । अत एव खर्वस्य करूपनस्य परिनः प्राकारस्थलविभजनवचनप्रसिक्तिरिति। एवं किचिद्वारचतुष्कस्थापनाभावोऽपि न दोषायिति शिरूपसमयः। सर्वथा द्वारद्वयहीनता पूर्वोक्तकरूपनशैलीविद्दीनता च न कार्येति शास्त्रोपदेशस्सर्वेरपि सर्वेत्राद्वरणीय इति ॥

सप्तभौमयुतं कार्ये राजधान्यां विश्लेषतः ॥ १६ ॥
नवभौमयुतं वापि रुद्रभौमयुतं तु वा ।
मानज्ञस्थपतिस्तत्र प्रथमात्किञ्चिद्नकम् ॥ १६ ॥
ततः किञ्चिन्मानहीनं तृतीयं भौममादिशेत् ।
हीनप्रमाणमत्रैवमङ्गणं प्रान्तभूमिषु ॥ १७ ॥
योजयेनुङ्गशिखरकल्पनं बहुचित्रकम् ।
महाशालाकल्पनं वा महामण्डपकल्पनम् ॥ १८ ॥

एतावता प्रवन्धेन नगरकरपनीयिष्ठशालाख्यपरीक्षास्थलनिर्माणकममिभिधायाधुना राजधान्यां करपनीयबहुशालाख्यपरीक्षास्थानिर्माणलक्षणमिभिधत्ते — बहुशालाकरपनं त्वित्यादिना ।
बहुशालाकरपनिर्माणन्तु प्रायशो मण्डलाकारां भूमि स्वीकृत्य
तत्र दृढभूमिलम्बं विधाय, तदुपरि तदनुगुणमेव दृढभित्ति
सवातायनरचनां स्थापित्वा, पूर्वोक्तरीत्या मध्यस्थाने मध्यशालां
नानासनान्वितामनेकस्तम्भभासुरां विधाय, तदुपरिभागे ससोपानरचनं सप्तभौमकरपनं वा नवभौमकरप्रनमथवा कचिदिच्छावशादेकादशभौमकरपनं वा स्थापनीयिमिति चौपदेशः ॥

किञ्चेताहशमीमानिवतस्य बहुआलाक लपनस्य दैन्मीदि-प्रमाणन्तु पूर्वोक्तरीत्या साधारणदण्डशताधिकमिति समग्रः। तस्मादताहश्वेशाल्यवति स्थले ताहशमीमसम्मादिकं कर्तुं विकारि-शक्त्यभावे तदा कल्पनस्यास्य मध्यभागे कविद्वा...लाख्यं कल्पन- महाभामे प्रकर्तव्यं वातायन्यातीज्यसम् । पाठकासनसंग्रुक्तं पङ्क्तिमङ्क्तिकमक्तमम् ॥ १९॥ पाठिवित्स्थानयुक्तश्च तन्मध्यं रम्याचित्रकम् । काव्यं देशीयभाषां वा नाटकादीनथापि वा ॥ २०॥ मीमांसान्यायविस्तारं वेदं धर्मसमुच्चयम् । मणिकियां लोहकर्म नानाशिल्पिकयामपि ॥ २१॥

मिष मण्डलाकारमेव विधाय, तद्वशात्करूपनसौकर्यं संपाद्यित्वा पूर्वोक्तरीरुयंव तत्राप्युपरितनमीमतलस्थापनं करणीयमिति शिरूप-कियाविदः । तस्मात्स्थपतिप्रमुखेः तत्प्रमाणवित स्थले वा तद्धितिभागवित स्थले वा, तस्मात्किक्चिद्रनप्रमाणस्थले वा, पतादशबहुशालानिर्माणकरूपने प्रकारिपतेऽपि अयक्च क्रमोऽवद्यं स्थीकार्यः । यथा — अस्मिन्तु बहुशालाकरूपने मण्डलाकार-प्रमाणवित प्रथमतलप्रमाणापेक्षया द्वितीयतले किक्चिद्रनप्रमाण्योजनं त्रतीयभौमतले इत्यादिकमोऽवद्यं करूपनीय इति ॥

अस्य विशदार्थस्तु यथा — प्रथमभौमकल्पने साधारण-दण्डाशीतिकप्रमाणं, द्वितीयभौमतलेऽष्ट्रसप्तिदण्डप्रमाणं, तृतीय-भौमतले षट्सप्तिदण्डप्रमाणं, चतुर्थभौमतले चतुरसप्तिदण्ड-प्रमाणकिमत्यादिकमेण प्रतिपादितं प्रतिभौमं द्विद्विदण्डप्रमाणद्दीनत्वं योजनीयमित्यर्थः । तथा च बर्बुङ्गाकारस्थप्रमाणवत्कल्पितस्य विदन्ति ये पुण्यवज्ञात्तत्परीक्षास्थलन्तिवदम् । पुमर्थसिद्धये राज्ञो विजयाय च मण्डले । कल्पयेन्मतिमााञ्छल्पी समनेत्रं समक्रियम् ॥ २२॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मयास्तुशास्त्रे
एकशालाद्विशालाबहुशालालक्षणकथनं नाम
पञ्चपञ्चाशपद्पञ्चाशसमपञ्चाशाध्यायाः ॥

बहुशालाकल्पनस्य परितो नानास्तम्भधृतमङ्गणकल्पनं प्रकल्पनीय-भिति च क्रमः । एवं नानासनस्थापनयोग्यं प्रतिभौमकल्पनं क्रमाद्धीनप्रमाणकं विरचण्यान्तिभौमोपरितले चूलीगृहं वा चूली-हम्यं वा नानाचित्रमञ्जुलाकारं विधाय तदुपरि नवैकादश-पद्भदशककलशस्थापनमपि भूपालप्रकृतिश्रेयस इति शास्त्रोपदेशः॥

किञ्च पूर्वोक्तरीत्याऽहापि बहुशालाकस्पने मध्यभागे महा-शालाकस्पने नानारूपदेवगन्धर्वयक्षादि चित्ररचनादिकं योजायित्वा परीक्षार्थमागतानां विदुषां, परीक्षकाणाञ्चासनानि यथाप्रमाणं स्थापनीयानीति सङ्ग्रहेण परीक्षाशालात्रयलक्षणमुक्तं बोध्यम् ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणवोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

पक्षशालादिशालादहुशालाख्यपरीक्षास्थललक्षणकथनं नाम पञ्चपञ्चाशपद्पञ्चाशसपञ्चाशाध्यायात्मकाः कुलकरूपाः॥



# अथ नानाविधपीठिकावेदिकालक्षणकथनं नाम अष्टपश्चाञोऽध्यायः ॥

तत्रादौ देवालयवेदिकालक्षणकथनम्॥

देवप्रीतिकरी वेदिवेदिका पीठिका तथा।
अक्तिम्रक्तिप्रदा पुंसां देवसानिध्यकारिणी ॥ १ ॥
यभ महूर्ते भट्टार्थेर्गिभेता चाभिमन्त्रिता।
तस्मात्तां योजयेच्छिल्पी यथामानं यथावलम् ॥ २ ॥

### ॥ अष्टपञ्चाशोऽध्यायः॥

अथासिन्नष्टपञ्चाशक्तमेऽण्याये देवप्रासादगर्भगृहमण्य-स्थापनीयवेदिकादीनां स्थलान्तरकल्पनीयानां पीठिकादीनाञ्च कल्पनक्रममुदाहरित — देवप्रीतिक्ररीत्यादिना । पूर्वोक्तदेवालय-गर्भगृहादे शुभमुद्दूर्ते यथामानं दीक्षितभट्टारकस्थपितप्रमुखेर्वेदि-कादिपरिकल्पनेन किं वा फलमिति चेक्तन्मध्यभागप्रतिष्ठापित-वासुदेवशङ्करादिदेवतानां प्रीतिर्भवति । तद्वशाक्तस्भिन्वेदिकामध्ये तेषां बिन्वादीनां सान्निध्यञ्च जायते । तत्सेवाजुषां पुंसां मुक्तिमुक्त्यादिश्रेयश्च भवति । तस्मात्स्थपिततक्षकककशकारादय-स्तादृशवेद्यादीनां प्रकल्पनाम् पूर्वमेव तक्तद्वेदिकाजात्यनुगुणं सन्मध्ये गर्भविन्यासं प्रकल्पयेयुरित्युपदेशः ॥

किन्न पूर्वोक्तरीत्या तदेव भेयस्करमिति भावः। ताइश-

देवभूपालमानुष्यनानावास्तुविभागिति । चतुरश्रं षडश्रं वा तथाष्टाश्रं कचिन्मतम् ॥ ३ ॥ द्वादशाश्रं षाडशाश्रं न्यासहीनं त्रिकोणकम् । चापाकारं कचित्कार्यं वर्तलं मुखपड्टिकम् ॥ ४ ॥

गर्भविन्यासाकरणे देवालयादीनां महादोषप्रसङ्गादिति भावः।
अतो लोके देववेदिका, भूपालवेदिका, मानववेदिकेति त्रिधा
तिद्वभाजनं शास्त्रचोदितम् । तस्मात्पूर्वोक्तगर्भविन्यासप्रकरणप्रतिपादितशैल्या विष्णुमन्दिरे शङ्कचकादिलक्ष्म, शिवमन्दिरे
श्रूलादिलक्ष्म, भूपालप्रासादादिषु खङ्गादि विह्नमित्यादिकमेण
तत्त्रज्ञात्यनुगुणगर्भचिह्नानि तास्त्रपट्टादिलिखितानि, सुवर्णमाणिक्यवैद्वर्णादिसहितानि, ताद्दश्वेदिकामध्ये स्थापयित्वा सुधेष्टिकाशिक्षादिभिराष्ट्याद्य तत्करूपनं दृढं पृरयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

तस्मात्तादृशदेवालयगर्भगृहवेदिका तु वासुदेवनारायणकेशवमाधवमत्स्यत्रिविक्रमकूर्मवामननरसिद्धाद्दाशरिथगोविन्दशहरगौरीश- नटपति- पशुपति- भिक्षाटनादितत्तदेवविम्यतालमानानुगुणं विविधाकारा भवति । यथा — कचिद्रभगेहे द्वादशतालमूर्नीनामधस्थापितवेदिका तु चतुरश्राकारा स्थापनीया । स्थलान्तरगर्भगृहे तु षडश्रा भवतीति । एवंप्रकारेणाष्ट्राश्रा, द्वादशाश्रका,
भिद्याश्रकाऽतिदेधिसंयुक्ता, कचित्तिकोणाकारा, कचिष्ठागरा,

द्विमुखं तिमुखं वापि चतुर्भुखमथापि वा । कटिस्त्रममायुक्तं कर्णनासादिमण्डितम् ॥ ५ ॥ चतुष्पादयुतं वापि पादाष्टकममन्वितम् । षोडशस्तम्सकं वापि निष्पादं मुख्यभृषितम् ॥ ६ ॥ किङ्किणीतोरणैर्मण्डेर्भुकुटीभिन्ममन्वितम् ।

कचिद्रतुं लाकारा, मुखपिट्टको पेता, कचिद्दिमुखा, कचित्त्रमुखा, चतुर्मुखा च करूपनी येत्येवं त्रयोद्श प्रकारा वेदिकाक लपनस्योक्ता भवन्ति ॥

किक्केवं भट्टारकदीक्षितस्थपितप्रमुखेः तत्तत्तालमानानुंगुणं वेदिकास्थापनं सर्वशुभप्रदमिति भावः। एतादशाकारवतीनां वेदिकानां करूपनन्तु धनशिलाभिलें हण्ट्टकविताभिः कचित्मार-दारुखण्डैः, कचित्सुविष्टिकादिभिरिप करूपनीयमिति कमः। सर्वथेयं देवविम्वाधःस्थितवेदिका तुशिलामय्येव चिरकालस्थितये। द्रव्यान्तरकिपतवेदिका त्वभिषेकमलिलादिपतनादिना न दीर्घकाल-स्थितय इति विवेकः। तस्माद्यथाभिरुचिविभवं स्थापनीयेति तत्तत्त्वरूपनकमः॥

किञ्जैवमत्रोक्तरीत्या करुपनवतीषु वेदिकासु वासुदेवादि-सुख्यदेवताबर्र तत्सव्यापसव्यभागयोस्तदेत्रीवराणि कचिदनन्त-गरुडादिभक्तवर्गवराणि च क्रमात्स्थापेयदिति प्रतिष्ठाक्रमविदः॥

# दवसापानसयुक्तााधिष्ठानोपरिसांस्थितम् ॥ ७ ॥ तदर्धं वा तदर्धाधाधिकमौन्नत्यमीरितम् ।

किञ्च देवसोपानिमत्यवायमथे:। यथा- तत्तद्वरताल-प्रमाणसंख्यानुगुणं सोपानकल्पनामिति केचित्। अन्ये तु सोपानानां त्रयं, पछ्चकं, सप्तकं, नवकमिति । परे तु तत्तदेव-विम्बक्षेपणायुतमिति । तन्मास्तु । कुतः १ भट्टारकादिपदस्पर्शन-संभवात । किन्तु विह्निक्णवासवादिविद्युषहृन्दस्वरूपात्मकं सोपानमेव देवसोपानमित्यन्ये । तसात्तादृशवेदिकाधिष्ठानकल्पन-सहितमेवैतादशसोपानानां त्रिपञ्चकावीनां स्थापनं तत्तत्स्थल-विभवानुगुणं करुपनीयम् । तत्नापि तादृशसोपानकरुपने तु अयमेव प्रकारः परिकल्पनीय इति । यथा-गर्भगृहमध्यस्थितायाः पूर्वोक्तवेदिकायादिशलामयत्वे तत्पुरतः कल्पनीयानामेपां सोपानानामपि शिलामयत्वम् । तस्याः लोह्पट्टसुवर्णपट्टाद्यावृतस्वे तेपामपि तद्युक्तत्विभित्यादिकम इति । एवमुक्तैपा परिपाटी तु काचिदेव देवालयेषु युक्ता भवति । मामादिस्थलकल्पितश्चद्र-प्रमाणगर्भगृह्मध्यस्थवेदिकायाः सोपानकरूपनं विनेव स्थापनमपि न दोषायति शिल्पिवदामाशयोऽप्यादरणीय इति ॥

किञ्चात्र गर्भगृहवेदिकाकरूपनेऽयञ्च क्रमोऽवधार्यः।
यथा — वासुदेवशङ्करादिदेवविम्यानां पृथगेव वेदिका । तत्पार्श्व-

# एकहर्स्तं डिहस्तं वा तिहस्तमथवा क्वचित् ॥ ८॥ स्वत्रमानिमदं प्रोक्तं देवागारे विशेषतः।

भागस्थापनीयानां देवीप्रमुखानान्तु वेदिका पृथेगेवेति । एवं करुपने मध्यस्थदेववेदिकाप्रमाणापेक्षया पार्श्वस्थितदेवीवेदिकायाः किञ्चित्प्रमाणहीनतेव शस्त्रेति । अपि चात्र वेदिकायाः प्रमाणं वियद्वेति चेत् — गर्भगृहप्रमाणाद्धीमानं वा किचित्तदर्धमानं वा वैशाल्ये योज्यमिति । औन्नत्ये तु तत्तत्तालवेरीन्नत्यानुगुणं एकहस्तदिहस्तिविहस्तादिमानमिति तत्क्रमः । तस्मादेतादश-वैशाल्यवेतां नानारूपाणां वेदिकाकल्पनानामलङ्किया तु किटसुत्राख्यवर्धनाचित्रं, किचित्रिम्नकम्परूपं वा, योजयदिति कियाकौशलविदः ॥

एवमेव शैल्याऽत वेदिकाकरुपने विशेषतो नानारूपकिङ्किणीयोजनं कर्णनामास्यचित्रादिरचनाम्च प्रान्तभागेषु
चतुर्विप श्रुकुट्यास्यचित्राकार..... च मुख्वालादिकरुपनञ्च
शोभार्थं संयोजनीयमिति क्रमः । किञ्च पूर्वोक्तरीत्याऽत्र देववेदिकाकर्णने पार्श्वभागेपूपि यद्यन्मनोहरचित्ररचनादिकं तत्सर्वमिष
यथामानं करुपयित्वा टङ्कादिना कचित्तक्षयित्वा ताद्दशवेदिकाया
मध्यभागे समश्राक्षणतिश्रलामयवासुदेवशङ्करिङ्कादिविम्बजालं
स्थापयेदिति क्रमः ॥

# शिवसा विष्णोर्देवीनां गर्भवेदिं प्रकल्पयेत् ॥ ९ ॥ सन्ये सन्येतरे भागे गोष्ठसादिसमन्वितम् ।

किञ्च पाद्मगात्वतकाांमकवात्रलाद्यागमप्रतिपादितरीत्या श्चमे महर्ते एतादृशशिलावेदिकाया मध्यभागे वासुदेवश्रहरादि-देवविम्बं शिलाबिम्बं स्थापयित्वा तत्पूर्वभागे दारुस्पेष्टिकादिभिः निर्मितञ्जद्रवेदिकासनादौ सुवर्णरजतताम्नादिलोहकृतानामुन्सवाहाँणां देवविम्बानां जालानि स्थापयेदिति ऋमश्च बोध्यः । तथा च शिलाकिष्यतिभवानां मूलवेरं, सौवर्णराजततास्रादिलोहकिष्यत-विम्बानामुत्सवेबर्गिति च व्यवहारसंप्रदायोऽवगन्तव्यः । अतः एवं प्रतिपादितरीत्या मृळवेराणामुतसववेराणाख्य स्थापनार्थं करूपनीय-वेदिकायाः सुधारूपाया वादिलारूपायावा दारुह्मपायावा पाद-स्थापनं कार्यम् । कथम् ? गर्भगृहमध्यभागकल्पनीयाया एताद्य-वेदिकायाः कवित्पाद्चतुष्कं, कवित्पादाष्टकं, कवित्पादषोडश्रकं वा योजनीयमिति तत्क्रमो ज्ञेय: । एवं पादाष्टकीयेतपाद्षोडशक्कोपेत-महाप्रमाणवेदिकायान्तु वासुदेवनारायणमाधवश्रीभूसिप्रसुखानेक-देवविम्बस्थापनभित्यागमबेत्तारः ॥

किञ्जीता दशपादक स्पनन्तु वेदिकाद्र च्येरेव कार्या । नाज्य-द्रच्येणेत्यान्तरालिको भावः । किञ्जीवमत्र गर्भगृहवेदिकायां स्थापनी यदेवविन्वाभिषेक सलिलानां विहिनिर्गमनार्थे सोसुख- प्रणालीं श्रुद्रमानां वा स्थपितस्तत्र योजयेत् ॥ १० ॥ जन्मान्तं मूलविस्तारभागार्थाधिकमानकम् । समं वा विषमं मानं गेहान्ते योजयेद्वुधः ॥ ११ ॥ कल्पयेद्विधं रूपं शैललोहद्रुमादिभिः । पूर्ववेदिकया युक्तं पूर्व भद्रविभृषितम् ॥ १२ ॥ वर्णसङ्करहीनं तत्प्रशस्तमिति भाषितम् । पद्मपीठं शेषपीठं शेषपीठं सेल्पीठमश्रापि वा ॥ १३ ॥

प्रणाल्यादिकं कुत वा स्थल स्थाप्यिमिति चे तत्क्रममाह — प्रायशो देवालये तादशदेविद्यानां सञ्यभागे गोमुखं, प्रणालीं वा मित्तिभागवनमेलनोपेतां कल्पयेदित्यर्थः । किचित्पादभागे च कार्यमिति च व्यवस्था । किञ्चात्रोक्तगोमुखप्रणालीकल्पनक्रम-लक्षणादिकं तु कादयपमयमतादिषु प्रन्थान्तरेषु होयम् । विस्तरभयानात्र लिक्स्यते ॥

एवं गर्भगृहे भित्तिभागे गोमुखादिकरूपने तादशमभगृह-जन्मान्तप्रमाणं वा मूळवरवेदिकाविस्तारभागादर्धभागप्रमाणेशेपतं वा सत्ववेराळये समकल्पनं रुद्रवेराळये विषमकरूपनश्च कार्यभिति सस्कमः सङ्ग्रहेण विवृतस्सूक्ष्मधीशिलिपवर्गायिति भावः॥

कि क्रेवंरीत्या दृढक स्पनगो मुखसहितगर्भगृह वेदिकां कारियत्वा तदुषरि विष्णुवेरस्थापनार्थपद्मपीठं वा कचि च्छेपपीठं, कचित्त- लिङ्गपीठं सौम्यपीठं वृत्तपीठं तथा क्वित् । यथावलं यथाशीभं नानाचित्रमनोहरम् । मानज्ञः स्थपतिश्रेष्टो दृढं कल्पं प्रकल्पयेत् ॥ १४ ॥

अथ मानवगृहवेदिकालक्षणम् ॥
सर्वेषामपि वर्णानां नानारूपप्रकल्पने ।
शिलावेदिने शुभदा तस्मात्तां वर्जयेद्वुधः ॥ १५ ॥
वेदिकां शुभदां शिल्पी सुधालोहादिनि।र्मेताम् ।
कल्पयेदिविधाकारां स्थलमानादिभेदतः ॥ १६ ॥

त्तत्क्षेत्रनाथपीठादिकं वा विष्णुमन्दिरे प्रकल्पयेत । एवं शिवमन्दिरे तु लिङ्गपीठं सोमपीठं वा वृत्तपीठं वा कल्पयेदित्यागमसंप्रदायक्रमः कथितः ॥ १४ ॥

एतावता प्रबन्धन सकलदेवमन्दिरेष्विप कल्पनीयिविविधमूलवेरे।तमद्रवेरस्थापनाईनानारूपवेदिकाकल्पनप्रकारलक्षणादिकं संप्रहेण प्रतिपाद्याधुना मानवगृहकल्पनीयवेदिकालक्षणं प्रतिपाद्यति — सर्वेषामित्यादिना । ब्राह्मणक्षत्रियवेदयस्त्रादिसकलवर्णवासार्थं कल्पनीयेषु विविधेषु गृहादिनिर्माणेषु शिलामयवेदिका न सुभफलप्रदा । देवालयभूपालप्रासादादिष्वेव
शिलामयी कविच्छस्तेति । तस्मात्सर्वत्र मानवगृहादिषु विविधनिर्माणेषु दारुलोहेष्टिकादिभिरेव वेदिकां स्थापयेदित्युपदेशः ॥

शालाप्रान्ते चत्वरान्ते गेहद्वारान्तिकस्थले ।
महाशालामध्यभागे क्टकल्पनमध्यमे ॥ १०॥
देहल्यालिन्दभागेषु देवागारस्थलेषु च ।
भोज्यशालाप्रान्तभागे पचनालयकोणके ॥ १८॥
विश्रान्तिस्थानके वापि भौमभागे कचित्तथा ।
हस्तं सार्थेकद्दस्तं वा द्विहस्तं वा त्रिहस्तकम् ॥ १९

कुत्र वा स्थल मानवविद्वियं स्थाप्येत्याकाङ्कायां ताह्य-स्थलानि निर्दिशति-शालाप्रान्त इत्यादिना । प्रामनगरादि-वास्तुस्थलेषु कल्पितविविधमानवभवननिर्माणेषु विश्रान्त्यर्थं विवाहशालामुखप्रान्तेषु, शालान्तरमुखप्रान्तभागेषु, पूर्वीक्ताष्ट-गृहद्वारसञ्यापसञ्यभागेषु, चत्वरकरानस्य मध्यस्थले, कचिचत्वर-कोणस्थानेषु, नवरङ्गकृटादिमध्यभागस्थलेषु, तत्कोणस्थलेषु वा, मानवदेहळीभागेषु, मानवाछिन्दभागेषु, देवागारदेहल्याछिन्दभागेषु, मानवभोजनालयसभीपभागेषु, पचनालयकोणभागेषु, विश्रान्ति-शाप्तये कल्पितनिर्माणस्थलेषु समुचितेषु पूर्वभवनादिकोणभागस्थलेषु द्वितीयतृतीयादिमौभस्थलेष्विपे समुचितेषु कन्दुकखेलनस्थल-समीपेषु स्थलान्तरेष्वापि तादृशवेदिकानिर्माणमवद्यं कार्यम्। तत्त्रमाणन्तु कचिदेकहस्तप्रमाणमन्यत्र सार्धेकहस्तं, कचिहिहस्तं, त्रिहस्तिमित्यादिकं मानं वेदिकासु नेयमिति भावः ॥

क्वित्तद्धिकं वापि स्थलयोग्यं प्रकल्पयेत् । पोडशांशं द्वादशांश्वमष्टांशं चतुरंशकम् ॥ २० ॥ विभजेजन्मकं वेदिरचनामत्र योजयेत् । सपादं वा पादद्दीनं पृष्ठकट्यादिभृषितम् ॥ २१ ॥ श्रीकान्तं सौम्यकान्तं वा गान्धर्वं कान्तमेव वा । नानालङ्कारसंयुक्तं कल्पयेन्नुपेवेशमनि ॥ २२ ॥

किञ्चेतादृशमानविदिकायाः करूपनं चतुरशं व्यामहीनं किचित्पार्श्वम्यभित्त्यादिकरूपनानुगुणं रेखानर्जनीरूपमेय(८)माकारं वा तवत्यस्थलानुकूलं स्थापनीयभिति भावः । किञ्च तादृशाकार-वेदिकाप्रकरूपने नदीन्नत्यं पोडश्या वा द्वादृश्याऽष्ट्रया चतुर्धा वा यथाभिरुचिस्थलियमवं नादृशभागेष्वधिष्ठानलक्षणरीत्या कस्पवाजनप्रतिवाजनपद्मादितक्षणक्षेपणवर्धनादिकं कारयेदिति कमः । कृतः १ शोभार्थम् । अतः पतादृशकरूपनाधिशेषादिभासुर-भिद्मेव मानववेदिकानिर्माणं पाद्युतं वा काचित्पाद्विहीनं वा यथाभिरुचि यथास्थलमानं प्रकरपयेदिति च क्रमः करूपना-प्रकारः ॥

एवमत्र पादकरूपनेषु येन द्रव्येण वेदिका निर्मीयते, तेनैव द्रव्येण पादकरूपनमपि श्रेय इत्युत्तमः पक्षः । वर्णान्तरद्रव्यान्तर-सङ्कलनमधमः पक्ष इति शिल्पिक्रयाविदः ॥

### अथ पीठिकालक्षणकथनम् ॥

पीठिका विविधा प्रोक्ता देवानां भूभुजामपि। नवरत्नादिघटिता मानवानां क्वचिन्मता ॥ २३ ॥

एकपश्चं द्विपञ्चं वा सिक्षपश्चम्थापि वा। एकदिन्त्रेचतुःपश्चपद्मसाष्टनवाधिकैः॥ २४ भागिजन्माधिकैर्युक्तं नानाक्षेपणभाजितम्।

तस्मादेवमुक्तरीत्या यथानिक्वि वेदिकायाः स्थापने किचिन्निद्राप्तायादिसमयेषु पृष्ठकट्यादिभागसुखकरीं तत्तन्मयीमुप-धानिकियारचनां कारियत्वा तत्र च नानाचित्रादिकं योजियत्वा तद्वेदीकरुवनं श्रीकान्तरूपं वा,सीम्यकान्तरूपं वा गान्धर्वकान्तरूपं वा स्थापनीयमित्यर्थः । किञ्जात्रोक्तकान्तपद्रम्तु निर्माण-विशेषद्योतक इति क्रमः ॥ २२ ॥

अथ धनिकभूपाळदेवादिप्रासादभागेषु पीठिकाख्योत्तमा-सनस्य लक्षणमाद — पीठिका विविधेत्यादिना । देवानां राज्ञास्त्र नवरत्नावालप्रत्युप्तपाश्चमुखभागपिटकं सिंहासनकल्पन-यदेकपश्चं, अधिद्विपक्षस्त्र मञ्जवत्काचित्सिद्धपक्षदंसपक्षादि-करूपनभासुरं, जङ्गमस्थावररूपं करपिट्टकादिचित्रिक्रयाभासुरस्त्र करूपयेदिति भावः ॥

िकिञ्चात्र भूपालपीठिकासनादिनिर्माणे नानाद्रव्यकलनीये 8. 8. 76 क्रुटकोष्टादिसंयुक्तमान्धारसहितन्तु वा ॥ २५ ॥
एकहस्तादिमानन्तु तत्र नेयं यथाबलम् ।
चतुरङ्गलकं मानं जङ्गमे स्थावरेऽपि च ॥ २६ ॥
विष्कम्भादिसमोपेतं नानारूपं मनोहरम् ।
यथायुक्ति यथामानं दृदमासनकल्पनम् ।
कल्पयेतस्थपतिश्रेष्टः स्थलकालप्रमाणवित् ॥ २७ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र नानाविधवेदिकापीठिकालक्षणकथनं नाम

अप्रपञ्चाशोऽध्यायः॥

पादजन्म। द्यासनफलकान्तमेकद्वित्रिचतुष्पद्धषादिभागं विभज्य तत्र कल्पनदाढ्योत्पादनाथं आन्धारिकाख्यकल्पनं धनं सम्मेलायित्वा तत्रेकहस्तप्रमाणे भागे कूठकोष्ठमुखपट्टाविष्कम्मादिविविधकल्पनं युक्तया मनोहरं कल्पयेदिति चोपदेशम्संग्रहेणेति ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां नानाविधवेदिकापीठिकास्त्रक्षणकथनं नाम अष्टपञ्चाद्योऽध्यायः॥



# अथ पोतिकालक्षणकथनं नाम एकोनषष्टितमोऽध्यायः ॥

दीपस्थलं पोतिकारूयं कथितं शास्त्रपारगैः। देवेषु मानवेष्वन्यत्कल्पनेष्वपि भूरिषु ॥ १ ॥

### पकानपश्चितमाऽध्यायः॥

अथास्मिन्नेकोनषष्टितमेऽध्याये सर्वविधकरुनालङ्कार-भूतपोतिकानिमीणलक्षणादिकमाह — दीपस्थलं पोतिकाख्य-मित्यादिना। पोतिका नाम दीपपात्रमः। लक्षणया कचिद्दीप-पात्रादिस्थानञ्ज निर्दिश्यते । तस्मादेतस्रभणमत्र इति समय: । यथा वा देवालयस्थापितेषु नानाविधगोपुरद्वार-भागेषु एवं द्वितीयतृतीयादिगोपुरतलभागेषु, प्राकारभित्त्यन्त-भागेषु बीध्यादिस्थानेषु समुचितस्थलेषु विविधमण्टपांगण-भागेषु देवदेव्यादिगर्भगृहद्वारोभयपश्रकेषु कविदन्तर्गेहकुड्य-प्रान्तेषु, तटाकमोपानेषु साम्भादिस्थलेषु स्थलान्तरेषु समुचितेषु बाह्मणक्षत्रियवैदयादीनां गृहभवनप्रासादादिनिर्माणेषु सर्वद्वारी-भयपक्षकेष, पूर्वभवनमध्यभागेषु कल्याणशालाभोजनशाला-शयनगृहादिभि स्यन्तभागेषु, तत्र तत्र स्थापितस्तम्भपालीप्रदेशेषु कचित्सोपानावलीप्रान्तभागेषु नानालिन्दप्रदेशेषु नवरङ्गकूटादि-स्थानेषु द्वितीयभीमतृतीयभीमादिविविविविक्मिणेषु, स्थलान्तरेष्वपि

शिलाले। हसुधारूपाइँ वभूपालमानवम् । तत्कल्पनं त्रिधा प्रोक्तं निर्माणानां ग्रुभप्रदम् ॥ २ ॥ पश्चताला सप्तताला वाऽष्टताला कविनमता ।

समुचितेषु, रात्री दीपप्रकाशो भवेत्तथा तादृशनानारूपदीपपात्र-स्थापनं कलयेदित्युपदेशः। एवं तत्र तत्र निर्माणानुगुणं पोतिकारूय-दीपस्थापनेनान्धकारनिरासनेन सर्वेषां प्राणिनां सुखारोग्यादिश्रेयः-प्राप्तिरिति स्पष्टमेव ॥

तस्माद्वामनगरादिवास्तुभागेषु किल्पतिविविधिनर्माणानां किचिन्मध्यभागे किचिद्वारोभयपश्चेकषु, किचित्कुड्यप्रान्तेषु, किचिन् स्तम्भादिस्थानेषु एताद्वादीपस्थापनं विद्वितं भवति । तस्मात्ताद्वश्चः दीप गर्वानर्मणद्रव्यं तु त्रिविधमेव । यथा — शिलाद्रव्यं, लोहद्रव्यं, दारुवण्डेष्टिकादिमङ्कार्णद्रव्यभिति । तत्र च देवालय-निर्माणेषु प्रायशद्विल्लाद्रव्यकल्पितदीपस्थापनं, भूपालभवनेषु लोहकृतदीपस्थापनं, अन्येपां गृहादिषु लोहदार्वादिमिश्रितद्रव्य-कल्पितदीपस्थापनं, अन्येपां गृहादिषु लोहदार्वादिमिश्रितद्रव्य-कल्पितदीपस्थापनञ्च शुभप्रदिभिति प्राचामाश्यः । मतान्तरमत्र न लिख्यते ॥ २ ॥

एवमत्र दैवभूपालमानवभवनेषु शिलाले।हसङ्कीर्णद्रव्यवर्गैः दीपस्थापनं शुभप्रदमिति प्रतिपाद्य प्रायशस्त्रस्थापनस्थलानि च निर्दिदय, ताहशदीपनिर्माणक्रमसुदाहरति — पंज्ञतालेत्यादिना। नवताला किचिहाहिशालादिघनयोजिता ॥ ३ ॥
गान्धवी किचरी विद्याधरी वा पश्चिरूपिका ।
नानालङ्कारमंयुक्ता दीपपालकधारिणी ॥ ४ ॥
महामना वा साधारा देवभूपालकरपने ।
मानज्ञेन स्थलज्ञेन स्थापितव्या ग्रुभस्थले ॥ ५ ॥
तद्युग्मकं वा पुरतो युग्मं विपरिवृत्तकम् ।
शालासु स्तम्भपालीसु मोपाने अलिन्दशालके ॥ ६ ॥
क्रेट च नवरङ्गे च भौमकल्पनपालिषु ।
गोपुरद्वारभागेषु मण्डपास्थानभूमिषु ॥ ७ ॥
प्राकारकुष्ट्यभागेषु तटाकादिस्थलेष्वि ।
द्वारपार्श्वे चत्वरान्ते देवगेहे विशेषतः ॥ ८ ॥

नानारूपेषु दीपेषु नवतालपञ्चतालादिप्रमाणयुतं गन्धव्यीदि-युवतिविम्वं लोहादिभिः निर्माय, तत्करतलपुटे तैलघारकनामक-शरावस्थापनं विरच्य, तत्र दीपारोपणमेव सर्वदेवशीतिकरमिति प्राचां शास्त्रकाराणामाशयोऽवधार्यः ॥

किञ्च तादृशदीपधारिणीयुवितवेरिनमीणक्रमी यथा — पुंशिलाभिरथवा स्नाशिलाभिस्सलोह्खण्डेवी गान्धवीविन्वरूपं वा किन्नरीविन्वरूपं वा यक्षिणीविन्वरूपं वा, विद्याधरीविन्वरूपं वा, दृंसिकामयूरिकाशुकाशुक्तमपक्षिविन्वरूपं वा निर्माय तत्र तत्र भोज्यशालादिषु तथा शयनादिस्थलेषु च।
कल्पनान्तरभागेषु प्रकल्प्या पोतिका किया ॥ ९॥
भित्त्यन्ते पादकान्ते च कल्पनान्ते च सुस्थले।
सुधारूपी दारुमयी कचित्कार्या विशेषतः ॥ १०॥
सम्मुखं समसंख्यश्च पोतिकाकल्पनं वरम्।
योजनीयं वियोक्तव्यं जङ्गमस्थावरक्रमाद्॥ ११॥
शृङ्खलावितं वापि कचिन्माना मुखान्त्रिता।

स्थापयेदिति क्रमः। तत्रापि साधिष्ठानं काचित्सोपानयुतं च ताहशदीपवेरकल्पनं वरमिति भावः। कुतः १ औन्नत्यकल्पनादिना दीपप्रभाग्फूतंये। किञ्चैताहशलोहमयदीपपात्रानिर्माणादिशक्त्यभावे लोहमयतैलधारशरावकसहितं सुधामयं दीपपात्रं वा काचिचन्दनादि-सारदारुकृतदीपस्तम्भं वा क्षुद्रप्रमाणं प्रकल्प्य तत्र स्थापयेत्। तत्राप्यिष्ठानोपपीठकल्पनं घनमध्यदण्डोपेतं जङ्गमं स्थावरं वा कल्पनं सुखाद्य इति मतिः॥

किञ्चात्र लोके विविधकल्पनरूपदीपपात्रनिर्माणे अलिन्द-भागेषु अङ्गणादिस्थलेषु शालास्वष्युभयोर्षि पक्षयोर्भिथस्त्रममुख-स्थितिभाग्वा, कचिदेकभागं विनाडन्यत्र स्थले स्थितिमद्वा दीप-कल्पनं स्थापनीयम् । जङ्गमदीपविषये तु ऐच्छिकमिति भावः ॥

किञ्च कचिदेवागारद्वारभित्त्युभयपार्थेषु शृङ्खलासंयोजितं

करपाट्टिकया युक्तं दर्ग्या वापि समायुतम् ॥ १२ ॥
तैलकुण्डिकयुक्तं वा विहस्तं वा त्रिहस्तकम् ।
छटादीपं सपक्षं वा विपक्षं वा वितानकम् ॥ १३ ॥
चतुश्रतुःपश्चपश्च कचिद्यत्यस्तकलपनम् ।
कर्णनासादिसंयुक्तं दशास्यानसमान्वतम् ॥ १४ ॥
शतपत्रस्थानयुतं सहस्रकलशन्तु वा ।
पत्रतोरणरूपं वा लतातोरणरूपकम् ॥ १५ ॥

लोहमयं मध्यदारुमहितं दीपपात्रं लम्बनीयम् । तत्र मध्यदण्डस्य अधःस्थले एकादशसंख्यतैलशरावकदीपस्थापनं, तदुपरि नव-शरावकदीपस्थापनं, तदुपरि सप्ततैलशरावकदीपस्थापनं इत्यादि-क्रमभासुरकल्पनं कल्पनीयम् ॥

अथवा देवालयेषु स्थलेषु देवविम्वपश्चाद्भागस्थापनीय-प्रभाकास्बद्दारुभिः सुधिष्टिकादिभिलीहपटलेकी प्रभाकाररचनां द्वारभित्त्युभयपार्श्वकेषु विरचण्य, तस्य दण्डस्थाधोभागं विना भागत्रयेऽपि तत्र तत्रायुतदीपशरावकं वा शताधिकदीपशरावकं वा, क्रिचिद्रोपुरदुर्गनृपप्रासादद्वारादिभागेषु सदस्रदीपशरावकं वा स्थापयेत्॥

अथवा कविन्मण्डपाङ्गणादिस्थानेषु, शालादिषु, लता-तोरणाकारानेकदीपपात्रस्थापनमपि शस्तं भवति । किञ्च सर्वत्र

#### नानाबिस्वसमोपेतं प्रपारूपं कचिन्मतम् । युक्तया प्रकल्पयेत्तत्तकल्पनाईं मनोहरम् ॥ १६ ॥

### इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे पोतिकालक्षणकथनं नाम पकोनपष्टितमाऽध्यायः॥

एताद्दशदीपपात्रेषु द्वींयोजनकरपट्टिकासंयोजनादिकमपि अवद्यं कार्यम् । किञ्चात्र दीपभाजनेषु शताधिकद्शास्थानमुखभागेषु एकद्वित्र्यादिपरिमितदीपद्शामुखभागेषु, कर्णनामादिमुखपत्न-विन्यासं नानारूपं योजयेदित्यपि चोपदेशः ॥

किञ्च कवित्कचिद्धामगृहद्वारीभत्त्यन्तस्थानेषु विविधरूपेषु स्थलान्तरेष्वापि पञ्चपाङ्गुलिनिम्निमिष्टिकादीपस्थानं च
विरचण्य तन्मध्ये मृन्मयदीपशरावकं वा स्थापयेदिति च
कमः । किञ्च गृहादिनिर्माणेषु तत्र तत्र युक्तया स्थलानुगुणं
दीपपात्रदीपशरावकादिस्थापनभेव राज्यादिसमयेषु सर्वेषां
जीवानां हितारीग्यादये भवतीति स्पष्टभेव ॥

एतावता प्रवन्धेन शिलामयनारीकरधृतदीपपास्तकरूपनं बा, दारुलोहादिमिश्रितदीपशरावकरूपनं वा, शृङ्खलालान्बत-मेकादशोपतदीपकरूपनं वा श्लुद्रगृहादि विवष्टिकारूपदीपकरूपनं वा कृतुं तत्तत्स्थलादिप्रमाणक्विश्शिर्णा स्वयमेवोद्याचार्योपदेशक्रमा-

#### अथ चत्वरस्रक्षणकथनं नाम **चछितमो**ऽध्यायः ॥

ग्राम्ये नागरिके वापि निर्माणे बहुरूपके। दैविके मानवे वापि नानामानिवभाजिते ॥ १ ॥ प्रासादन्यायशालासु शालाखन्याखिप कवित् चत्वरस्थापन सर्वप्राणिनां सुखदायकम् ॥ २ ॥

दागतमानादिकद्भ परिगृह्य स्थापयेदिति पिण्डितार्थेः प्रति-पादिते बोध्य: ॥

> इति श्रीनदनन्तक्रष्णभद्यारकविरचितायां प्रमाणभेधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां पोतिकालक्षणकथनं नाम पकोनपाष्टितमाऽध्यायः॥



॥ षष्टितमोऽध्यायः ॥

अथास्मिन वष्टितमेऽध्याये सक्तलविधगृहादिनिर्माणः करुपनीयचस्वरलक्षणमुदाहरति — ग्राम्ये नागरिक इत्यादिना । नानाक्ष्पेषु देवालयकरुपनेषु मामनगरादिवास्तुस्थानेषु स्थापित-बाह्मणक्षत्रियवैदयद्गूद्रादिगृहभवनप्रासाद।दिषु बहुविधकरूपनेषु, न्यायकाल्यवैद्यशालापाठशालास्क्षीतकालावाजिशालाहास्त्रशालागोः वास्तुपूरुषनेत्रं तदाहुिश्शल्पविशारदाः ।
तस्मात्तत्कल्पयेच्छिल्पी यथामानं यथास्थलम् ॥ ३॥
वास्थिलारूपं केवलं वा कल्पनं तिद्द्धा मतम् ।
समस्रवं पार्श्वस्त्रं कल्पस्त्रमथापि वा ॥ ४॥

शालादिविविधशालाकरुपनेषु अन्येष्विपि निर्माणेषु, चत्वर-स्थापनमवदयं कार्यमिति शास्त्रकारोपदेशः॥ २ ॥

किक्केताहशचत्वरस्थापनेन किंवा प्रयोजनिमिति चेत्,
तत्फलं ध्वनिना प्रतिपादयति — वास्तुपूरुषनेत्रं तिदिति । अस्य
विशदार्थो यथा — तच्चत्वरस्थलं वास्तुपुरुषस्य नेतं भवति । यथा
वा पुरुषस्य लेकि नयनेन सर्वविधश्रेयःप्राप्तिः, तथा निर्माणस्य
चत्वरस्थापनेन फलप्राप्तिरिति ध्वन्यथें। क्रेयः । किंक्क वास्तुभूमी
शयालोर्वास्तुनाथस्य नेत्रस्थानभाग एव चत्वरस्थापनिमदं कार्यभित्यप्यथें। ध्वन्यते । तस्मान्मानविधादिषु विशेषतो मानज्ञः
श्विल्पी चत्वरकल्पनं यथास्थलं कल्पनानुकूलं स्थापयदिति क्रमः ।
किंक्क तच्च चत्वरस्थापनं शिविधं भवति । यथा — वास्थलाख्यं,
केवलभिति । वार्यलन्तु सूर्यातपचित्रकावषसिलिलादिपतनस्थानम् । केवलन्तु चत्वरस्थानं पूर्वोक्तरीत्या तत्र तत्न नवरङ्गफल्पनचतुरश्रमण्डपादिस्थलभिति तिद्विकः ॥

अपि च ताहराचत्वरकरूपनस्य वैशाल्यादिप्रमाणं किय-

### प्रयोज्य स्थापयेच्छिल्पी कल्पनाईश्वमाक्रियम्। एकं द्विकं त्रिकं वापि नानासंख्यं क्वचित्स्थले॥ ५॥

द्वेति चेत्तदाह — समस्त्रिमित । गृहभवनप्रामादादिकल्पनस्य यदि वैशाल्याधिक्यप्रमाणं कृतं तद्त्रापि चत्वरे वैशाल्याधिक्य-प्रमाणं युक्तम । यदि तत्र कल्पने देर्घ्याधिक्यमत्रापि तदिति तद्र्थों बोध्यः । इदं प्रायिकलक्षणमिति भावः । मतान्तररीत्याऽस्य चत्वरस्थानस्य लक्षणमाह — कल्पस्त्रमथापि वेति । अस्य विशदार्थो यथा — तत्र तत्र गृहादिकल्पनेषु यजमानविभवा-दिना वा ऐच्लिकेन वा स्थललाभादिना वा कविन्नगरादिष् कल्पितभवनान्तर्गतनानाविधक्षुद्रगृहानिमीणप्रमाणानुगुण्येन वा चत्वरकरणं करणीयभित्यर्थः फलित । तथा चैकदण्डादि-दशदण्डाविधिकप्रमाणयुतं चत्वरस्थापनं सुखप्रदम् ॥

काचिद्रामगृहादिषु भूपालप्रासादादिप्रदेशेषु वा दश-दण्डाधिकवैशालयशालिन्याश्चत्वरभागभूमेर्येदि लाभस्तदा किं कर्तव्यभिति चेत्तिवृणोति — एकं द्विकं त्रिकं वापीति । तादश-स्थलवैशाल्यानुगुणं प्रथमावरणकल्पनं, कल्याणशालादिकल्पनं विधाय, ततः पश्चाद्वागे श्लुद्रगृहादिनिर्माणस्त्र कारियत्वा पुनरिप द्वितीयचत्वरस्थापनं ततः पश्चाद्वागे तृतीयचत्वरस्थापनभित्येवं क्रमतश्चत्वरकल्पनं स्थापनीयमिति भावः ॥

#### दिहस्तं सार्धहस्तं जा हस्तं जापि तदर्धकम् ।

अथवा वजमानस्थपितप्रमुखानां इच्छायां सत्यामेकस्मिनेव स्थले तादश्रेशास्यवित सत्यभागे पृथकपृथकचत्यरद्वयं दक्षिणभागे च तयेव शैस्या पृथकपृथगेव चत्वरद्वयञ्च स्थापियत्वा तेषां मध्ये करुगनां परप्राप्त्यर्थे अङ्गणशालाक्कृटादि।नेर्माणं कार्यमिति भावः । एवमेकस्मिनेव स्थले कःरिपतानां तेषां चत्वराणां प्रमाणे तु परस्परं न न्यूनताऽधिकता योज्या । किन्तु तुस्यप्रमाणि चत्रादिरचनेव शस्ता तेषामिति शिस्यविदामाशयः ॥

किञ्चानेतेव प्रकारेण नगरकृतभवनादिनिर्माणेष्विपि विवाह-शालासमीपे ततः पश्चाद्वागे भोजनशालाममीपे वा स्थलान्तरे कल्पितानां चत्वराणाञ्च समप्रमाणयोजनमेव शस्त्रमिति भावः । तथा चैकस्मिन्नेव गृहादिनिर्माणे बहूनामपि चत्वराणां समप्रमाण-योजनमेव शास्त्रसम्मतम् । कचिँदैशास्याधिक्यचत्वरस्थापनं, स्थलान्तरे दैष्ट्याधिक्यचत्वरस्थापनामित्यादिकमस्तु अधमपश्चचोतक इति भावः ॥

एतावता वाक्येन चत्वरस्य वैशाल्यादिममाणकममुक्ता तस्य निम्नतादिममाणमाह — द्विहरूतमित्यादिना । किनिन्याम-शालादिकलपनस्थापितचत्वरस्य तत्पार्श्वस्थिताङ्गणतलाहिहस्य-प्रमाणनिम्नं कार्यम् । किनिस्सार्थेकहस्तप्रमाणनिम्नं, किनिदेकहस्य-प्रमाणनिम्नं अथवा किनिद्रामगृहादिषु अर्थहस्तिनम्नं सा अङ्गणाभिज्ञकं तस्य करपयेत्सर्वकरपने अ ६ ॥ प्रणाळीसंयुतं प्रायः संवृतास्यं प्रकरपयेत् । परितक्षणलकं वापि कूटं वाष्ट्रङ्गणकरपनम् ॥ ७ ॥

स्थापनीयिमिति क्रमः । किञ्च ताहरावैशालयानिम्नताद्युपेतस्य चत्वरस्येशानादिकोणभागेषु प्रायशः प्रणाळीकल्पनं कल्पनीयम् । अथवा किचत्त्रत्यकल्पनानुगुणभीजानवासविद्ध्याध्यभागे वा वासवाग्रेयदिङ्याध्यभागे वाऽऽग्नेयतळे वा, एवंरीत्या तत्तत्कल्पनानुगुणं संवृतास्यमपि सिललादिप्रवेशाईरन्ध्रयुतं क्षुद्रप्रमाण-प्रणालीमहाप्रणाल्यादिकं हढाइमिभर्वा, सुतप्तघनेष्टिकाभिर्वा स्थापयित्वा सुधालेपनादिकं मृषकाद्युत्त्रुटनानुद्याय चिरकाल-स्थितये कार्यमित्युपदेशः ॥ ६ ॥

किश्चैतंप्रकारेण पार्श्वभागस्थितं वाडक्रणतलात् चस्वरस्य निम्नप्रमाणं, तत्र च काचिद्रागे स्थापनीयप्रणालीसंस्थापनं चोक्तवाडच तादशचत्वरं परितः कल्पनीयकल्पनक्रममाह— परितदशालकमित्यादिना ॥

प्रामगृहेषु वा नगरकृतभवनसदनप्रासादादिकरूपनेषु वा करिपतस्य चत्वरस्य समीपे परितः एकदण्डाद्यायामयुतमङ्गण-करूपनं स्थापनीयम् । अथवा चत्वरसमीपे विवाहशालादिसीय- स्तम्भभित्त्यादिस्त्रेण विरुद्धं कल्पनं मिथः। योजयेत्सममानं वा मध्यवेशाङ्गणं क्वचित्॥ ८॥ वार्स्थले कल्पने नानारूपे भागविराजिते।

निर्माणे कृते तदा तत्करमनानुगुणं द्विदण्डाद्यायामयुतं क्रूटकरपनं वा, दण्डत्रयाद्यायामादिभासुरपार्श्वशालाकरमनं वा, प्रकर्णयेदिति तत्क्रमः । एवं स्थलविभववाञ्लाद्यनुगुणं नानारूपाणां करूपनानां स्थापनं कृतमपि एतच्चत्वरवेशाल्यदैष्ट्यीद्यविरुद्धं तादृशपार्श्वकरूपनस्थापन भित्तिस्थापनवलभीगोपानमीप्रमुखकरूपनस्थापनादिकं प्रकर्णनीयभित्यर्थः ॥

किञ्चेतादशचत्वरस्य समन्ततदशालादिकस्पने कृते यदि किञ्चेतादशचत्वरस्य समन्ततदशालादिकस्पने कृते यदि किञ्चेत्वनसदनप्रामादादिषु तादशशालाकस्पनमध्यतलादेक दण्डाद्यायामभासुराङ्गणमेकं तचत्वरमध्यतलपाति कारियत्वा तदनुगुणमेव तिर्यगङ्गणकस्पनमपि दारुमयस्तम्भोपेतं वा, शिलालोहेष्टिकादिकृतस्तमभोपेतं वा करणीयमिति शिल्पसमय:। एवञ्चत्वरमध्यमागे तिर्ययूपाङ्गणकस्पनं साच्छादनप्रवेशमागै-कस्पनञ्च कालिङ्गीश्रूरसेनीशैल्योरेवाभिमतम्। किञ्चेद्राविङशैल्या-मप्येवं रचयन्त्यवीचीनाः स्थपतिप्रमुखा इति समयः॥

किञ्जेतादृशचत्वरकल्पनस्याष्टास्वपि दिग्भागेषु प्रान्तशिला-पट्टिकोर्ध्वभागेषु कचित्कुमारादिपतनभयनिवारणार्थं शोभाय करपिट्टिकयोपेतं शृह्वलान्वितमेव वा ॥ ९ ॥ फलकावृतभागं वा सरन्ध्रं वा क्वाचिन्मतम् । अङ्गणस्तम्भसंयुक्तमथवा स्तम्भकल्पनम् ॥ १० ॥ स्तम्भनेत्रं द्वारनेत्रं ग्रुखनेत्रं क्रमान्नयेत् । केवलं ग्रामनिर्माणेष्टिद्दमाहुर्मनीषिणः ॥ ११ ॥

च द्विहस्तप्रमाणोन्नातिकसरन्ध्रमचित्रदारुमयलोहमयशिलामयादि-पट्टिकास्थापनं कार्यम् । न तु प्रामगृहचस्त्ररादिस्थानेष्विति भावः । अथवैतादशपट्टिकास्थापनाद्यकरणे द्वित्रिचतुरसंख्यादिशृङ्खलायोजनं वा कार्यम् । अथवैकिकिङकुप्रमाणोन्नतफलकायोजनमिति वाञ्छानु-गुणकरूपनाविकरूप: ॥

किञ्चात्र चत्वरस्थाने काचिद्धवनप्रासादादिए प्रान्तभागेषु अङ्गणस्थानेष्विव स्तम्भस्थापनमपि कार्यम् । एतद्करणेऽपि न दोषायिति मितिः । किञ्च तत्र कोऽपि विशेषो यथा — एतादश-स्तम्भस्याङ्गणप्रान्तभागस्थापितस्तम्भस्य च भिथः सम्मेलनं नाना-चित्रविन्यासञ्च स्थापयेन । इयन्तु शैली पाञ्चालमागधकोसलेषु किचिद्दाविडेपु च प्रसिद्धेति भावः । किञ्चेतादशस्तंभस्थापनशैल्या संपादितं स्तम्भमध्यभागाङ्गणन्त्वेकं, द्वयमथवा त्रयं, यथा वा तत्तद्भागानुगुणं भवेत् तथा प्रतिभागं मनोहरं चित्ररचना कार्येति प्रसिद्धिः ॥

शावलोध्क्रगभामाद्वा भौमस्योध्केतलादपि । नानावर्राणकस्थानाञ्जलपातं प्रकल्पयेत् ॥ १२ ॥

पात घनं भिरुं वापि तन्मयं वा सुधेष्टकम् । मुखसोपानसंयुक्तं मुखपट्टादिभूपितम् ॥ १३ ॥

प्रान्तभागे शिला स्थाप्या साधिष्ठानाऽथ केवला। मध्यवेदीकल्पनं वा प्रान्ते वा तत्प्रकल्पनम् ॥ १४ ॥

एकदित्र्यादिनिर्माणयोग्यं सर्वत्र कारयेत् । कल्पनङ्कल्पयेद्युक्त्या वीशीमानप्रमाणकम् ॥ १५ ॥ गेहत्यासार्धभागं वा तदर्धं वा तदर्धकम् ।

किञ्चेतादृशरचनादिभासुरस्य चत्वरस्य प्रान्तभागेषु धर्षधारासिल्लिपतनस्थानेषु दृढशिलास्थापनं कार्यम् । अथवा विक्तादिविभवसंभवे तादृशचत्वरभृतलं साकस्येन शिलाखण्डमयं सिचतं रन्ध्रितिम्नत्वोन्नतत्वादिद्शेषद्दीनं प्रकल्पयेत् । अथापि तत्र सिल्लिस्रावार्थं प्रणालीसभीपे यथास्थलप्रमाणं किञ्चिद्वाङ्गुखत्वं कल्पनीयमित्युपदेशः॥

किञ्च चत्त्रप्रान्तभागेषूपिसौधतलात्सालिलपातस्थानमैकं, द्वयं त्रयं वा कार्यम् । कचिद्रामगृहादिस्थलेषु सर्वत्र समन्ततो यथा जलधारायतनं तथा शावलकादि (%) विन्यासं कार्यमिति च क्रमः । अथवा सुधेष्टिकाचिक्रगादिमस्णस्थापनादिकं कार्य-

मध्यभागस्थलोपेतं तिर्यग्भागस्थलान्वितम् ॥ १६ ॥ क्षुद्रचत्वरनिर्माणं भौमयोग्यं प्रकल्पयेत् । द्वारकल्पस्तम्भकल्पभित्तिकल्पादिहीनकम् ॥ १७ ॥ क्ष्पकल्पविहीनश्च समस्त्रप्रसारकम् । न्यूनातिरेकहीनश्च कल्पयेतस्थलमानवित् ॥ १८ ॥ दशभागादप्रमागं पद्भागश्चतुरंशकम् । लतापुष्पादिचित्राद्धं श्वरूणभृतलभासुरम् ॥ १९ ॥ स्तम्भान्धारिकयुक्तं वा पटल्यादियुतं कचित् । स्थापयेत्कल्पनान्ते वा चत्वरस्य प्रकल्पनम् ॥ २० ॥

इति विश्वकमेशणीते विश्वकमेवास्तुशास्त्रे चत्वरलक्षणकथनं नाम पष्टितमोऽध्यायः॥

मिति चोपदेशः । अपि चात्र चत्त्ररस्थलेऽत्यगाधे एकत्र वोभय-पश्चयोश्चतुर्व्विप वा भागेष्वक्रणतला सत्यरावरोहणार्थं त्रिचतुः-पश्चयतीपानकल्पनमि स्थापनीयम् । किञ्चेता दृशसोपानेषु तत्समीपस्थलेषु चत्वरमध्यतलेषु नानालता कुसुमपत्रादिरचना कार्या। किञ्च केषुचिद्देशेषु अत्र चत्वरकल्पने चत्वरमध्यतले सावरणा बृहती वेदिका वा, निरावरणा बृहती वेदिका वा, कलशिस्थरादिसाहिता वा स्थापनीयेति भावः। तथा चैता दृश-

### अथ सन्धिबन्धकथनं नाम एकषष्टितमोऽध्यायः॥

### सन्धिबन्धस्तु सर्वत्र कल्पदार्ह्याय कल्पते । तिहिना विफलं कर्म सुखश्च न भवेद्धुवम् ॥ १ ॥

प्रमाणकरुपनक्रमलक्ष्णादिरीत्या प्रामनगर।दिकरिपततत्तद्गृह-भवनादिम्थलानुगुणं चत्वरकरूपनमवद्यं कार्यमिति पिण्डितार्थो श्रेयः । तस्मात्स्थपतितक्षकक्रकशकारादयस्तत्र तत्र करिपतगृहादि-करूपनानुगुणं प्रमाणादिकं प्रथमत एव स्वयमूह्य यथाविभवं चत्वरं स्थापयेयुरिति लक्षणवाक्यार्थः । स्पष्टमन्यत् ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरिचतायां प्रमाणशोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां चत्वरलक्षणकथनं नाम षष्टितमोऽध्यायः॥



#### ॥ एकपष्टितमोऽध्यायः॥

एतावता प्रयन्धेन प्रतिपादितानां नानारूपाणां शिला-छोहदाविष्टिकादिकल्पितगृहभवनमण्डपस्तम्भगोपुरकवाडगवाश्चपीठ शिविकादीनां सन्धिवन्धनलश्चणकथनात्मकमेकपष्टितमाध्याय-मारभते — सन्धिवन्धहित्वत्यादिना ॥

#### तस्मात्तद्योजयेद्युत्तया स्थपत्याज्ञासुवर्तिनः । ऊर्ध्वमानमधोमानं पार्श्वमानं प्रकल्पयेत् ॥ २ ॥

एवमुक्तरीत्या सर्वविधनिर्माणकार्येष्विप तत्र तत्र बहुभागेषु 
घनसन्धिवन्धनिर्माणमेव दाह्यादिये भवति । एतादृशघनसन्धिबन्धिकयां विना क्छमं सर्वविधकल्पनजालं व्यर्थमेव स्यात, न
प्राणिनां सुखकरक्रेत्यादिविषयस्तु स्पष्ट एव लोके । तस्मातस्थपिततक्षकलोहकारककशकारादिभिस्स्वस्वकार्येषु तत्तत्कल्पनद्रव्याई
सान्धिवन्धनं योजनीयभित्युपदेशः ॥

किञ्च मकरकुण्डलनासामा किकाझदाङ्गुलीयकरवलयनूपुर-मेखलादीनां सुवर्णकारकल्पनीयानां सन्धिवन्धरचनाक्रमस्तु शिल्पकलादीपिकायां विस्तरशः प्रतिपादितं; तत्रैव श्रेयम् । अत्र तु केवलं तक्षकले। हकारककशकारकल्पनी यगृहनिर्माणतदङ्गभूत-पीठशिविकाडो लापये द्विकादीनामेव सन्धिकियाक्रमः प्रतिपाद्यत इति भावः ॥

सन्धियोजनं नाम तत्तत्करपनानुगुणं विरचितस्तम्भादीनां मौलिभागेषु प्रस्तरदार्वादिस्थापनिभिति नानाविधकार्यानुकूलं विरचितानां खण्डानामेकीकरणिमत्यर्थः । किञ्जेतादशसन्धिकिया-करपनाई कचिद्ध्वमानप्रसारणं भित्तिषु, काचिद्धोमानप्रसारणं स्तम्भादिषु,कचित्से।पानकार्येषु पार्श्वमानप्रसारणं च तासिस्तस्मिन्नेव शिलैव योज्या शैलेषु चिष्टिकास्विष्टिका सुधा।
दारुकार्येषु लोहादिः दृढसन्धाय निश्चितः ॥ ३ ॥
तस्मायुक्तया यथामानं यथायोगं प्रकल्पयेत्।
दङ्कादिश्लक्ष्णिते योज्यमन्यथा विफलं भवेत् ॥ ४ ॥

कार्यसमये निश्चित्य तद्तुगुणं मात्वा यथासौकर्यकर्मं सन्धिक्रियां प्रकल्पयेयुरिति छक्षणवाक्यार्थः । अत्रोक्तमेत-त्विविधमानमेव तत्तत्कल्पनान्तरोचितमानान्तराणामप्युपछक्षणं भवति ॥

अत्र सर्वविवसन्विकरानानां द्रव्ययोजनादिकममाह — शिलेत योज्ये त्यादिना । शिलाभिः काल्पतसचित्रस्तम्भप्रस्तर-तूलादिविविधिशिलानिर्माणेषु भागान्तपरिकल्पनार्थं प्रायशिशला-पटल्येत्र संयोजनीया । एविमिष्टिकानिर्मितिभित्त्यादिकल्पनेषु सान्धिकर्मणीष्टिकासुधादिरेव योज्या । दारुफलकाजालेविरचित-द्वारकवाटगवाक्षदोलाशिविकापर्यद्वादिषु लोहमयायःकीलसंयोजनभेव द्वाय भवति । इदं प्रायिकलक्षणम् । एवक्कल्पनमेव विविधेषु कल्पनेषु तत्तत्कार्यस्यैर्यदार्ह्याद्ये भवतीति लोकविदित-मेवेत्यर्थः ॥

अस्य विशदार्थस्तु िलामयस्तम्भमौलिभागेषु किंचित्रिम्नं टङ्कादिना कृत्वा तत्रोपरिभागे प्रस्तरशिलाखण्डकुमुदादिकं प्रवेशियत्वा दढं तदुपरि निरन्तराच्छादनशिलावछीः प्रकल्पयेत् ।

अङ्गुलाइसकं वापि नवकन्त्वष्टकन्तु वा ।
स्थलकमात्कीलमानं योजनीयं विचक्षणैः ॥ ५ ॥
नातिरन्ध्रं नातिहीनं न च व्यक्तिकरं मतम् ।
दारुकार्येषु सर्वेषु क्रियाशैली प्रकीर्तिता ॥ ६ ॥
व्यत्यासक्रमतो योज्या इष्टिकादिप्रकल्पने ।
सुधालेपो मध्यभागे दार्ढ्याय परिकल्पते ॥ ७ ॥

इत्येवं स्थपिततक्षकप्रमुखेराचार्योपदेशः। स्वयं च युक्तया तक्त-त्कल्पनानुगुणं श्लक्ष्णितघनशिलापटलैः शिलान्तरसंयोजनं कार्य-मित्यर्थः॥

किन्न गवाक्षकपाटद्वारहोलादिदास्तियाजालेक्बङ्कलद्शकं नवाष्ट्रसमन्नादि यथास्थलप्रमाणं रन्ध्रादिकं, कविन्निन्नतक्षणा-दिकं विरचण्य तदनुगुणं नातिरन्ध्रस्थलं नातिहीनपरिमितं व्यक्तिरहितं किचित्कीलसंयोजनं कार्यम्। सुतप्तघनेष्टिकादिभिः कुड्यादिनिर्माणेषु कम्पपद्मतक्षणरीत्या किचिन्मुखभागे वर्धनं, किचिद्धेनिन्नतलं, पुनरपि तत्नेव किचिन्मुखभागे वर्धनिमत्येवं रूपव्यत्यासक्रमेणेष्टिकास्थापनं विरचण्य मध्ये मध्ये सगुड-त्वक्सारसिल्लिमिन्नतसुधालेपनं करणीयम्। अयञ्च क्रमस्सर्व-विधेष्टिकानिर्माणेषु सन्धिबन्धनकार्यादिषु नितरां दार्क्यपद दिति भावः॥ ॥॥

सिन्द्रमेलनं वापि शिलाचूर्णादिषिष्टिका ।
वज्जवन्धोऽथवा कार्यस्सेतुदुर्गादिषु स्थिरः ॥ ८ ॥
दारुमेलनकं वापि लोहकीलस्य मेलनम् ।
द्वाराणामपि बुड्यानां गवाक्षाणाश्च मेलने ॥ ९ ॥
स्तम्भमेलनके वापि तुलदार्वादिमेलने ।
सोपानमेलनेष्वेवमधिष्ठानादिमेलने ॥ १० ॥

किञ्चात्र सन्धिबन्धनकर्मणि तटाकवापीक्रूपपरिखासेतुसुिषरादिकल्पनेषु एतादृशसुधिष्टिकादिभिभित्तिकल्पने तादृशेष्टकामध्यतले दिवष्टिकानां मध्ये ऽतिदार्ह्योत्पादनार्थं सलिलवीचीप्रमुखेरश्लोभणार्थं च तासामिष्टिकानां मध्यभागे सिन्दूरसंयोजनं
शिलाचूर्णसंयोजनञ्च कचित्संयोजयित्वा, एतेषां द्रव्याणामप्यितिदार्ह्यसंपादनाय कूटवज्रवन्धं च निर्मापयेदिति शास्त्रकारोपदेशः ।
वज्रवन्धो नाम पूर्वोक्तिसन्दूरशिलाचूर्णादिसम्मेलनस्थले टङ्कादिना शश्वत्ताहनद्दीकरणश्रक्षणीकरणादिरिति भावः ॥

किञ्च कचित्सेतुमार्गपरिखामार्गगोपुरतलभागादिषु मध्य-भागे सारदारुफलकामेलनं वा कार्यमिति । किञ्चात्र सन्धि-बन्धकर्मणि पूर्वप्रतिपादितरीत्या द्वारकुट्यगवाक्षस्तम्भतूल-प्रस्तराधिष्ठानसोपानेषु द।रुखण्डफलकादिभिः कल्पितेषु कचित् फलकादीनां कीलसंयोजनं, कचित्कीलपट्टिकासंयोजनञ्च, कचित् सिन्धिकिया प्रकर्तव्या युक्त्या दार्ह्याय शिल्पिभः प्राकाराणां गोपुराणां दुर्गाणामिष कल्पने ॥ ११ ॥ परिग्वाकल्पनेष्वेत्रं वापीकृपादिकल्पने । भूमिकाकल्पनेष्वेत्रं पिट्टकादिप्रकल्पने ॥ १२ ॥ सिन्धिकिया कल्पयोगात्कालयोगात्कचितिस्थरा । करिनम्नं भूमिनिम्नं कुंभिनम्नं कचिन्मतम् ॥ १३ ॥ खङ्गिनम्नं महानिम्नं निम्नं नानाविधं कचिद् । कल्पनाई प्रकर्तव्यं शैलदार्विष्टिकास्विष् ॥ १४ ॥

सिद्धासनपीठिकादिषु सौवर्णराजतताम्रपित्तलादिलोहपट्टिका-संयोजनश्च करणीयिमिति च ऋमोऽवद्यं कार्यक्रैक्सेय इति भाव!।।

किश्च सोपानादिकल्पने शिलामये, शिलामध्यभागे, सिन्दूरसुधालेपनं, दारुमये सोपानादिकल्पने तन्मध्यभागेऽयःकीलकरपट्टिकादियोजनिमत्यादि क्रमतो नानाविधकल्पनाईनानाविधद्रव्यसम्मेलनं यथाप्रमाणं, यथावलं करणीयमिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

तथाकरुपने कःचिन्निर्माणेषु कर्रानम्नाख्यसन्धियन्धक्रमः, काचित्करुपनेषु कुम्भानिम्नाख्यसान्धियन्धक्रमः, काचिन्महानिम्ना-ख्यसन्धियन्धकम इत्याद्यनेकरूपं सन्धियन्धनिर्माणसंयोजन- क्षुद्रपट्टयुता वापि जलपट्टान्विता किचित् ॥ ५ ॥ वारकान्तयुता वापि युक्ता मकरतोरणैः । मुख्यरेखाकविता महानासान्त्रिता किचित् ॥ ६ ॥ तोरणैर्जालकैनींडैः क्षुद्रकोणैश्व संयुता । सुधालेपितका वापि फलकाघटिताथवा ॥ ७ ॥ नानाप्रमाणलिता योजनीया कियाईका । क्षुद्रावरणमानेन किचियोज्या लुपा मता ॥ ८ ॥ विमाने शिखरप्रान्ते मण्टपान्ते वराटके । गोपुरद्वारवलभीप्रान्ते वा पादकान्तके ॥ ९ ॥

किञ्चेताद्दशलुपारूयकरपनां देवभूपप्रासाद्विमानशिखरादि-स्थानेषु किचित्क्षुद्रपट्टयुतां किचित्पर्यङ्कपीठडोलादिषु जलपट्टयुतां किचिद्वारकान्तारूयकरपनयुतां किचिन्मकरतोरणमध्यराखिकामहा-नासादिकरपनसिंदतां वा कारयेदिति विकरूपः ॥

किन्न विमाने शिखरप्रानेत इत्यादिः स्पष्टार्थः । अथापि काचिद्वयाख्यायते । यथा — विमानशिखरतलगलमध्यकातल-शिखरपाश्चीदिस्थानेषु, मण्डपगोपानसीप्रान्तभागेषु वराटकाख्यः स्तम्भन्नस्तरान्तभीगेषु स्तम्भानां वा कविन्मौलिभागे तदुभयपश्च-कल्पितकुमुदादिचित्रस्थानमभीपे गोपुरादिसकलविधद्वाराणामुपरि पार्श्वयोभीगयोः कचिद्रवाक्षादिद्वारस्थानेषु समन्ततः प्रान्तभागेषु द्वारचित्रप्रतोख्यां वा चूलीहम्पेप्रतोलिषु ।
सभाशिखरभागान्ते गृहद्वारान्तिके तथा ॥ १० ॥
वेदिकाप्रान्तभागे वा पीठाद्यन्तस्थले तथा ।
श्वालाद्वारापरिप्रान्ते भामप्रान्ते तथैव च ॥ ११ ॥
खल्हरिकाप्रान्तभागे वीथिकाप्रान्तभागिके ।
स्थूपिकाकल्पने वापि वलभीकल्पने तथा ॥ १२ ॥
सेतुनेलप्रान्तभागे गोपानस्थादिके स्थले ।
आयव्ययसमोपेता नानामानप्रकल्पने ॥ १३ ॥
दिसुखा त्रिमुखा वापि तक्षणाद्वर्धनाद्दि ।
संयोज्या च वियोज्या च संयोज्या दैवकल्पने ।
मानवे कल्पने वापि दारिका श्विलिपिः क्रमाद ॥

इति विश्वकमेत्रणीते विश्वकमेवास्तुशास्त्रे छुपालक्षणकथनं नाम त्रिपष्टितमोऽध्यायः॥

सभाकूटादिशिखरकलशाघारम्तकणिकाद्वारसमीपस्थलेषु सर्वविध-वेदिकाद्वारादिकल्पनमध्यप्रान्ततेलेषु मूलीगृहवलमीप्रान्ततलेषु खल्हिकाबापीमेतुकूपतटाकादिसोपानमुखभागप्रान्ततलेषु, श्वलान्त-रेडविप शोभाजनकेषु छुपाख्यकल्पनं यथामानं, यथाबलं यथाशोभं

## अथ सकलिबम्सरम्भलक्षणकथन नाम चतुरुषष्टितमोऽध्यायः॥

निर्भाणस्य यथा भूमिराधारस्संप्रकीर्तितः । तथा तस्याधारमाहुः पादं शिल्पविशारदाः ॥ १ ॥

प्रयोज्य, कालक्रमेण कीलादियोजनेन च हढीकुर्यादिति लुपाध्याय-लक्षणवाक्यार्थो ज्ञेयः ॥

> इति श्रीमदनन्तक्रष्णभद्दारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां स्तुपास्रक्षणकथनं नाम त्रिपष्टितमोऽध्यायः ॥

> > -346556r-

#### चतुष्पष्टितमोऽध्यायः॥

अथासिश्चतुष्वष्टितमेऽध्याये सकलविधस्तम्भानां स्वरूप-लक्षणादिकं प्रतिपाद्यितुमादे ताहरास्तम्भस्थापनावश्यकतां तत्फलादिकञ्च प्रतिज्ञानीते— निर्माणस्य यथा भूमिरित्यादिना । यथा वा सकलविधनिर्माणानां वसुन्वरा आधारभूता, तथा ताहरा-निर्माणानां सर्वेषामपि स्तम्भा एवाधारभूताः । आधारं विनाधेयस्य स्थितिस्सर्वत्र न भवेदेव । किञ्च ताहरास्तम्भस्थापनेन

### सौकर्यश्च सुखं शोभालाभः पादप्रकल्पनात् । तस्मात्तत्कल्पयेच्छिल्पी शिलालोहदुमेष्टकैः॥ २ ॥

प्रयोजनान्तराणि च सम्पद्यन्ते । यथा प्रामनगरादिवास्तुस्थल-कल्पितगृहभवनादिनिक्षणिषु कुड्यस्थापनानन्तरं तिन्नर्माणान्तभीग-ग्थानेषु स्तम्भस्थापनेनैत शालाकूटनवरङ्गदेह्ह्यलिन्दाङ्गणादि-जीयते । किञ्च तादशनिर्माणपरिममाहयनन्तरं तादशशालाङ्गणा-दिषु जनानां नानाविधद्रव्यस्थापनशयनभोजनादिविविधकार्या-चरणवशात्परमं सुखमपि जायते । किञ्च तादशशालादिनिर्माणानां शोभा च जूम्भते । सम्भविद्दीनकल्पनस्य प्रायशो प्रन्थान्तरेषु वासानहत्वप्रतिपादनाः ॥

तस्मादेवंदीत्या नानाविधोपकारकारणभूतस्तम्भानां स्थापनस्यावश्यकतां प्रतिपाद्याधुना तल्लक्षणज्ञात्यादिभेदकममुद्राहरति
शास्त्रकारः — शिलालोहद्रुमेष्टकेरित्यादिना । शिलाभिः
सारवतीभः कचिल्लेहमयः, कचिद्दुनखण्डेः, कचित्सुधिष्टिकाघटनैश्च पादकल्पनानाभेवं चातुर्विध्यं बोध्यमिति भावः । तथा
च देवालयकल्पितगोपुरतलालिन्द्तलमुखमण्टपादिषु सर्वेष्विप कल्पनेषु शिलामयस्तम्भस्थापनभेव शुभदम् । एवं दुर्गालिन्दः
भागेषु प्रामद्वारदुर्गद्वारनगरद्वारादिस्थलकल्पितवेदिकाङ्गणशालाः
दिषु वाजिशालावारणशालावैद्यशालापठशालान्यायशालादिः
स्थानेषु परित्राजकाचार्यवासयोग्यमठमण्टपादिक्रस्पनेषु आलोकनः

#### खातपीठविभागेन द्विविधं तदुदाइतम्।

मण्टपादिकल्पनेष्विपि शिलामयस्तम्भस्थापनं शुभदम् । चक-वर्त्योदिसकलक्षित्रयवासस्थानास्यप्रासाद हम्येमहासदनभवनादिपु लोहमयस्तम्भस्थापनं, तत्रैव कचिद्धागान्तरे हुमखण्डसुधिष्टिका-घटितस्तम्भस्थापनमपि मङ्गलकरमेव सम्पद्येत । अनयैव शैल्या धनिकानामितरेषां ब्राह्मणवैद्यशुद्धादीनां गृह्भवनादिसकलविध-निर्माणेष्विपि दुमसुधिष्टिकास्तम्भस्थापनं मङ्गलायेत्युक्तं भवति ॥

इत्थं स्तम्भक्षापनाह स्थलक्षममुपिइय ततस्ताद्दशस्तम्भानां जातिक्रमादिकमाह — स्वातपीठिविभागेनेत्यादिना । नदीसेतु-जलाशयसेतुनटाकदुर्गपरिघादेवालयमण्टपमानवगृहादिसकलिध-निर्माणेष्विप पूर्वोक्तरीत्या निर्माणाधारभूतस्तम्भक्षापनं द्विविधं भवति । यथा — स्वातस्तम्भक्ष्यमण्टपादिकस्पनेषु भूभि स्वात्वा नदीसेतुजलाशयसेतुजलमध्यमण्टपादिकस्पनेषु भूभि स्वात्वा तन्मध्ये स्तम्भं स्थापयित्वा पार्श्वभागेषु द्वतरकस्पनं विधाय द्विकृत्य तादशस्तम्भभौलिभागेषु सुविर(काण्यक्षं)करूपन-पटलादिकं स्थापनीयभिति तत्कमः । इयक्ष स्वातस्तम्भस्थापन-शैलीषु काचिन्सुद्रमामगृहवाजिशालामृगशालास्थापनेषु स्थलान्तः रेष्विप समुचितेषु योजनीयित दिश्वपविदामाशयः ॥

किञ्च देवालयनिर्भितमण्डपादिस्थाने पु भूपालयनिर्भित-

देवकान्तं ब्रह्मकान्तमिन्द्रकान्तमथापि वा ॥ ३ ॥ विष्णुकान्तं स्कन्दकान्तं सोमकान्तमिति क्रमात् । वर्तुलं चतुरश्रश्च षडश्रन्त्वष्टपद्टिकम् ॥ ४ ॥ द्वादशाश्रं षोडशाश्रं पादकल्पं विदुर्वुधाः ।

प्रासादभवनशालादिषु जात्यन्तरगृहभवनशालाङ्गणादिषु च समुचितस्थानेषु पूर्वोक्तरीत्याऽधिष्ठानं विधाय तदुपरि स्तम्भकरूपनं कार्यमिति स्वातस्तम्भपीठस्तम्भस्थापनक्रभो ज्ञेयः ॥

अथैतेषां स्तम्भानां तक्षणक्रमजात्यादिकमाह — देवकान्त-भित्यादिना । (१) पूर्वोक्तरीत्या धनिक्काभिर्वा, छोहपटछेर्वा, सारदारुखण्डेवी सुधेष्टिकादिकरपनेवी कल्पितो वर्तुछरूपस्तम्भो देवकान्तस्तम्भः इति नामभाग्भवति ।

- (२) चतुरश्ररूपस्तम्भः ब्रह्मकान्तस्तम्भः इति नामभाग्भवाति ।
- (३) षष्टश्रह्मपस्तम्भः इन्द्रकान्तस्तम्भ इति नाम भजते ।
- (४) अष्टाश्रह्मपस्तम्भो विष्णुकान्तस्तम्भ इति नाम प्राप्ने।ति ।
- (५) द्वादशाश्ररूपस्तम्भः स्कन्दकान्तस्तम्भ इति नाम प्राप्ने।ति।
- (६) षोडशाश्ररूपस्तम्भः सोमकान्तस्तम्भ इति नाम प्राप्नेति इति कमान्वयो होयः। किञ्चेदं स्तम्भषद्कं द्रवाकारं नातिचित्र-कल्पनमेकखण्डभासुर्गिति भावः॥

पुरः पश्चात्सर्वतो वा कल्पस्तम्भप्रकल्पनम् ॥ ५ ॥
युग्मद्रियुग्मसङ्कीर्णोपस्तम्भादिप्रकल्पनम् ।
सुप्रतीकान्तकं सूर्यकान्तं त्राह्मणकान्तकम् ॥ ६ ॥
कैलासमेरुकं कान्तं तथा नन्दीशकान्तकम् ।

अथैताह शैक खण्ड सम्भस्योप सम्भक रूपन व शात्सं प्राप्तनाम-भासुरं स्तम्भपट्कमि कमशो विवृणोति — पुरः पश्चादित्यादिना। (७) पुरोभागस्थल एवे के नोपस्तम्भेन वोपस्तम्भद्वयेन वा, कचिदुप-स्तम्भत्रयच तुष्कादिना वा सहितः स्तम्भः सुप्रतीकान्तस्तम्भ इति नाम भजते।

- (८) पुरेश्मागे सञ्यावसञ्ययोः ऋमेणोवस्तम्भसहितः सूर्य-कान्तस्तम्भ इति नाम भजते ।
- (९) मध्यस्तम्भं परितश्चर्तुष्त्रपि दिग्भागेषूपस्तम्भकरूपन-सहितः स्तम्भो ब्राह्मणकान्तस्तम्भनाम भजते ।
- (१०) एवंरीत्या द्विद्विरूपस्थापितस्तम्भस्तु केलासकान्तस्तम्भ इति प्रसिद्धिः।
- (११) एवंरीत्या युग्मयुग्मद्धयक्रमकारिपतः स्तम्भो मेरुकान्त-स्तम्भ इति नाम प्राप्नोति ।
- (१२) स्तम्भद्रयकरुपने वा स्तम्भचसुष्कादिकरुपने वा श्रङ्खाला-रूपेणापाद्गाधितलं भिथस्संबद्धं मध्ये मध्ये रन्ध्रान्वितं काल्पित-

#### इति द्वादशभेदेन स्तम्भानां कल्पनं मतम् ॥ ७॥

स्तम्भो निन्द्कान्तस्तम्भ इति च नाम भजतीति ॥

एवं रूपेण स्तम्भानां सर्वविधनिमीणस्थापनये। ग्यानां द्वादशविधा जातिरुक्ता क्षेया ॥

- १. देवकान्तस्तम्भः। ७. सुप्रतीकान्तस्तम्भः।
- २. ब्रह्मकान्तस्तम्भः । ८. सूर्यकान्तस्तम्भः ।
- ३. इन्द्रकान्तस्तम्भः। ९. ब्राह्मणकान्तस्तम्भः।
- ४. विष्णुकान्तस्तम्भः । १०. कैलासकान्तस्तम्भः ।
- ५. स्कन्दकान्तस्तम्भः । ११. मेरुकान्तस्तम्भः ।
- ६. सोमकान्तस्तम्भः १२ निन्दकान्तस्तम्भ इति ॥

िक्च काश्यपीयमतमानसारादिशिल्पशास्त्रवास्तुशाख-लक्षणशास्त्रप्रस्थेषु प्रतिपादितमतान्तरस्तम्भजात्यादिशैली तु प्रनथ-विस्तरभिया नात्र प्रपञ्च्यते। तच तत्रैव झेयमिति युक्तं पश्यामः॥

तस्मादेवंरीत्याऽत्र प्रतिपादितस्तम्भकल्पनमेव प्रायशो मतान्तरस्तम्भळक्षणद्योतकं भवति । इदमेव देवभूपाळमानव-वारणशाळादिनानाविधनिर्माणस्थापनानुकूळमिति च भावः । किंचाबोक्तद्वादशविधस्तम्भकल्पनशैल्येव पूर्वोक्तपाञ्चाल्यादि-सप्तविधकल्पनशैळीद्योतकनिर्माणेषु स्थापनाही भवतीति शिल्प-समयः ॥ विभजेन्मानविच्छिरपी योजयेत्स्थलयोग्यकम् । द्विभागं वा त्रिभागं वा चतुर्भागमथापि वा ॥ ८ ॥ पश्चभागश्च पड्भागं सप्तभागं क्वचित्स्थले । अष्टभागक्रमात्सर्वम्रत्सेधं सत्रमानिते ॥ ९ ॥ जन्मनिश्चेपपद्मादिकल्पनं कल्पयेत्क्रमात् ।

किञ्चाल प्रतिपादित सम्भेषूपस्तम्भक्ष्यने को ऽपि नियमो
ऽत्रधार्यः । यथा वैताह शोपस्तम्भक्ष्यनं तावत्खातस्तम्भेषु न
सर्वथा योज्यम् । परन्तू पपीठादि सहितस्तम्भक्ष्यने छ्वेत कार्यम् ।
तत्रापि को ऽपि शिल्पकार्यक्रमो यथा —— उपपीठकल्पने।परि
किळ स्तम्भस्थापनम् । तस्मात्ताह शोपपीठ मे। छिभागसहितमथवा
ताह शस्तम्भाधार महितं योजनीयमिति सर्वथा न पृथकार्यम् ॥

किञ्चोपपीठस्य नात्युच्छ्रायभागेऽपि योज्यम् । किन्तु
यथात्रा मागधादि सर्वविधशैछीषु शोभा जायते तथा कार्येति
भावः। इयमेत्र कल्पनरचना मनोहरा शिल्पसीष्ठवविद्भिरप्यङ्गीकृता । किञ्च स्तम्भमध्यभागादिषूपस्तम्भस्थापनशैछी नानुमन्यन्ते
शिल्पिनो वाम्तुशास्त्रकाराश्चेति मतिः ॥

तस्मादेताहशोपस्तम्भभागं मध्यस्तम्भभागद्ध हिभाग-मथवा कवित्तिभागं चतुभीगादिभागदशकावधिकं यथाभिस्वि स्तम्भानामौन्नत्यानुगुणं वा वाञ्छानुगुणं वा विभन्नय तत्र

मुले मध्ये मौलिभागे पट्टं वा योजयेत्ऋगात ॥ १०॥ पि<sup>10</sup>डतायं कराग्रं वा तक्षयेद्वा क्वचित्स्थले । कमलं रेखिकां कर्णनालं मध्यतलं तथा ॥ ११ ॥ त्रतेरुपरि पद्मश्च चित्रखण्डं क्रपोतिकव । गजवाजनग्रुख्यश्च यथामानं प्रकल्पयेत् ॥ १२ ॥ चक्रशकम्बरूपं वा हंसरूपमथापि वा । शारिकाञ्चकरूपं वा नानादेवस्वरूपकम् ॥ १३ ॥ चित्रतोरणरूपं वा लताकुसुमरूपकम्। व्यालेभसिद्यमकरगजाश्वादिखरूपकम् ॥ १४ ॥ भागेषु पट्टिकाभागेष्वन्यद्यच मनोहरम्। कल्पनं तत्प्रकर्तव्यं नानाटङ्कक्रियावटैः ॥ १५ ॥ प्रान्तरेखासमायुक्तं चित्रपट्टयूतं कचित् ।

चाङ्गेषु कमलं रेखिकां मध्यनालं किचिच्छित्यन्तरेषु एकहस्तीन्नतिक-प्रमाणं वा तन्त्यूनं किचित्तद्धिकप्रमाणं वा किचिन्नानाङ्गण-विभजनं कारियत्वा, तादशाङ्गणतलेषु चक्रवाकचित्रं वा हंसीहंस-शुकशारिकाचूनलताकुसुमादि।चित्रं वा तत्रेव भागान्तरिक्षताङ्गण-तलेषु व्यालकृषं वा वारणकृषमथवाऽश्वकृषं किचिन्मीनकुदुम्बकृषं, किचित्तारणकृषं, किचिन्ममोहरिचत्रपष्टिकाकृषं नानाटक्कादिश्वेषण-तश्चणवर्धनषशास्त्ररणीयिमिति तत्कल्पनकमो बोध्यः॥ पीठिकां बोधिकां कुम्भं मौलिभागिकयावटम् ॥
नानाचित्रसमायुक्तं चित्रपीतकसंयुतम् ।
कल्पनं कल्पये युक्त्या क्षेपये तक्षये तक्किचित् ॥ १७ ॥
उपपादप्रमाणेन पश्चषाङ्कलमानतः ।
किष्कुहस्तप्रमाणेन चैकहस्तप्रमाणतः ॥ १८ ॥
पृथक् तक्षणपद्मश्च सोपपीठपदिक्रियाम् ।

किञ्चेतादृशस्तम्भस्थापने किचित्तत्र तत्र किएतानेकाङ्गणप्रान्तभागेषु प्रान्तरेखाख्यचित्रकल्पनमथवा चित्रपट्टं चित्रपीतिकादिकं वा यथाभिक्षचि विरच्य्य, तादृशस्तम्भानां प्रस्तरभागेषु
मौलिभागेषु च किचित्पीिठकाख्यकल्पनं वा, बोधिकाकल्पनं वा,
कुम्भकल्पनं वा मण्डपशालामहाशालागोषुरालिन्दादिकल्पनानुगुणं
तक्षयेदिति भावः । किञ्चात्र सर्वविधस्तम्भस्थापने वङ्गाङ्गादिदेशेषु
कल्पनीयतत्तिचत्रादिकल्पनभेदप्रमाणेन वा पाञ्चाल्यादिशैलीप्रमाणेन वा शिल्पाचार्याभीिष्सतक्रममानेन वा सहितं चित्रकल्पनादिकं च किचिद्योजनीयम् । तच्च प्रायशः स्तम्भानां मूलभाग उपपीठस्थोध्वतले मध्यभागे मौलिभागे च क्रमान्मध्ये मध्ये
चतुरश्रवर्तुलादिस्थलं निर्माय तदन्तरेवं कल्पनीयमिति भावः ॥

किञ्च मध्यस्तम्भकस्पने वा उपस्तम्भादिकस्पनेषु वा किष्कु-प्रमाणादिना विभक्तेषु भागेषु मध्यरेखिकास्त्राहितोपस्तम्भकस्पनं मूलमालितले योज्यं मध्यकार्यं पृथद्यातम् ॥ १९ ॥
नोपपादो दारुकल्पे प्रशस्तः परिकीर्तितः ।
समिक्रियं न्यूनहीनं कोणेष्वधिककल्पनम् ॥ २० ॥
समिक्रियं वा सर्वत्र यथाशोभं प्रकल्पयेत् ।
सार्वदेशिकभेदेन शैलिभेदेन वा पुनः ॥ २१ ॥
शिल्पतक्षणभेदन नानाद्रव्यविनिर्मितः ।
स्तम्भकल्पस्सोपपीठः कथितश्शास्त्रपारगैः ॥ २२ ॥

काचिद्धः पद्मोध्वपद्मकरूपनयुक्तं कणिकागलकुमुद्वादिकारे खिका-लताकुसुमादिनानाचित्रकरूपनं वा कार्यम् । इयद्ध शैली प्रायश-दिशलास्तम्भेष्वेव करूपनीया । दारुमयेष्ट्रिशिष्टकामयेषु स्तम्भेषु करूपनीयेति केचित् । शिरूपशास्त्रविदामाशयस्तु शिलास्त्रेव कार्या नेतरत्रेति । तस्मात्पूर्वोक्तरीत्या शिलाभिलोहिंदी, दारुभिरिष्टि-काभिवी, कार्ष्टिपतानां वेदिकाङ्गणशालादितत्तत्स्थलानुगुणप्रमाण-भाजां स्तम्भानां नानारूपयुतानामेतेषां मौलिभागेषु तिर्यक्प्रस्तर-तूलवलभ्याधारपृथुपट्टिकास्थापनाहे स्रक्ष्णीकृत्य तलं तत्र तदचळ्ळलं स्थापयित्वा तदुपरि तत्तत्करूपनानुगुणमाच्छाद्नं च स्थापये-दित्यर्थः ॥

अपि च किचिङ्क्ष्यालप्रासाद्न्यायशालामहाशालाविशेष-शालायुत्तमकस्पनेषु स्थापनीयानां ध्तम्मानां मुखभागेषु किचिद्रलादि- पुंच्रश्वस्तिलकश्वालः श्रीपर्णश्रन्दनश्वमी ।
पादयोग्याश्रित्रयोग्याः सारवन्तश्च ये द्रुमाः ॥ २३ ॥
वक्रव्रणेन हीना ये वायूपप्रवन्तिताः ।
अग्निदाहविहीना ये श्रमशानावासवर्जिताः ॥ २४ ॥
देवालयविद्रा ये वल्मीकावासवर्जिताः ॥ २५ ॥
दोषदीना ये तरवस्सारवन्तो महीरुहः ॥ २५ ॥
गवाश्वद्वारङोलासु तिर्थव्यद्वादि केचन ।

स्थानेषु सौवर्णराजतादिपद्दिकां वा काचित्रखण्डास्यफलकान्तर-कल्पनान्तरादियोजनं, काचिद्यक्षविद्याधरगान्धर्वोरगादिविविध-चित्रफलकामेलनं वा कारियत्वा युग्मसंख्याकं कुड्यमुखद्वार-मुखादिदोषहीनं स्तन्भन्थापनमेव सर्वेषां शुभकरिमिति भावः ॥

एतात्रता प्रवन्धेन सङ्क्षेपतो विविधमामनगरादिवास्तुस्थानेषु कल्पनीयगृहभवनप्रासाददेवालयनानाशालाद्यनेककल्पनाईस्तम्भानां स्वरूपलक्षणजात्यादिकं प्रतिपाद्याधुना ताद्दशस्तम्भाईबृश्चान् निर्दिशति — पृंवृश्चस्तिलक इत्यादिना । 'तिलकस्सालः' इत्यादिकः पाठः स्पष्टार्थः ॥

पूर्वे द्रव्यसङ्ग्रहणाध्यायप्रकरणे श्रेष्ठवृक्षप्रतिपादनेऽपि अत्र पुनरवश्यमेताद्यतिलकादिसारवृक्षेरेव रन्ध्राविदोषहीनैः स्तन्म-स्थापनमित्साद्ययेन प्रन्थकारस्थोक्तिरिति भावो क्षेपः । सन- फलकाखि पर्यङ्कार्येष्वायनकर्मणि ॥ २६ ॥ कवादादिकियाजालेष्वपि योज्याः प्रकीतिताः। मौवर्ष राजतं ताम्रं पैत्तलं वा क्वचितस्थले ।। २० ॥ पद्धिकं योजयद्युक्तया द्रमपाटप्रमाणवित् । चित्रसङ्कलनं शस्तमन्यकल्पेषु कीर्तितम् ॥ २८ ॥ समस्त्रं समतलं समभित्त्यादिकल्पनम् । प्रस्तरोत्तरवेशार्थं बहिरन्तः ऋियान्त्रितम् ॥ २९ ॥ वलीकोत्तरत्लादियुग्ममावरणादिकम् । तलपिहकया युक्तं मुखपहुयुतन्तु वा ॥ ३० ॥ व्यालेभग्रुखयुक्तं वा यक्षाननयूतनतु वा । नानाचित्रवलीताङ्गं शुक्रहंसादिरेखिकम् ॥ ३१ ॥ युग्मिक्रयं दोपहीनं कचिदकिक्रयन्त वा । सुधालेपनकं वापि श्रक्षणकं वा कचितस्थले ॥ ३२ ॥ यथाविभवतः कार्यं स्तम्भकल्पनमीरितम् । शुभकालेऽलङ्कृतानां पादानां स्थापनं शुभम् ॥ ३३ ॥ स्थपतित्राह्मणानाश्च तोषणं माननं गवाम् ।

शिलाभि: कचित्ताम्रिन्तलादिलोह्खण्डेरेतादृशदारुखण्डेः सुतिने ष्टिकाभिर्वा यथाविभवं कल्पितानां विविधप्रमाणानां स्तम्भानां वस्तगन्धादिभिर्यथाशक्ति भूषितानां, कचिदावाहितानां वा स्थापन

# कन्यकागीतिकं चापि शुभदं परिकीर्तितम् ॥ ३४ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे सकलविधस्तम्भलक्षणकथनं नाम चतुष्पप्रितमेऽध्यायः॥

समये खिस्तिकपठनकन्यकागानमङ्गलताद्यघोषणत्राद्धणार्चनस्थपित-प्रमुखसन्तोषणाद्याचरणन्तु भूयसे श्रेयसे कल्पत इति । मतान्तर-रीत्या स्तम्भलक्षणादिकं तु मानसारादिप्रन्थेषु ज्ञेयमिति ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> स्तम्भलक्षणकथनं नाम चतुष्पष्टितमोऽध्यायः॥



#### अथ धान्यगृहरुक्षणकथनं नाम पञ्चषष्टितमोऽध्यायः ॥

देवानां भूमिपालानां ब्राह्मणानां विशेषतः । वैद्यानां सर्ववर्णानां धान्यशाला शुभप्रदा ॥ १ ॥ तस्मात्तां सर्वयत्नेन स्थापये छक्षणान्विताम् । देवागारेषु वायव्यामैशान्यां वा विशेषतः ॥ २ ॥

#### ॥ पञ्चपष्टितमोऽध्यायः ॥

अथ धान्यशालालक्षणकथनात्मकं पञ्चषष्टितमाध्याय
मुपक्रमते — देवानां भूमिपालानामित्यादिना । देवालयेषु

ब्राह्मणक्षित्रियवेदयशुद्रादिवर्णगृहभवनहर्म्यप्रासादादिषु धान्यशालास्थापनन हारहरिवरिक्चिवासवमुखाना वास्तुनाथप्रमुखाना वास्तुदेवानां, भूदेवीप्रमुखदेवीगणानाञ्च तृप्तिभवति । तेन च क्रमात्त

मानवानां शुभपरम्पराप्राप्तिः । अत एतादृशक्षेमकारिणीं धान्य
शालां यथाविभवं भूपालाद्यस्सर्वेऽपि मानवाः स्वस्वगृहभवनादि
स्थानेषु शास्त्रोक्तलक्षणान्वितां स्थापयेयुरित्युपदेशः ॥

ततस्तादृशधान्यशालास्थापनस्थलानि निर्दिशति शास्त्रकारः देवागारेषु वायव्यामित्यादिना । सकलविधदेवानामालयेषु देवीनामालयेषु च द्वितीयतृतीयादिप्राकारस्थलेष्वथवा समुचितेषु स्थानेषु गर्भगृहसुत्रप्रसारणशैल्या वायव्यां दिशयथवा दिशाया-

भूपालभवने स्थाप्या कीवेयाँ सालकान्तरे । शोषे वाथ मृगे रोगे शालान्ते मानवे कचित् ॥ ३ चत्वरद्वितयान्ते वा कचिदन्तर्वहिर्मता । चतुरश्रं व्यासयुतं कल्पनं क्षेमदं नृणाम् ॥ ४ ॥ पूर्वाननमृद्ग्वक्त्रमथवा पश्चिमाननम् ।

मेशान्यां तामिमां द्वागारधान्यशालां शिलाघाटतामाहास्विदिष्टिका-योजितां वा यथाविभवं स्थापयेत् ॥

एवं ब्राह्मणश्चित्रयहमवनादिवास्तुस्थानेषु कौवेर्या दिशि मध्यशालाम् त्रप्रमारणरीत्या प्रकरायेत् । वेद्यश्ह्यादिवर्णजानां गृहभवनादिवास्तुस्थानेषु शोषदेवभागे वा मृगदेवभागे वा विवाह-शालासमीपस्थक्षुद्रगृहादिस्थानेषु वा तत्समीपे वा तामिमां धान्यशालां स्थापयत् । अथवा कचिद्धामनगरादिकस्पनेषु एवंरीत्या प्रथमचत्वरस्थानसमीपे वा हितीयचत्वरस्थानसमीपे वा सेयं धान्यशालां स्थाप्या । अथवेवं गृहकस्पनमहितां वा प्रथकस्पन-युक्तां वा तामिमां शालां गृहक्तपं शालाक्तपं कृटकस्पनयुक्तां वा प्रश्रकस्पन-युक्तां वा तामिमां शालां गृहक्तपं शालाक्तपं कृटकस्पनयुक्तां वा प्रश्रकस्पनियां मतान्तर-सत्र नाविष्क्रियते । तस्माद्त्रोक्तशैस्या कस्पनीयस्यास्य धान्य-शालानिर्माणस्य प्रमाणन्तु कचित्रतुरश्रमानयुतं, कचित्रदेधां-धिक्यवद्वा प्रजानां धान्यदिसम्पद्वर्धकमिति भावः ॥

#### कवाटानां इयं प्रायश्च हुन्कं कचिदीरितम् ॥ ५ ॥

किञ्चेताद्द्रश्यान्यशालाकहरनम्य प्राथमिकद्वारन्तु पूर्वाननं स्थाप्यम् । अथया तत्तरक्रहरनश्चद्रगृहशालादिनिर्माणानुगुणमुद्गाननं वा पश्चिमाननं वा स्थापयेदिति ऋषः । तथा चास्य धान्यशालाकहरनस्येतादशद्वारस्थापनऋमस्तु वेलक्षण्यमासुर इत्युत्तरवाक्यपतिपादितनानाकवाटस्थापनऋमेणेति प्रतिभाति । कथमः
प्रामगृहेषु वा नगरगृहेपु वा स्थापितसदनमहामदनभवनादिस्थानेषु तदन्तिकस्थलेषु वा कवित्किस्पतस्यास्य धान्यगृहनिर्माणस्य द्वारद्वयं स्थापनीयम् । कथं श वासववारुणदिशोरथया
दिल्लात्तरयोरथवा दिशासु तिस्तु कुड्यस्थापनं कार्यित्वा
पकस्थां दिशायां द्वारद्वयस्थापनं शुभकरामिति शिल्यसमयः ॥

किञ्च कलिङ्गद्राविडादिशेल्या द्वारस्थापनन्तु पृत्रोक्तरीत्या धान्यागारस्य दिशात्रयस्थलेषु भिक्तिकल्यनमेकस्यां दिशायां द्वारमेकं स्थापियत्वा, तदुपरिभागे तन्मानं वा तत्प्रमाणहीनमानं वा द्वितीयद्वारं स्थापनीयभिति क्रमः । एवङ्करणेऽन्तस्थापनीय-धान्यादिप्रहणे सौकर्याभिति भावो ह्रोयः । एवसत्र धान्यागारे द्वारद्वयमेव कार्यम् । न तु द्वारत्रयं द्वारचतुष्कमिति क्रमः । एवंरीत्या मण्डलाकारधान्यगेहस्थापनमपि केचिन्नेच्छान्ति शिल्प-क्रियाविदः । अन्ये तु पलालादिना स्थापनीयतात्कालिकधान्य-स्थानन्तु मण्डलाकारवच्छुभदमिति । एवंरीत्या स्थापनीयेऽन पश्चकट्य प्रमोपेता नातिश्वरूणा न कर्कशा ॥ ८॥ चिक्रणैरिष्टिकाखण्डैः पाषाणैर्वा क्वचित्स्यली । भूमिका कल्पनीयाञ्त्र गोशालायां विशेषतः ॥ ९॥ मध्यचत्वरयुक्ता वा चत्वरानेकमण्डिता ।

अपि चैतादशद्वारभागे यथाभिरुचि तदनुगुणप्रमाण-भामुरं दृढकवाटयोजनं कारियत्वा एकद्विकद्ण्डसूत्रस्थलतरणा-नन्तरं तदन्तस्थले नानाङ्गणतलं सममानं स्तम्भैस्सिहितमथवा स्वशक्तिगोसंख्याद्यनुगुणं स्तम्भैहीनं वा कल्पनं साधियत्वा तादशकल्पनोपरिभागे पूर्वोक्तरीत्या दृढाच्छादनं स्थापयेत्। अत्राच्छादनं शिलामयमपि न दोपायेति मतिः।

किञ्चेताहशगोशालाया भूमितलं चिक्कणखण्डेरिष्टिकाघनखण्डेनी किचत्यापाणखण्डकेघेनीकृत्य हडीकृत्य नातिकर्कशतां
नातिश्रक्षणताञ्च नीत्वा ताहशाङ्गणतलेषु कुड्यसमीपे वा पलालरणतुषंगादिस्थापनस्थानं, गवां वृषभानां महिषाणाञ्च वत्सादीनाञ्च
शयनादिस्थलं पृथकारियत्वा तेषां पिट्टकानिमीणं कारियत्वा
तत्समीप एव बन्धनरज्जुकाण्डादिकं च स्थापयेत्। सित च
गोष्ट्रपभमहिषादिबाहुल्ये पञ्चित्रातिगोबन्धनस्थानाख्यपञ्चकट्यकल्पनमेकद्विकादिचत्वरम्थानञ्च यथास्थलविशाल्यादिश्रमाणं
स्थापयेदित्थर्थक्रमश्च बोध्यः॥

कल्पनीया विश्वालान्तर्भागिका रेखणान्विता ॥ १० ॥ वाजिशालाप्रमाणा वा कवित्कार्या नृपालये । मुखाङ्गणसमोपेता मुखनामादिभूषिता ॥ ११ ॥ कण्डूपद्दिकयोपेता कचित्कार्या प्रकल्पना । नातिनिम्नोन्नतस्था च न कण्टकमहीरुहा ॥ १२ ॥ न जलस्नावकण्टा च गोशाला शुभदा मता । मुखे वा द्वारपट्टे वा गोदेव्याकारकल्पनम् ॥ १३ ॥

किन्न कचिद्भूपालगोपालाद्यथं कल्पनीयगोशालायां तु वाजिवारणशालाप्रमाणशैल्या नानाकल्पनं कल्पयेदिति च तत्कल्पनक्रमोऽपि विज्ञेयः। किन्नेतादशमध्यचत्वरादिस्थानेषु गोवृषभादीनां कण्डूनिवारणशिलादण्डन्न निम्नाय प्राथमिकद्वारपुरोभागेषु तच्छालाकल्पनेन सहितं वा वियुक्तं पूर्वभागाङ्गणकल्पनं कार्यम्। अथवा तादृशाङ्गणकल्पनस्थापनाभावे प्राथमिकद्वारभागसमीप एव मुखनासामुखमद्राख्यकल्पनं वा विधीयताम्॥

तस्मादेतादृशलक्षणोपेतामेव स्थापनीयामिमां गोशालां प्रामनगरादिवास्तुभागेषु न निम्नत्वोन्नतत्वादिदोषदृष्टस्थलेषु स्थापयेत्। एवं कण्टकवृक्षसमीपे जलप्रस्रवणस्थलसमीपे वा वल्मीकस्थलसमीपे च गोशालामिमां न प्रकल्पयेत्। परन्तु यया रीत्या मानवानां सौस्यकारिणी गृहादिकरूपनरचना क्रियते

## वंश्वशालां शावलकां सौधकल्पयुतान्तु वा । सुकल्पनं गवां क्षेमकारणं परिकीर्तितम् ॥ १४ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तु शास्त्रे गोशालालक्षणकथनं नाम पद्पष्टितमाऽध्यायः॥

तयैव रीत्या इमामिष गोशालां शुभवास्तुस्थले तासां सुखदायिनीं मङ्गलकररचनोपेतां तोरणाद्यलङ्कृतां दीपस्थापनादिभासुरां च स्थापयेदिति भावः । कचिन्मागधवङ्गादिनिर्माणकैल्या गोशाला- निर्माणे मध्यचत्वरस्थाने एकद्वित्रिभीमकल्पनं नानावातायन- शिखरभासुरमवद्यं कल्पनीयिमिति च क्रमः स्थपितिनियोग- कारिभिर्क्षेय इति ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरिचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां गोशालालक्षणकथनं नाम षद्पष्टितमोऽध्यायः॥

#### अथ प्रामपुरद्वारलक्षणकथनं नाम सप्तषष्टितमोऽध्यायः ॥

ग्रामाणामिष सर्वेषां दुर्गाणाश्च पुरामिष । मुखद्वारं व्यक्तरूपं यथामानं प्रकल्पयेत् ॥ १ ॥ गोपुरस्थापनाद्वापि महामण्टपकल्पनात् ।

#### सप्तषष्टितमोऽध्यायः॥

अथ प्रामनगरमुखद्वारभागे कल्पनीयकल्पनलक्षणकथ-नात्मकं सप्तपष्टितमाध्यायमारभते — प्रामाणामपीत्यादिना । तत्र खलु मण्डकादिनानाविध्यमामाणां भद्रकसर्वतोभद्रादिनानाविध-नगराणां च मुखद्वारस्थलमतिमनोहरकल्पनभासुरं दूरतो दर्शनेऽपि पथिकादीनां सुन्यक्तरूपं कल्पनीयमिति लक्षणत्राक्यार्थः । केन वा प्रकारणैतादश्यामनगरमुखद्वारं सुन्यक्तं कल्पनीयमिति चेदाह गोपुरस्थापनाद्वेत्यादिना ॥

प्रामाणां वा नगराणां वीध्यादिसीमान्तिकस्थले समुचिते प्राच्यादिभागे जनगोवृषभवाजिवारणशकटादिगमनागमनयोग्य- वैशाल्यौत्रत्याद्युपतं कवाटागेलादिसंरक्षणसामग्रीलसितं स्थानं मुखद्वारनामभाग्भवतीति प्रसिद्धिः । तस्माद्रामलक्षणनगर- लक्षणाध्यायोक्तरीत्या प्रामद्वारपुरद्वारनगरद्वारराजधानीद्वाराख्य- स्थास्य मुखद्वारभागस्योपरि सुभेष्टिकादिभिक्तिभौमगोपुरनिर्माणं

## महास्तम्भस्थापनाद्वा महावृक्षप्रवर्धनात् ॥ २ ॥ अङ्घापथस्थापनाद्वा घण्टास्थानप्रकल्पनात् ।

वा पद्धभौमगोपुरिनर्माणं वा, सप्तभौमगोपुरिनर्माणं वा यथाभि-रुचिविभवं स्थापयेत्। तस्मान्महामार्गादिपु गमनशीलानां जनाना-भेतादशमुखद्वारगोपुरदर्शनेनैव दूरतः स्थानादयमत्र प्रामादिः इति बोधो जायेत इति भावः॥

अथवेताहशपुरद्वारोपिर गोपुरस्थापनाभावे तस्य पुरद्वारस्य किञ्चिद्दे मुखभागे आलोकनशालाकलपनरीत्या पञ्चतलसितं सप्ततललसितं वा महामण्टपिनभीणं कार्यम्। अथवा ताहश्मण्टपकलपनिर्माणशक्त्यभावे घनशिलामयमहास्तम्भिनिखननं वा वरम्। तथाकरणस्थापि विभवाद्यभावे वटाश्वत्थाद्युज्ञततरुबृन्दवर्धनं वा तन्मुखद्वारसभीपे कार्यम्। अथवा कचिदृष्टापथाख्यं स्तम्भरूपकलपनं इष्टिकासुधादिकल्पितं वा तत्र फलपदम्। अथवा ताहशमुखद्वारदेहल्यादिस्थानेषु समयनिवेदकषण्टावादनस्थलं कलपित्वा तत्र च महाषण्टां नीत्वा वाद्येदिति। अयश्च
प्रकारी जीवानां क्षेमकर इति भावः॥

किञ्जैतादृशभीमयुतमण्डपकरुपनमहास्तम्भस्यापनादिकन्तुः
मामनगरराजधान्यादिमुखभागस्थलेष्वेत कार्यम् । न पर्वतोपरि
कल्पितदुर्गनगरादिमुखद्वारभाग इति । तथाऽपि कचिस्पर्वत-

## तराक्रसिंदतं वापि सिन्कष्टमहीरुहम् ॥ ३॥ जलाशययुतं वापि नदीहृदसमन्त्रितम् ।

सानुभागादिस्थानेषु स्थापितस्य प्रामनगरादेः मुखद्वारभागे इत्रोक्त-महास्त्रम्भादिस्थापनमपि श्रेयस इति शिल्पसमयः। किञ्च पद्मकनगरसक्ते।भद्रनगरादिमुखद्व।रस्थळं च नानादेशमामिनां महामार्गेण संयुतं कल्पयेत्॥

कि क्कात्र महाप्रामनगरादिमुखद्वारसभीपे समुचिते स्थले पिथकादीनां वाजिबारणगोवृषभादीनां च विश्रान्तिस्थानकल्पनं यथाविभवं स्थापयत् । अपि चैतादशमुखद्वारसमीपभू भी तटाकः बापीकूपादिनिर्माणं यथास्थलविभवं कारयत् । किञ्च कवित्सार- बङ्गागेषु अस्य द्वारभागस्य सभीपे रसालपनसनारिके लच्चत- पुत्रागादीन्वर्धयेन् । एतेनास्य मुखद्वारतलस्य स्षृहणीयता, सुखकरता च प्रतिपादिता क्रेया । किञ्च नगरमामादिमुखद्वार- समीपभू भी एतादशफलबृक्षच्लायावृक्षादिवर्धनविभवेन तादश- नगरादरन्तर्वासीनां जनानामत्यन्तारीग्यकरत्वं सौकर्यादिकञ्च भवदिति भ्वन्यते ॥

अपि चात्र मुखद्वारतले मधुरजलस्वयाशीलतटाकादि-कल्पनाराभावे जलाशयस्थापनं वा नदीसैकतभागात्कुल्यानयनं मा इदादिस्थापनं वा कार्यम् । किस्नात्र सुसद्वारस्थले कन्दुक- स्राक्षितं योषगणैर्भटिकां भृत्वकरापि ॥ ४ ॥
सायुधन्तु पुरडारं रक्षणीयं विशेषतः ।
एकं इयं लयं वापि चतुष्कं मेलनं भ्रुवः ॥ ५ ॥
विहारस्थानकोपेतं दर्शनस्थानकं तथा ।
महापणश्रेणियुतं भूरिद्रव्यैर्धृतं क्रचित् ॥ ६ ॥
वार्षिकं मासिकं स्थानं पाक्षिकं वा क्रचिनमतम् ।
लोहदारुशिलावेणुक्रयस्थानादिसंयुतम् ॥ ७ ॥

कीडास्थानाश्वारोहणस्थानमझयुद्धाजादियुद्धस्थानानि च यथास्थलविभवकल्पनमानं स्थापयेत्। किञ्चात्रेव स्थलान्तरे आलोकनकल्पनस्थानं निर्माय नगरवीथीतलादेतादशमुखद्धारमागे एकं वर्सम्
वा वर्त्मद्वयं वा नगरलक्षणप्रकरणोक्तरीत्या चतुर्ध्वपि दिग्मागेषु
मार्गचतुरुकं वा कार्यम्। अतः पूर्वोक्तरीत्या तादशद्धारमागेचतुर्ध्वने सह देशान्तरगामिमहापथसम्मेलनं कारयित्वा तेषु
स्थानेषु यथास्थलविभवं कचित्प्रतिवर्षं प्रतिमासं प्रतिपक्षं वा
संघीभूय नानाविधद्रव्यक्रयविक्रयशीलानां वणिजां निवासस्थानं
सदीवद्रव्यस्थापनस्थानञ्च कल्पयेत्। किञ्च स्थलान्तरे कचिद्रागे
भूरिप्रमाणवत्ताम्रपित्तलकांस्थादिलोहानां कयस्थानं, कचिद्रभूरिदारुफलकादिक्रयस्थानं, कचिद्धनिश्लोवणुप्रमुखद्रव्यक्रयश्यानानि
एसादृश्वरृष्ट्यस्थानंनिर्मोज्ञशास्त्रदीनि च स्थापयेत्।।

तद्द्रभागकोणेषु चण्डालानामपि क्वचित्। पुलिन्दानां किरातानां मांसविक्वियणामपि॥ ८॥

नांचानामिप दिकाणे स्थानं भूमियशान्त्रयेत्। स्थलयोग्यं खलस्थानं क्वचित्तत्रैय कलपयेत्॥ ९॥

नृत्तस्थलपुतं वापि लोहकार्यालयान्वितम् । मुखद्वारं कल्पनीयं सुखदं शिल्पिभः ऋमात् ॥ १०॥

इति विश्वक्रमेप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे प्रामपुरद्वारलक्षणकथनं नाम सप्तपष्टितमोऽध्यायः॥

किञ्जैताहशमुखद्वारस्य बहिर्दूरतस्थले, चतुर्ध्विप दिक्कोणेषु यथास्थलविभवं चण्डालपुलिन्द्किरातमांसविक्रयिणां आवास-स्थानानि च स्थापनीयानीति । अपि चास्य मुखद्वारकल्पनस्य समीपस्थले त्रीहिचणकगोधूमादिसमीकरणाईखलभूमि निर्दिशेत ॥

किञ्च नगरादिद्वारभागस्थानेषु स्थपतिभूपालप्रमुखेच्छया
स्थलिभवेन च मदिरागृहं नाटकशालां नानाविधिकयाशालादींश्च
जनसौकर्यदायिन: प्रकल्पयेत । किञ्च येन वा प्रकारेण पथिकानां
श्रान्तानां अन्येषाञ्चात्र मुखद्वारभागसभीपस्थले सुखादिभेवेत्तथा

# अथ मार्गलक्षणकथनमार्गजालालक्षणकथनात्मकौ अष्टषष्टितमैकोनसप्ततितमाध्यायौ कुलकरूपौ ॥

दुर्गमार्गः स्थापनीयः स्थलमानवज्ञात्कचित् । पञ्चदण्डप्रमाणेन हीनस्तु न सुखप्रदः॥ १ ॥

युक्तया शिल्पाभरूह्य नानाविधकल्पनं करणीयभिति सङ्क्षेपती प्राममुखद्वारनगरमुखद्वारलक्षणं प्रतिपादितं बोध्यम् ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्यारकविराचितायां प्रमाणवीधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> > त्रामपुरद्वारलक्षणकथनं नाम सप्तपष्टितमोऽध्यायः॥



॥ अष्टपष्टितम-एकोनसप्ततितमाध्यायौ ॥

अथ मार्गलक्षणमार्गशालालक्षणकथनात्मको अष्टपष्टि-तमैकोनसप्तितमाध्यायो कुलकरूपो प्रतिजानीते — दुर्गमार्गः स्थापनीय इत्यादिना । पूर्वोक्तप्रामनगरमुखद्वारभागतलमारभ्य तत्र तत्र प्रामान्तरनगरान्तरदेशान्तरादिगमनार्थं कल्पनीयमार्गस्तु साधारणदण्डदशक्वेशाल्यसदित एव स्थापनीयः । कवित्तन्नयून-प्रमाणसदितो वा, तद्धिकप्रमाणयुतो वा मार्गस्थलविभवानुगुणं गिरिदुर्भसरण्यान्तु किञ्चिन्नयूनप्रमाणकम् । कल्पनं पङ्क्तिसंयुक्तं विश्वान्तिस्यलकान्वितम् ॥ २ ॥ कचित्करग्रहोपतं नुन्नसत्वं सभूरुहम् । कचित्सानुपुरद्वारायनमानं प्रकल्पयेत् ॥ ३ ॥

महीधरनदीजलाशयादितलप्रान्तस्थलवैशाल्यानुगुणं च स्थापनीय इति मतान्तरमानकमश्च वोष्य: ॥

किञ्च दुर्गलक्षणप्रकरणोक्तरीत्या महीधरमौलिभागे यदि दुर्गनगरं निर्मितं तदा तादृशदुर्गगिरिदुर्गनगरगमनार्हमार्गवैशाल्यन्तु स्वशक्तिस्थलविभवानुगुणं योजनीयम् । अथापि सर्वथा न साधारणदण्डपञ्चकवैशाल्यद्दीनता कार्या । पर्वतमौलिकल्पितदुर्गनगरमार्गस्यतादृशमार्गवैशाल्यकथने मार्गान्तरवैशाल्ययोजनकमम्तु न कथनीय एव । तत्र तत्र स्थलानुगुणं मानलक्षणप्रकरणप्रतिपादितरीत्या च मार्गवैशाल्यादिकं योजनीयमिति
भावः कार्यश्चैर्त्राः।

किन्न सर्वत्र देशेषु पर्वताचुन्नतस्थलारोहणार्थं करूपनीयेषु सोपानमार्गेषु सोपानरहितशकटादिगमनयोग्यमार्गेषु च मध्ये मध्ये गमनशीलानां विश्रान्तिस्थलकरूपनं, कवित्ताहशमार्गन्योभयोरपि पार्श्वयोश्चर्यादिस्थलोदेरत्यगाधताचुपेतस्थलेषु जनानामश्चादीनाष्ट्र पार्श्वभागपतनभयिनरासाय सौकर्यहेतवे च करप्रहाख्यकुट्यकरूपनं चावर्यं कार्यमित्युपदेशः ॥

# प्रतोलीमानगणनाहिगुणं त्रिगुणं तु वा । कुल्यासेतुयुतं वापि महासेतुयुतं किचित् ॥ ४ ॥ पश्चयोस्मलिलस्रावो चनकल्पनमेद्रः ।

किञ्च सानुपुरं = पर्वतसानुभागनिर्भितनगरं, तस्य द्वारमागेनैशाल्यादिकं तु नगरमार्गनैशाल्यसममानं वा तादृशसानुतदवैशाल्याद्यनुगुणमानं वा योजनीयमिति प्राचां व्यवहारः।
शास्त्रकारस्याशयस्तु प्रामनीध्यादिषु यद्वैशाल्यं तादृगुणितमानं वा
त्रिगुणितमानं वा प्रामद्वारमार्गादिषु योज्यम् । एवंरीत्या
पद्मकादिनगरनीथीषु यद्वेशाल्यं कृतं तादृगुणितमानं वा
तादित्रगुणितनैशाल्यं वा नगरमार्गस्य नेयमिति क्रमः॥

किञ्च पूर्वप्रतिपादितरीत्या वीश्वीमार्गछक्षणकथनप्रतिपादित-रीत्या प्राममार्गनगरमार्गराजवानीमार्गमहामार्गादिषु एतन्मान-नयनमपि सतां सम्मतीमति मतभेदेन प्रमाणमुक्तं वोध्यम् — 'प्रतोलीमानगणनाहिगुणं त्रिगुणं तु वा' इति ॥

किञ्जेतादृश्वेशास्य सहितस्य देशान्तरनगरान्तरगमनयोग्यस्य मार्गस्य मध्यभागे स्थलान्तरे वा जलाशयकुल्यादीनां तिर्थगमने तादृशकुल्यादिमानानुगुणं विधाय, तत्र घनकल्पनसेतुः स्थापनं कार्यस्या तत्सेतोरुपरि तादृशमार्गप्रसारं प्रसारयदित्यर्थः। किञ्जेवंरीत्या कवित्तादृशमार्गमध्यभागे नदीमहानदीह्नदादीनां महाजलगितस्थाप्या द्रे द्रतरेऽपि वा ॥ ५ ॥
नदीमेलनकल्पो वा चाब्धिमेलनकल्पनम् ।
मध्योत्रितिः पार्श्वनिम्नं घनकल्पनसंयुतम् ॥ ६ ॥
शिलाखण्डैः कुम्भिखण्डैर्घनैर्मेदुरकल्पनम् ।
गजपादैरश्वपादैर्मिदितं च दृढीकृतम् ॥ ७ ॥
जलनेत्रयुतं वापि स्थलनेत्रयुतन्तु वा ।

तिर्यगामने दृढभूभिलम्बनस्तम्भस्थापनपूर्वकं घनसेतुकल्पनं कार्यभिति च शिल्पसमयः॥ ४॥

किञ्चास्य मार्गस्य पश्चयोरुभयोरि घनविषितसिलिलादि-निस्मारणाहाँ कुल्यां कचिन्महाकुल्याञ्च खातियत्वा तस्यास्तस्य मार्गस्य च पार्श्वतटं शिलाखण्डघटनादिना दृढकल्पनं विधाय च तादृशमार्गोभयपश्चकुल्यामासन्नजलाशयेषु वा हृदेषु नदीपु वा कचित्ससुदेषु योजयेत । तदानीभेव तहारा झिटिति वर्षादि-जलस्रावो भवेदिति भावः ॥

किञ्जेता दशमार्गत छं घनशिलाघटितं कारियत्वा किचत् कुन्मिखण्डा स्यवृहिच्छलाघटितञ्ज कारियत् । किञ्ज ता दशमार्ग-मध्यतलं प्रान्ततलञ्ज पूर्वोक्तरीत्या गजपादा स्यमईनिशला खण्डैः किचिदश्वपादा स्यमईनिशला खण्डे द्वेडक स्पनं मेलियत्वा किचित्ता द्वार-मार्गतले घनवर्षित जलिस्सरणार्थं जलनेत्रास्यं सरन्ध्र घन-शिलामेलन मुभयोः पार्श्वयोः कारमेत्॥ कल्पनं विविधाकारं कण्ठालस्थलसंयुतम् ॥ ८ ॥
वकुलिस्तिनिशोऽश्वरथो वटश्च ककुभादयः ।
वर्धयेत्तान्त्रिशेषण छायाधृक्षाश्च ये मताः ॥ ९ ॥
पक्षयारुभयोरेवं विश्वान्तिस्थानकपु च ।
कृटिकामुखभागेषु मार्गमेलनकेषु च ॥ १० ॥
वैश्वाल्यं द्विगुणं स्थाप्यं कल्पनं तत्र सम्मतम् ।
मार्गलक्ष्मशिलोपेतं स्थानलक्ष्मशिलं क्वचित् ॥ ११ ॥

किञ्च तादृशमार्गप्रान्ते।भयत्र त्योः वकुलितिशाध्यय-वटककुभादीञ्लायातह्न न्य ियत्वा तद्योभागेषु कण्ठालस्थापन-स्थलभेकहस्तप्रमाणोन्नतिकं शिलाकल्यनिष्ठिकाकल्यनं वा किचि-त्सोपानं प्रकल्ययेत्। किञ्चेतादृशलक्षणान्वितस्यास्य मार्गस्य किचिन्मार्गान्तरमेलने सित तत्स्थाने द्विगुणितप्रमाणं वा, त्रिगुणितप्रमाणं वा वैशाल्ये योजनीयम्। एवमेतादृशमार्गतले किचिद्विश्रान्तिस्थानस्थलेषु कुटिकामुखाल्यरक्षकावासस्थानेषु च किञ्चिद्वेशाल्याधिक्यं कार्यभिति लक्षणत्राक्याथे:। अपि चैतादृश-रक्षकावासस्थानकल्यनलक्षणादिकन्तु उत्तराष्याये प्रतिपाद्यिष्यते॥

किञ्चेषु मार्गभागेषु नगरात्रगरान्तरदूरज्ञानार्थमेकघटिका-कालगमनार्हेयं शिला, घटिकात्रयकालगमनार्हेयं शिलेत्यादिदूर-प्रमाणप्रदर्शकाचिह्नतां शिलां कचित्तत्तद्वामपुरनगरारण्यमहीधरादि- नदीहरतले वापि महीधरतलेऽथवा ।
किचितस्थलवशान्मानं कारयेद्दृढकल्पनम् ॥ १२ ॥
किचितस्थलवशानिम्नमुन्नतं च प्रकल्पयेत् ।
सेतुमार्गप्रान्तपश्चकल्पनं घनशैलकम् ॥ १३ ॥
पादप्रसपणाद्वापि महापादप्रसपणात् ।
पङ्क्तिक्रमस्पर्शनीया सलिलस्थलकल्पनम् ॥ १४
अगाधस्थलमार्गेषु योधस्थानयुतं किचित् ।

स्थानप्रद्येकांचेह्नयुता विला च यथाप्रमाणकमं स्थापयेत्। किञ्जैतादशलक्षणान्वितं मागतलं किचित्रदीहदमहीधरजलाशयादि-स्थानसभीपगाऽपि यदि तदा विविधकार्यादिसौकर्यहेतवे किञ्जि-द्वैशाल्यहीनं वा प्रकल्पयेत्। तथा तादशस्थलादिषु सेतुकल्पने कांचे।असमान कचिदीन्नत्ययुत तत्ततस्थलवशात प्रकल्पनीयम्॥

किश्चैतादृशमार्गमध्ये सेतुकल्पनस्य पक्षयोरुभयोरि घन-शिलाकल्पनमङ्गणविभक्तं, तथा दृढपाद्प्रसरणविभक्तं, महापाद-प्रसरणविभक्तञ्च किचित्कारियत्वा नदीहृद जलाशयादि सलिल-प्रदृणार्थं मार्गतलाद्धोभागे घनशिलाषादितसोपानकल्पनं ससीध-लेपञ्च कारियत्वा तः दृशसोपानमार्गस्थलेषु तत्स्थलरक्षकयोध-स्थानञ्च प्रकल्पयेत् । राजधान्यादिमहानगरवीथीभागेषु एतादृश- तिर्यद्मार्गेऽथवा शाखामार्गेष्विप करग्रहम् ॥ १५ ॥
शृङ्खलाकलन वापि मित्तिकल्पनमव वा ।
कलशस्थापनैर्युक्तं स्थलयुक्तप्रकल्पनम् ॥ १६ ॥
किचिदङ्गणकोपेतं बहिरन्तस्तु वा पुरः ।
मध्ये मण्टपयंयुक्तमथ्या वर्तम् कारयेत् ॥ १७ ॥
पार्श्वारामयुतं कार्यं किचिद्दर्नम् महायनम् ।
युक्तवाऽन्यत्कल्पयेच्छल्पी प्राणिनां सुखदायकम् ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे मार्गेलक्षणमार्गशालालक्षणकथनात्मकी अष्टपष्टितमेकोनसप्ततितमाप्यायौ कुलकरूपौ ॥

मार्गस्थलेषु तिर्यद्धार्गेषु किचिच्छाखामार्गेषु च करमहरूरवनं वा श्रक्कल्पनं वा श्रक्कल्पनं वा श्रक्कल्पनं वाहरास्थलेषु क्षुद्रकुट्य म्हपनं सिशिखरं किचिदङ्गणकल्पनं तत्स्थानस्य बहि: प्रदेशे वा Sन्तः पुरप्रदेशे वा किचि। द्विश्रान्तिकल्पनं च योधकानां पिथकानाञ्च प्रकल्पयेदिति तस्कमः ॥

किञ्जेताहशलक्षणान्वितस्य मार्गस्य महामार्गस्य चोभय-पक्षयोरारामादिस्थापनं कूपवापीसहितञ्ज प्रकल्पयेदिति कनः। एवमेताहशमार्गस्थापनन्तु मानवगोमहिषादिसर्वजन्तूनां च सुख-

### अथ मार्गविश्रान्तिस्थलकहपनलक्षणकथनं नाम सप्तनितमोऽध्यायः ॥

सर्वत्र मार्गभागेषु कल्पनं भयनोदकम् । सायुधानां भटानाञ्च स्थितिधैर्यप्रदायिनी ॥ १ ॥ तम्मात्तत्कल्पयेच्छिल्पी क्रोशमात्रस्थलादिषु । श्रान्तानां पथिकानाञ्च विश्रान्तिस्थानकैर्युतम् ॥

प्रदक्षरपनादियुतं प्रकरपयेदिति सङ्प्रहेण मार्गछक्षणमार्गशाला-छक्षणमुक्तं बोध्यम् ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां मार्गलक्षणभागैशालालक्षणकथनात्मकौ अष्टपष्टितमैकोनसप्तितिमाध्यायौ॥



#### ॥ सप्ततितमोऽध्यायः ॥

अथ मार्गिविश्रान्तिस्थलिनम्। णळश्चणकथनात्मकं सप्तति-तमाध्यायं प्रतिज्ञानीते — सर्वत्र मार्गभागेषु इत्यादिना । पूर्वोक्त-रीत्या प्रामान्तरनगरान्तरदेशान्तरगमनये। ग्यमार्गमहामार्गदि-स्थानेषु क्रोशप्रमाणपरिभितेषु मध्ये मध्ये खङ्गाद्यायुधधारिपुर-पालकमार्गपालकादिस्थाननिर्माणन्तु तन्मार्गद्वारगमनशास्त्रानां

#### दृष्टिकाकरुपं वा दृढक्टप्रकरुपनम् । दृष्टिकाकरुपनं वापि नानासनसमन्वितम् ॥ ३ ॥

पथिकादीनां चोरदुष्टमत्वादिभयनिवारणहेतुर्भवति । किञ्च तेषां पथिकादीनो धेर्यप्रदन्त । तस्माद्भूपालादिभिग्वइयं मार्गभागेषु प्रतिकोशपरिमाणस्थलेषु, अरण्यभागेषु कचित्तद्विकमानेषु वा ताहशयोधस्थानिवर्माणं कार्यम् ॥

ताहशस्थानेषु कचित्ममीपे वाऽध्वगमनादिना श्रान्त-पथिकविश्रान्तिस्थानारूयं मण्टपरूपकरकरपनं, अथवा मध्यभागे ममुचितप्रमाणं चत्वरस्थलं प्रकरपयित्वा तत्स्थलं परितोऽङ्गण-करपनवशात्कूटकरपनारूयानिर्माणञ्च कार्यम् । अथवा कचिद्-प्रामान्तरगामिषु श्लुद्रमार्गमध्यभागादिस्थलेषु दण्डिकाकरपनारूय-मतिदैद्ध्यवदेकाङ्गणं वा निर्मापणीयम् । एवंविधेष्वेतादृशकरपनेषु सर्वत्र श्रान्तानां पथिकादीनां श्रमापनोदनश्चमान्यासनकरपनानि विविधप्रमाणानि काचित् प्रकरपयेत् । तथा स्थलान्तरे तेषां तात्कालिकपाकादिनिर्माणाईस्थलं सचुहीकं सौकर्यदायीनि करपनान्तराणि च निर्मापयेदित्युपदेशः ॥

किञ्च पूर्वोक्तेषु मण्टपक्टादिविश्रान्तिस्थानेषु मध्य-चत्वराङ्गणसमीपस्थकुड्यादिस्थानेषु दर्शनीयेषु तेषां पथिकादीना-मुझासजनकानि देवगन्धवैनलनहुषादिभूपालादीनां चित्रकरूपनानि तिभूमिगोपुरं वापि पश्चभूगोपुरन्तु वा ।
सप्तभूगोपुरं वापि पृथुस्तम्भयुतन्तु वा ॥ ४ ॥
योजयेत्कल्पविच्छिल्पी दृढं सुन्यक्तकल्पनम् ।
देवगन्धर्वभूषालचित्रभासुरकुड्यम् ॥ ५ ॥
नानाङ्गणसमोपेतं नानापङ्किविराजितम् ।
मध्यचत्वरयुक्तं वा सविमानतलं कचित् ॥ ६ ॥

संयोज्यानि । किञ्चैतादृशिवशानितस्थाना स्यक्तरानस्य प्राथिमक-द्वारोपिरभागेषु वा तहु।रम्थलस्य पुरतः किञ्चिद्द्रस्थले वा सित बहुविभवे भूमिलम्बनपूर्वकं त्रिभीमगोपुरं वा पञ्चभीमगोपुरं वा कचित्सप्रभीमगोपुरं वा पूर्वोक्तरीत्या सुव्यक्तकल्पनं स्थापयेत् । किञ्च विश्रान्तिस्थलेष्वेवं गोपुरिनर्माणस्य फलन्तु पुरद्वारभाग-कल्पितगोपुरस्येवोद्धमिति भावः ॥

किञ्च कचित्राञ्चाल्यादिशैलीषु एतादृशिवश्रान्तिस्थानद्वार-गोपुरसमीचे तत्सदितं वा पृथक्नानासोपानसंयुक्तनानाङ्गण-कल्पनमवद्यं स्थापनीयमिति लक्षणवाक्यार्थः । अस्य विशदार्थस्तु मार्गमध्यभागसंत्राप्ततत्तत्स्थलिनन्ने।न्नताद्यनुगुणं किचित्पञ्चष-सोपानकल्पनं, किचिद्धिशत्यधिकसोपानकल्पनं वा स्थापयित्वा तदुपरिभागेषु मध्ये मध्ये चत्वरविभक्तानेकाङ्गणकल्पनं सच्ये सच्येतरे भागे कण्ठालस्थापनं वरम् । वटोऽश्वत्थो नारिकेलः पनसस्पद्दकारकः ॥ ७ ॥

वर्षनीयाः कुन्दलताः प्रानारङ्गभूर्जगाः । पुत्रागश्रापि नागाश्र निष्कुटाहीः कचितस्रले ॥

किञ्चात्रोक्ततादशकल्पनप्रमाणादिकं तु स्थपतितक्षकादिभि-रंबोद्यमिति नियमः । तथा च तत्तनभागपांथकसख्यानुगुण दे।पद्दीनशुभस्थलप्राह्यनुगुणं च दण्डेकमानं वा दण्डद्वयमानं वा कचित्तद्धिकमानं वाऽङ्गणतलं विभज्य तदनुगुणं चःवरभागादिकञ्च मात्वा घनेष्टिकाशिलाखण्डादिभिर्घनकल्पनावरणं नेयमित्यादिकम ऊद्य एव ॥

तस्मादेतादृशिवशान्तस्थानकल्पनस्य सन्यभागे वाऽप-सन्यभागे वा किचिदुभयपार्श्वयोश्च घनशिलाभिः कण्ठालस्थापन-मवद्यं कार्यम् । तदेव पथिकानां भारवाहिनां विश्वान्तय इति भावः । कण्ठालकल्पनं नाम मानवादिभिर्मीलितलधारितभारा-वरोहणयोग्यमेकदण्डेः त्रतिकघनशिलाघटनिमत्पर्थः (द्राविड्यां कळळळळळळळळळळ स्थलमिति प्रसिद्धिः) ॥

किञ्च सर्वजैतादृशिवशानितस्थानकरूपनस्य वास्तुभूमौ वा तदासत्रशुभवास्तुभूमौ वा तत्रत्यनदीतटाकहृदादितीरभागे वा वटाश्वत्थपुत्रागनारिकेळपनससहकारादिवृक्षवर्गान् छतावर्गांश्व जलाञ्चयः परवलश्च कर्तव्यः पृथुवारकः । वाहस्थानं वृषस्थानमन्तिके कारयेद्बुधः ॥ कचित्तु मदिरागेहं प्राणिनां ध्खदायकम् । तृणस्थानमथान्यच करुपयेत्क्रोशमात्रके ॥ १० ॥ पूर्वापरगृहद्वारयोधस्थानं प्रकरुपयेत् । द्वारालङ्करणं कार्यमन्यच शुभदर्शनम् ॥ चतुर्वर्गप्रदीपाढ्यं पश्चगेहसमन्वितम् ।

फल्टदायिनस्मंवर्धयेत् । एतद्वर्धनेन तन्मागेगमनशीलानां पथिका-दीनां बहुधोपकृतिरिति भाव: ॥

किञ्चितादृश्वश्वाणामधाभागं वा तत्सभीपस्थलं वा समुचित धान्याढकादिभारवह नव्यय्रशकट श्रुपभाद्यवरे हिणस्थानमवद्यं कल्प-नीयम् । तत्रैव कचिनमदिरागे हं वा यथे प्रिस्तं स्थलान्तरे को णान्तरे वा दूरम्थलं स्थापयित्वा शकटादिभारवह नपरिश्रान्त श्रृषमोष्ट्रवाजि-वारणादि जीवानां श्रु निवारणाई तृणादि स्थापनस्थानानि वैश्यवर्गः द्वारेण कचितस्थापयत् । किञ्चात्र कचित्पथिक विश्रान्ति शालाक लपने मागध श्रूरसे नादिशैल्या निर्मितं कल्पनस्यास्य मार्गद्वयमेव स्थाप-यित्वा तत्र च पूर्वभागे पश्चिमभागे च गृहे एतत्क लपनरक्षक-सायु धयोधस्थानं च निर्दिशेत् ॥

अपि चात्र समुचितेषु स्थानेषु चत्वरस्थापनतळमध्यभागे

### तोरणैश्चित्रकैर्युक्तं मार्गद्वारप्रकल्पनम् । स्थापयेत्कल्पनं युक्तया प्राणिनां सुखदायकम् ॥

इति विश्वकर्भप्रणीते विश्वकर्मग्रास्तुशास्त्रे मार्गविश्रान्तिस्थलकरूपनलक्षणकथनं नाम सप्ततितमोऽध्यायः॥

कचिचतुर्वगोरूयचतुरङ्गणमागस्थापनं विभज्य तन्मध्ये पञ्चगेह-करूपनं वा सप्तगेहकरुवनं वा निर्मापियत्वा तत्र सायं मङ्गल-दीपारोपणं प्राणिसुखावहं ते।रणाद्यलङ्करणानि च यथायुक्तिविभवं स्थापयेदिनि लक्षणवाक्यार्थः ॥

किञ्चात्र करपने मानान्तरशैरुया निर्माणान्तरादिकन्तु मध्यसूत्रमाननयनपूर्वकं शिरियभिरेवोद्यमिति संप्रहेण मार्ग- विश्रान्तिस्थलनिर्माणलक्षणमुक्तं झेयम् ।।

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविर्राचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां मार्गविश्रान्तिस्थळकल्पनळक्षणकथनं नाम सप्ततितमोऽध्यायः॥

·->::«-·

अथ विशेषभौमलक्षणकथनं नाम एकसप्ततितमोऽध्यायः ॥

तत्राद्यस्य मेरुभवनस्य लक्षणम् ॥

विशेषभौमिनिर्माणं क्वचित्कार्यं शुभे स्थले । मेरुमन्दरकैलासित्रविष्टपवनाख्यकम् ॥ १ ॥ एकत्र कल्पयद्वाप स्थलमेदेन वा पुनः ।

राज्ञां मङ्गलदायीति कीर्तितं तन्महर्षिभिः ॥ २ ॥

#### ॥ एकसप्ततितमाऽध्यायः ॥

अथ विशेषमीमलक्षणकथनात्मकमेकसप्तितिमाध्याय मारभेते — विशेषमीमनिर्माण्मित्यादिना । कचित्रगरराज-धान्यायुत्तमवास्तुभूभागे चक्रवर्तिभूपालसामन्तक्षत्रियादीनां सुख-वासार्थ कल्पनीयानां प्रासादहर्म्यायुत्तमनिर्माणानां मध्यभागे विशेषभीमलक्षणमवद्यं स्थापनीयम् । एवं स्थापनमेव पार्श्वस्थ-कल्पनानां प्रासादानाद्ध शोभाकरम् , तद्वासिनां श्वतियाणाद्ध क्षेमजनकमिति भावः । तस्मात्तादशिवशेषभीमकल्पनन्तु प्रसिद्ध-कोद्या पद्भविधं भवति । यथा— (१) मेरुभवननिर्माणम् , २. मन्दरभीमनिर्माणम् , ३. कैलासभीमनिर्माणम्, ४. त्रिविष्ठपभीमनिर्माणम् , ५. वनभीमनिर्माणम् इति ॥

एवं प्रसिद्धं पञ्चविधं विशेषभीमक एपनं राजप्रासाद मुख्य-

## दक्षिणोत्तरस्त्रान्तं सममानमथापि वा । योजयेन्मेरुभवनं मानं मध्यस्थक्टके ॥ ३ ॥

कल्पनसिहतमथवा तेषां कल्पनानां मध्यभागे वाऽऽहोस्वित्स्थलभेदेन
भूपालेच्छया वा निर्दिष्टे ग्रुभस्थले पृथगेत्र स्थापयोदाति स्थलनिर्देशकमः। अनेनैतादृशिवशेषभौमपञ्चककल्पनन्तु राज्ञां प्रायशो
न सन्ततवासाईम् । परन्तु विवाहपृद्याभिषेकाद्युचितसमयेषु
सचिवप्रमुखैस्सामन्तभूपैश्च सिहतो नृशे भवनोत्तमभिमं प्रविदय
सुखवासं प्राप्तृयादिति केषाञ्चिन्मतम् । अन्ये तु सन्ततवासार्थमेव
तेषाभिति ॥ २ ॥

तस्माच्छुभसमयेषु राज्ञां विशेषते। मङ्गलकारिणीमेवादश-भौमपञ्चककरूपनानिर्मिति कथं वा करूपयेदित्याकाङ्श्वायां सङ्घहेण तन्मानादिकमाह — दश्चिणोत्तरसूत्रान्तिमत्यादिना । मेरु-भवनाख्यस्यास्योत्तमकरूपनस्यायामादिमानन्तु दक्षिणां दिशमारभ्य ऋजुतयैवोदीचीदिक्पर्यन्तं समसूत्रप्रसारणेन मानं यथेष्टं गृहीत्वा विषमदृष्टिहीनकरूपनं कार्यमिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

कचिश्वतुरश्रप्रमाणस्थलेऽपि भवनोत्तमिदं स्थाप्यम्।
किश्च भवनस्वास्य प्रधानद्वारं प्राङ्मुखमुत्तरमुखं वा स्थापयित्वा
करुपनमध्यभागे चतुरश्रमुत्रतमनेकभौमान्वितं कूटकरूपनं
विभाग तत्करूपनसमसुत्रं प्राच्यादिषु चतस्व्विप

चत्वराणाश्चतुष्कश्च चतुरुशाला च कोणके ।
पश्चभीमं सप्तभीमं शिखरावित्रभासुरम् ॥ ४ ॥
मध्ये मेरुसमं कल्पं कारयेन्मेरुहर्म्यके ।
अथ द्वितीयस्य मन्दरभवनस्य लक्षणम् ॥
प्राचीसत्रसमप्रान्ता तस्य मानभिहोदितम् ॥ ५ ॥

वास्थलाख्यचत्वराणा चतुष्कं निर्मापियत्वा, भागस्य तस्यंशानादिषु चतुष्किपि दिक्कोणभागेषु योडशाधिकस्तम्भभासुराणां शालानां भौमान्वितानां स्थापनस्त्र कार्यम् ॥

किञ्चात्र मेरुभवनकरूपने पृथकपृथकरूपनीयानां शालानां चतुर्णो दण्डत्रयमेवायितदैर्ध्यप्रमाणं योजियत्वा तदुपिरभागेषु आत्रत्याधिकयशालिनः करूपनस्थोपिरतले पञ्चभौमकरूपनं वा सप्रभोमकरूपनं वाऽत्युत्रतं मनोहरचित्रसमेतिशिखरादिभासुरं कार्यमिति। अपि चात्र मेरुभवनकरूपनोत्तमे एतादृशचत्वराणां शालानाञ्च मध्यतले देह्न्यिलन्दाङ्गणकरूपनानां स्थापनं पार्श्वस्थ-करूपनाविरुद्धं नानावातायनिशरणादिलमितञ्च स्थापयेत्। एक मुत्तरत्रापि ज्ञेयमिति॥

किञ्चात्र कल्पने उपद्वारस्थापनमुखसूत्रमुखभद्रप्रमाणपूर्वकं कल्पनान्तरमानादिकं ताविष्ठिलिपभिः स्वयमेव युक्तया कल्पनीयमिति ॥

भानुमंख्यममाकारप्राच्यादिषु यथाक्रमम् । चतुर्भागावसाने च चतुक्रगाला मनोहराः ॥ ६ बृहच्छिखा शिखापालिक्शियराविभासुरः ।

अथ दितीयस्य मनदरभवनस्य छक्षणं बक्ष्यमाणस्तस्य सूत्रप्रसारादिकमाह — प्राचीति । तत्र मनदराख्यस्य दितीयस्य भवनविशेषस्य मानन्तु प्राची दिशमारभ्य ऋज्ञत्येव प्रतीची-दिक्पर्यन्तं सृत्रप्रमारणेन यथेष्टमानं गृहीत्वा निर्माणं कार्यम् किञ्चात्र मनदरभवनकल्पने दिक्कोणस्थानेषु चतुर्षु त्रिभीम- छिमितं द्वादशशालासमेतं कल्पनं करणीयम् तथा च मध्यस्थान-स्थापितस्य चत्वरमध्यभागस्थापितस्य मनदरमंकाशस्य तादशौत्रत्य-शालिनो गध्यभवनस्य सर्वोलङ्करणमपि पूर्वोक्तपत्नावल्या-दिकं योजनीयम् ॥

किञ्च तन्मध्यभवनं परिते। विदिक्ष किञ्चिद्दरभ्येले महती
चतुरशालानिर्मितिर्निर्मापणीया । तत्रापि भानुमंख्येति भावः ।
यथाक्रमित्यनेन प्रत्येकं शालानां दण्डत्रयमेवायवदैष्ट्येप्रमाणम् ।
न तु त्रिविष्टपभवनवत्पूर्वशालयोः प्रत्येकं चतुर्दण्डप्रमाणं
पश्चाच्छालयोश्च चतुर्दण्डयोजनमिति च बोध्यम् । तस्मान्मन्दरत्रिविष्टपभवनयोरयमन्यतमो भेदो लक्ष्य इत्यार्थशिहिपभिक्त्ह्यम् ॥

पिण्डितार्थस्तु द्वादशदण्डपरिमितस्यास्य मन्दरभवनविशेषस्य

मध्ये मन्दरसंकाशः प्रामादस्सुमनोहरः ॥ ७ ॥
सर्वालङ्कारसंयुक्तं मन्दरं भवनं मतम् ।
॥ अथ तृतीयस्य कैलासभवनस्य लक्षणम् ॥
उदक्खत्रेण संयुक्तं कैलासभवनं मतम् ॥ ८ ॥
दिशास्त्रष्टस्त्रष्टशालाकल्पनं मध्यमन्दिरम् ।
उपशालाङ्गणेर्युक्तं नवभीमञ्च कल्पयेत् ॥ ९ ॥

विदिश्च चतसृष्विप चतस्रो महती इशाला दण्डवयमानिमताः निर्मापयित्वा मध्यभागे मन्दरसंकाशो ऽत्युत्रतमुमनोहरक स्वत-समेतो वातायनादि षटितो ऽत्युत्रति शिखरममेतः प्रासादः कार्य इति ॥

अथ तृतीयस्य कैलासभवनास्यस्योत्तमभवनस्य लक्षणमाह — उद्देस्त्र्नेगिति । उद्देस्त्र्र्नित्यनेन कैलासभवनस्यास्य
चतस्विपि दिश्च चतुद्धीरकल्पनेऽपि मुख्यं प्राथिनकं द्वारमुदङ्गुखभेव स्थापयेदिति भावः प्रतीयते । अपि चात्र मध्यभागस्थितस्य मध्यकैलामकल्पनस्य प्राच्यादिदिशास्त्रष्टस्त्रपि द्ण्डत्रयवैशाल्यदैर्घ्यप्रमाणानां शालानामष्टकं स्थापयित्वा तिन्नर्माणकल्पनानुगुणमुपशालां तद्धमानितां प्रकल्प्य तत्पश्चाद्धागे
तत्प्राप्त्यर्थमङ्गणचतुष्कमथवाऽङ्गणाष्टकं निर्मापणीयम् । अपि
चात्र कैलासमवने मध्यकल्पनस्योपरिभागे नवभौमाविषकं
भौमकल्पनं स्थापनीयम् ॥

चतुर्द्वारसमेतं वा प्रासादतलपङ्क्तिकम् ।
मध्यचत्वरयुक्तं वा दण्डपश्चकमानितम् ॥ १० ।
महातलाङ्गणोपतं क्रमान्न्यूनप्रमाणकम् ।
पूर्वजालाकल्पनं वा पूर्वमण्डपकल्पनम् ॥ ११ ॥
भिन्यन्तवेदिकोपेत कल्पयत्सुमनाहरम्

किञ्च ताहश्मीमकल्पनमहितस्य मध्यिनिमोणस्य समसृत्वकं चतुष्विपि दिग्मागेषु द्वारचतुष्कस्थापनं कारियत्वा ताहशद्वारस्या-स्तर्भागे देहलीस्थाने उपरितनभौमारोहणार्थं सोपानकल्पनं विधाय ताहशभीमतलेषु सर्वेष्वाद्यभवनवत्त्रायशः कल्पनं कार्यम् । अथवा महावैशाल्योपेतान्यङ्गणानि निर्मापयेत् ॥

किञ्चाक्षे:परिभीमतलं प्रथमदितीयसीधप्रमाणापेश्चया क्रमात् किञ्चितिकञ्चित्रयूनप्रमाणं वा स्थाप्यम् । कुतः रै कैलासपर्वत-सदशकल्पननिर्माणद्यातनार्थभिति भावः । तस्मादेतादश-लक्षणान्वितस्यास्य कैलासभवनकल्पनस्य मध्यस्थानस्थितस्य सर्वास्वपि दिशासु नानापादमहितमङ्गणकल्पनं विरचय्य चित्रादिकं चतत्र प्रकल्पयेत ॥

अपि च तस प्राथमिक द्वारस्य पुरोभागे पूर्वशालाकरूपनं बा पूर्वमण्डपस्थापनं वा कार्यम् । किञ्च करूपनस्यास्य कैलास-भवननामधेयस्यान्तर्भागे भित्त्यन्तभागेषु नानासनवेदिकाशुपेत- अथ चतुर्थस्य त्रिविष्टपभवनस्य लक्षणम् ॥
सकण्ठमर्दलाकारं त्रिविष्टपमृदीरितम् ॥ १२ ॥
चतुर्दण्डकशालानां चतुष्केनाान्वतं पुरः ।
पश्चादङ्गणसंदुक्तं तत्पश्चादिष शालकम् ॥ १३ ॥
तन्मानकं हीनकं वा यथायोग्यं प्रयोजयेत् ।
मध्यभागे चत्वरं वा नवरङ्गप्रकल्पनम् ॥ १४ ॥

मतिदीर्घकालाकरपनं या सुखकरम् नानाचित्रमनोह्र**छस्थल-**विभवानुगुणं तत्र तत्र युक्तवा अकरपयेदित्युपदेशः ॥

अथ चतुर्थस्य त्रिविष्टपभवनस्य छक्षणमाह — सक्रण्ठमर्दलाकारिमत्यादिना । पद्महमवंतोभद्रराजधान्यादिनगरोत्तभेषु शुभवान्तुषु पूर्वतः पूर्वतः पश्चाद्धागे चैताहकारीस्या
कण्ठमहितमईछाकारिनर्भाणं यत्करूप्यते, तस्य त्रिविष्टपभवनभिति नाम विदुद्धिरूप्ञाः । तस्मादेताहश्करूपनसूत्रेरेखाभासुरस्यास्य त्रिविष्टपभवनस्यान्तर्भागे चतुर्दण्डवेशाल्यदेर्घ्यसहितानां
शालानां पाडशाधिकपादान्वितानां सुपंदरकरूपनोपेतानां वा
चतुष्कं चतुष्वेपि दिक्काणभागेषु स्थाप्यम् ॥

किक्टेंतादृशकालानां पुरोभागे पश्चाद्धागे च तद्वैशास्य-दैद्यीतिकिञ्चिद्धीनप्रमाणमथवा तन्मानकमङ्गणकस्पनं सावरणं, ससीधनिमीणं यथास्थलविभवं प्रकल्पयेत्। किञ्चात्र त्रिविष्टप- मध्यकल्पा महाकायः पूर्वाङ्गणसमन्वितः ।
नवभिस्सीधकैर्युक्ता द्वातिश्चद्दारभासुरः ॥ १५ ॥
मण्टपत्रयसंयुक्तदारवेदिप्रकल्पनम् ।
सर्वालङ्कारसंयुक्तं कल्पयेचित्रभासुरम् ॥ १६ ॥

भवने एतादृशाङ्गणस्य तस्याश्च शालाया मध्यभागे वास्थेलाख्य-चत्वरस्थापनमथवा नवभौमावधिकं नवरङ्गानिर्माणं वा पार्श्वस्थल-करूपनाविरुद्धं प्रकल्पयेत ॥

किञ्च, तादृशनवरङ्गसाहितमध्यकस्पनं तु दण्डितिशातिका-यामादियुतं अत्युत्रतकायमनेकभौमवातायनं करूपीयत्वा, तत्र तत्र समुचितेषु स्थानेषु द्वात्रिशनमहाद्वारभासुरं स्थापयेत् ॥

किञ्चेतादृशलक्षणशालिनोऽस्य त्रिविष्टपभवनस्य प्राथमिकद्वारपुरे।भागे द्वारवेदिकाकल्पनसहितं वा पृथक्पूर्वभण्डपकल्पनं
वाह्नशिविकाद्यारोहणावरे।हणार्थे स्थापनीयम् । किञ्चेतादृशपूर्वभण्टपनिर्माणं तु चित्रतोरणादिस्रवीलङ्कारमण्डितं भवितव्यम् । किञ्च प्राङ्गुखं वा पश्चिममुखं वा स्थापितस्यैतादृशलक्षणोपेतस्यास्य त्रिविष्ठपभवनस्य निर्माणं विविधानि कल्पनास्तराणि, अन्तर्शालादीनि स्थपतिवराः स्वयमेव युक्तगेह्य, दृदप्रकल्पनानि दोषहीनानि गुणोपेतानि स्थलक्षमात्स्थापयेयुरिति
सास्त्रकारस्योपवेशः ॥

(५) अथ पञ्चमस्य वनभवनस्य लक्षणम् ॥

महाङ्गणचतुष्केण चतुर्द्वारेण मण्डितम् । अन्तस्सालद्वयं वापि सालत्नयमथापि वा ॥ १७॥

नानाभवनकोषेतमेकद्वित्रितलान्वितम् । तदन्तरुत्रतं कल्पं कल्पयेद्रविभूमिकम् ॥ १८॥

अथ पञ्चमस्य वनभवनस्य छक्षणमाह — महाङ्गण-चतुष्केणेत्यादिना । वनभवनस्यास्य निर्माणन्तु चतुरश्रप्रमाण-युतमश्रवा तत्न तत्र संप्राप्तवास्तुस्थछानुगुणं देष्योपितं वा यथेष्ट-दण्डमानं प्रकल्पयेत् । तत्रापि कोऽपि नियमः स्वीकार्यः । यथा प्राच्यादिषु चतुष्विपि दिग्भागेषु प्रथमतो महाद्वारचतुष्कसिद्धतां प्राकारभित्तिं प्रकल्पयित्वा तदन्तर्भागे क्षुद्रप्राकाराख्यसाछद्वय-मथवा स्थळवेशाल्यादिवाञ्छायां सत्यां साछत्वयमङ्गणोपेतं कल्पनं निर्मापयित्वा तदन्तर्भागे एकसौधेन वा सौधद्वयेन वा सौधत्रयेण वा भासुरमङ्गणं कल्पयित्वा ताद्दशाङ्गणभागे नाना-घरणे विविधान्तःकल्पनयुतं नानाकार्योचितं नानाभवनकल्पनं निर्मापयेत् । अयञ्च क्रमश्चतुष्कीपि दिग्भागेष्विति भावः ॥

किञ्जैतादृशाङ्गणतरणानश्तरमेतत्करूपनेन विहीनं मध्यभागे चतुरश्रं दैध्योपेतं वा विवाहशास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रितं दृढकरूपनं रविद्यालासमोपेतं नानाङ्गणसम्रुज्ज्वलम् । नानाभवनसंभक्तं मध्यभागसभातलम् ॥ १९॥

मण्डपाकारमथवा दृरतश्रत्वरावृतम् । चतुरश्रव्यासयुतवास्तुस्थलसमान्वितम् ॥ २०॥

हार्शभौमविराजितं प्रकल्पयेतः । किञ्च प्रायशोऽत्र वनभवन-निर्माणे मध्यकल्पनस्य कोणभागेषु चतुष्विपि चतस्त्रशाला-स्तन्मध्यभागे च चतस्त्रशालास्तस्य पुरतः पश्चात्पार्श्वयोश्च पृथगेव चतस्त्रशालाश्चाहतिसंख्यायां हात्श शालाः स्थापयेदिति कमः॥

किञ्चेतासु शालासु द्वादशसंख्याकासु तत्रत्यकल्पनानुगुणं नानाक्षुद्रसदनं तद्नतभीगे यथाक्रमसूत्रपातं निर्माय सर्वासां तासां शालानां मध्यभागे इतरशालाप्रमाणापेक्षया द्विगुणितवैशाल्य-देव्योपेतं मध्यसभाकल्पनञ्च निर्मापयेदिति कल्पनाक्रमः। किञ्चास्य किल सदसः कल्पनस्याधोभागे मध्यमाधिष्ठानं ससोपानं स्थापयेत्। किञ्चेवंदीत्या लक्षणभासुरस्यास्य वनभवनकल्पनस्य प्राथमिकद्वारस्य पुरोभागे पूर्वभवनञ्च सपादं सशिखरञ्च स्थापयेत्। अथवा पूर्वोक्तद्वादशशालानां पुरोभागे पूर्वभवनवत् सपादमण्टपकल्पनं सखीलास्थानं प्रकल्पयेत्।।

अपि च वनभवनमित्यस्य नाम्नः प्रतीत्याऽस्य खलुं

## विशेषभौमानिर्माणे युक्त्यैवं कल्पनं नयेत्। पूर्वकल्पनसंयुक्तं नवभौममुदीरितम् ॥ २१ ॥

### इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र विशेषभौमलक्षणकथनं नाम एकसप्ततितमाऽध्यायः॥

कल्पनस्य पुरतम्मिलिलस्थापनपीठिकां वा क्षुद्रतटाकमाक्रीड-स्थापनं वा कार्यमिति साधवः । किञ्चात्र पूर्वभवनस्य पुरोभागे पूर्वकल्पनाख्यं सगोपुरं महाद्वारकल्पनसित्वञ्च सर्वत्र स्थापये-दिति संक्षेपेण पञ्चविधविशेषभौमिनिभीणस्य लक्षणमुक्तं क्रेयम् ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां विद्यापभौमलक्षणकथनं नाम पकसप्ततितमे (ऽध्याय:॥



# अथ देवप्रासादलक्षणकथनं नाम



#### द्विसप्ततितमोऽध्यायः॥

तैतलायतनं प्रायइग्रुभदं सर्वदिङ्गुखम् । वैष्णवं सर्वतोवक्त्रं शैवं गेहन्तु दक्षिणम् ॥ १॥

#### द्विसप्ततितमोऽध्यायः॥

अथास्मिन्द् सप्तातितमेऽध्याये सर्वेषामिष मानवानां निःश्रेयसादिसकलविधश्रेयस्सङ्कलनहेतुभूतस्य देवालयस्य लक्षणं तत्कलपनस्थापनकमं च संक्षेपेण प्रतिपादयति — तैतलायतन-मित्यादिना । तैतलाः = हरिहरब्रह्मादयो देवाः; तेषामायतनं विम्वारोपितशक्तीनां तेषां सतत्वासाई मुख्यं गेहं पूर्वोक्तप्राम-नगरादिसद्वास्तुभूमिषु सर्वदिङ्मुखद्वारभासुरं स्थापयेन् ॥

सर्वेदिङ्मुस्निग्तियत्रार्थद्वैविध्यं वोध्यम् । तत्राचो यथा — प्राचीप्राकारमध्यतले द्वारमेकं दक्षिणप्राकारमध्यतले द्वारान्तरमित्यादिक्रमेण महाद्वारचतुष्कसहितं देवायतनमिति । द्वितीयो यथा — स्वशक्त्यनुगुणं संप्राप्तासु प्रामनगरारण्यमहीधरादिग्रुभवास्तुभूमिषु तत्तस्थलमानवशाद्वीध्यादिस्थापनवशाद्वा प्राङ्मुखं वा दक्षिणमुखं, पश्चिममुखमुत्तरमुखमिति क्रमतो देवालयमुखद्वारभागः स्थाप्य इति । अयञ्च क्रमस्साधारणभूविषयक
इति ॥

वैधात्रमन्यदेवानां गेहं सर्वमुखं शुभम् ।
महीधरादिस्थानेषु न पृष्ठस्थापनं शुभम् ॥ २ ॥
वास्तुमानवशात्सर्वे स्थापयेद्दीक्षितो नृपः ।

तथाऽपि कचिदुत्तमस्थलेषु संप्राप्तस्थलवीथीप्रमाणानुगुणकल्पनीयविष्णालयं प्रायशे। वासविद् स्मुखद्वारं स्थापयेत्।
कचिद्दक्षिणमुखमुत्तरभुखं पश्चिममुखं वा स्थापयेत्। शिवालयनिर्माणन्तु प्रायशे। दक्षिणमुखमेव स्थापनीयम्। कचित्स्थलसोकर्याद्यभावविषये प्राचीदिङ्मुखद्वारयुतालयकल्पनमपि न
दोपायेति। विधानुरालयस्तु पूर्वदिङ्मुख एव स्थापनीयः। एवं
प्रामनगरारण्यभागकल्पनीयदेवालये विषयो ह्रेयः। कचित्पर्वतसानुमीलितट।दिषु कल्पनीयं पूर्वोक्तं हरिहरकमलासनगेहन्तु
पूर्ववत्तत्त्रस्थलानुगुणद्वारमंयुक्तं शुभदं मनम्। न तु तस्य
पर्वतानेरत्यगाधेऽधर्थ्यले पृष्ठभागे द्वयोः पर्वतयोर्भेलनमध्यभागभ्यले देवालयस्थापनं शुभदिभिति मुनीनां तत्वविद्वामाञ्चः॥

एवं यथा वा पशुपितनटपितमहेशशङ्करिङ्गादिशिवमूर्तिभेदस्यालयदिङ्मुखनियमः तथैव वासुदेवरङ्गनाथपद्मनाभकृष्णादिविष्णुमूर्तिभेदस्यालयदिङ्मुखनियमश्च प्रतिपादितः। तथैव
तेनैव नियमेन गौरीलक्ष्म्यादीनां तत्तद्देवीनामालयश्च तत्तिहृङ्मुखः कल्पनीय इति । कविदातिविशाले प्राकारत्रयसंयुते देवालये

#### गोपुरहारसंयुक्तं प्राकारावृतवास्तुकम् ॥ ३ ॥

तस्यालयस्याधिनेतुाईशवस्य विष्णोर्वोऽभिमुखं तद्देवीनामायतनं स्थाप्यभिति प्राचां संपदायः। अयं काचित्क एव । देवानां देवीनां गृहकरूपनं तत्तद्देवालयवास्तुस्थलावभवानुगुणं पृथग्वा मुख्यगर्भगृहनिर्माणभिलितं वा स्थापयेत ॥

एवं कचिन्महानगरादिषु पृथकल्पनस्य देवीसदनस्य पूर्वोक्तस्य देवालयस्य च लक्षणान्तराणि सङ्घहेण निरूपयति — गोपुरद्वारसंयुक्तमित्यादिना । सर्वविधदेवालयानिर्माणस्य प्राच्यादिषु चतुर्विपि दिग्भागेषु ।शेलामयप्राकारकुड्यस्थापनं कार्यम् । एवं कल्पनीयकुड्यानामीन्नत्यवैपुल्याद्यनुगुणं दण्डद्वय-दण्डत्रयाधिकनिम्नयुतं भूभिलम्बनिर्माणं करणीयमिति भावः। एवं देवालयवास्तुस्थलेषु तत्र तत्र कल्पनीयानां सर्वेषामपि कुड्यानामौत्रत्यानुगुणभूभिलम्बप्रमाणं युक्तया स्वयभेवोह्य कार्य-भित्यर्थो ध्वनीकृतो भवति । तस्मात्तथा निर्भितं प्राकारनिर्माणभेकं बा, कचिद्देवालयादी प्राकारद्वयं प्राकारत्वयमथवा प्राकारपञ्चकं तद्धिकसंख्याकं वा प्रकल्पयेत । एवं प्राकारनिर्माणानन्तरं तेषां प्राकारकुड्यानां मध्यभागे प्राच्यादिचतुर्दिकसूत्रस्थाने द्वारद्वयं द्वारचतुष्कं कचिदेकमेव द्वारं वा प्रकल्पयेत्। एवं प्रामवास्तुकृत-देवालयस्यैकप्राकारकरपने तस्य मुखमागे द्वारस्थापनमेकमेवालम्।

बिरन्तस्तु वा स्थाप्यस्तटाकस्साङ्गणो मतः। जलमण्टपयुक्तो वा विमानशिखरोज्ज्वलः ॥ ४॥

बलिपीठसमायुक्तमष्टदेवपदान्वितम् । ध्वजपीठपुरोभागे पार्श्वयोर्मण्टपा मताः ॥ ५ ॥

प्राकारद्वयादिकल्पने कृते सित तस पूर्वभागे पश्चाद्वागे च द्वारद्वयं किचिद्वारचतुष्कं चतुर्दिक्वध्यभागेषु स्थाप्यमेव । एवं द्वारकल्पनं प्रतिप्राकारतलमितिषनिशेलाखण्डकृतं शोभावदं मौलिभागे गोपुरोपेतं रक्षाकरं च स्थापयेदिति क्रमः ॥

किञ्च किन्नगरकिएते द्वयाधिकप्राकारयुने देवाळये निर्मिते सित तत्र प्रथमप्राकारान्तस्थले वा देवालयतटाकः सर्वतीदिश्च अङ्गणिनर्माणसिहतः सिवमानजलमध्यमण्डपसंयुक्तः स्थापनीय इति शिल्पसमयः । एवमालयस्य प्राकारान्तस्थले तादृशतटाकिनर्माणयोग्यविशालभून्यलाभे प्राकारस्य बहिस्समु-चिते स्थले पूर्वोक्तमाठवीथीसमीपे वा पार्थे वा तिममं तटाकं स्थापयेत्।।

अपि चैवं कल्पितस्य प्रथमद्वितीयतृतीयप्राकारान्तः श्थले गर्भगृहसूत्रस्य पुरोभागे ध्वजस्तम्भस्थापनं तत्पुरतः स्थले समरेखे बिलिपीठतलं च प्रकल्प्य स्थानस्य सञ्यापसञ्यभागयोन्। ना-मण्डपाः प्रकल्प्या इति च क्रमः । किश्चैवं कल्पितस्य ध्वजपीठ-

देवीनां भवनिर्वृक्तं भक्तानाश्च गृहैर्युतम् ।
पूर्वमण्टपसंयुक्तगर्भगेहेन भासुरम् ॥ ६ ॥
सर्वत्र समस्त्राणां द्वाराणां स्थापनं मतम् ।
कवाटयुग्मकलनं ग्रुभदश्चात्र कीर्तितम् ॥ ७ ॥
आग्नेय्यां पाकशाला स्थान्क्र्यचत्वरसंयुता ।
नैक्रीत्यां वाहनस्थानं वायव्यां वस्त्रगेहकम् ॥ ८ ॥

स्थानस्य समसूत्रवित्यासे पुरोभागे उत्तरत्र वक्ष्यमाणलक्षणोपेतं गमगृहं निर्मापयित्वा तस्य सञ्यापसञ्यभागयाः द्वानामालय पूर्वोक्तरीत्या पृथक्षरूपनयुतं तेन गमगेहेन मिलितं वा स्थापयेत्। किञ्चैतस्य गर्भगृह्स्य पूर्वोक्तवालिपीठध्वजस्तम्भस्थानस्य च मध्य-भागे निर्मितो मण्डपप्पोडशविंशतिकहात्रिंशत्कसंख्याकस्तम्भोपेतः पूर्वमण्डप इति नामान्तरभाग्भवतीति सतां व्यवहारः॥

किञ्च सर्वत्र देवीगर्भगृहस्य देवगर्भगृहस्य च द्वारस्थापने
तेषां द्वाराणां त्रयाणां पञ्चानां वा मध्यरेखाक्रमसममानयुतो
धनकवाटद्वययुत्रश्च प्रकल्पनीय इति द्वारिनर्माणशैली बोध्या।
किञ्च गर्भगृहस्यास्य लक्षणान्तराणि तून्तराध्याये प्रतिपाद्यिष्यन्ते।
तस्मादेवं स्थापितस्य गर्भगृहस्याग्नय्यां दिशि तस्मिन्नेव प्राकारतलेऽथवा द्वितीयप्राकारतले कूपचत्वराङ्गणनिर्माणसहितः पाकालयः
प्रकल्पनीयः। एवं नैकित्यां दिशि हंसमयूरादिवाहनस्थापनस्थानं,

ऐशान्यां धान्यभवनं मध्यस्थाने महागृहम् । कल्पनं मण्डपानां वा तन्नयेत्सालकन्नमात् ॥ ९ ॥ हस्तिशालावाजिशालागोशालाभिस्समन्वितम् । स्नानालङ्करणस्थानं विहारस्थानकानि च ्॥ १० ॥ आस्थानमण्टपो वापि चतुःस्तम्भादिभूषितः। डोलाशयनशाला च गर्भगेहान्तरे मता ॥ ११ ॥

बायव्यां दिशि देवपर्यङ्कोपधानदुकूलाभरणपट्टबस्नादिस्थापनस्थानं वा शालां, ऐशान्यां दिशि धान्यादिविविधद्रव्यस्थापनस्थानस्त्र मण्डपाकारमथवाऽनेकस्तम्भयुतशालाकारं प्रकल्पयेदिति शिल्प-समयो घोष्यः ॥

किन्न कचिन्नगरादे। स्थापित महावैशाल्योपेत देवालये द्वितीयतृतीयादिप्राकारतलेषु देवाधीशायापितानां वारणानां वाजिनां गवामुष्ट्रादीनां च शालां दृढकलपनां स्थलविभवानुगुणं तन्न तन्न स्थापित्वाऽविशिष्टे स्थलान्तरे प्राकारान्तरादिविभक्ते देवानां देवीनाञ्चाभिषेकमण्डपं, विदारमण्डपं, डोलामण्डपं, शयनमण्डपं, मासोत्सवमण्डपं, पक्षोत्सवमण्डपं, वार्षिकोत्सवमण्डपं, बाहन-मण्डपमेवंरीत्या विविधसमयेषूपसेव्यानि मण्डपान्तराणि च स्थापयेदिति शास्त्रकारीपदेशः ॥

प्रदक्षिणतलस्थानं सेवाप्राप्तिस्थलानि च ।
सच्ये वा पुरतो भागे वाहनारोहमण्डपः ॥ १२ ॥
दक्षिणे मित्रभागे वा भूधरे वा पुरःस्थले ।
मुखवीध्यां माठवीध्यां वाहनारोहणस्थलम् ॥ १३ ॥
नानाशालासमायुक्तं नानाकल्पनभूषितम् ।
नानागोपानसीयुक्तं नानागोपुरकल्पनम् ॥ १४ ॥

सचित्रशिखरै रम्यं दृढकल्पं प्रकल्पयेत् । न मण्डलस्थानयुतं न न्यूनं नापि चाधिकम् । दोपहीनं गुणोपेतं कल्पयेच्छिल्पवित्तमः ॥ १५ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मग्रास्तुशास्त्रे मार्गविश्रान्तिस्थलकरूपनलक्षणकथनं नाम द्विसप्ततितमोऽध्यायः॥

किञ्चेतादृशमण्टपानां स्थापने कचित्प्राकारान्तस्थले स्थलवैशाल्याद्यभावे देवालयसान्निधिविध्यां वा तत्सव्यभागे वाऽपसव्यभागे वा प्रधानगोपुरकल्पनयुक्तं वा पृथकल्पनयुतं वाह्नमण्टपं रथस्थानञ्च प्रकल्पयदिति लक्षणवाक्यार्थो होयः। अपि चैवं नानास्थलेष्वनेकविधमण्टपप्रकल्पने सर्वमपि तत्कल्पनं साधिष्ठानं शिलामयं समरेखाप्रमाणयुतं समप्रमाणस्तम्भगोपान•

## अथ गर्भगृहस्रक्षणकथनं नाम त्रिसप्ततितमोऽध्यायः॥

हरेर्हरस्य घातुवा तद्वीनामनेकथा। आधारासनसंयुक्तं स्थानं गर्भगृहं मतम्।। १

स्यात्रुपेतं दोषहीनं स्थापयेदिति सङ्घहण देवप्रासादलक्षणमुक्तं ज्ञेयम् ॥

> इति श्रीमदनन्तक्रष्णभद्दारकविर्राचतायां प्रमाणकेधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां देवप्रासादस्रक्षणकथनं नाम द्विसप्ततितमोऽध्यायः॥

> > **一>0**

#### ॥ त्रिसप्ततितमाऽध्यायः ॥

अथास्मिश्चिसप्रितिनाध्याये पूर्वाध्यायप्रतिपादितस्य देवालयकल्पनस्यालङ्कारभूतं गर्भगृहं कुत्र वा स्थले कथं वा स्थाप्यमिति चेचल्लक्षणानि निवृणोति — हरेरित्यादिना । हरिहरल्लक्षादिदेवानां तहेवीनां वेरावाहितशक्तीनां चाधारयन्त्र-पट्टबीजाक्षरयन्त्रपट्टयुतं शुद्धिमत्स्थानं गर्भगृहनामभाग्भवतीति गर्भगृहशब्दार्थो निगदितः । तथा च वेरप्रमाणविद्धिदिशला-

समनेत्रं समद्वारं द्वारपश्चकभासुरम् ।
द्वारत्रयसमायुक्तं ग्राम्यमाहुर्मनीविगः ॥ २ ॥
द्वारपाल।न्वितं तस्य पार्श्वस्थानं प्रकल्पयेत् ।

तक्षकैलंहिकारैश्च निर्मितानां महेश्वरिलङ्कादिशिवमूलवेराणां वैकुण्ठ-वामादिविष्णुमूलवेराणामेतेषामुत्सववेराणाञ्च स्थापनस्थछं गर्भगृह्-मित्युक्तं भवति ॥

इदन्तु गर्भगृहं देवालयकल्पने स्थापितस्य प्रथमप्राकारद्वारस्य,
द्वितीयप्राकारद्वारस्य, तृतीयप्राकारद्वारस्य वा मध्यस्थितमण्टपादेवी
तिर्यक्सूत्रप्रमाणिते, तत्समसूत्रपाताविरुद्धस्थले समद्वारविति
आलयमध्यस्थाने स्थापयेदिति शिल्पविदामार्याणां संप्रदायः।
एवं तत्रत्यसर्वद्वाराणामानिमुखं भितिस्तम्भादितिर्यक्पतनदोषहीनं
कल्पनीयम्। एतद्वर्भगेहन्तु प्रामालयकृतं चेत्तदा आदिमध्यावसानस्थलेषु द्वारत्रयसदिनं, नगरादिविशालस्थलदेवालये कृतं
चेद्वारपञ्चकोपेतं स्थापयेत्॥

एवमत्र गर्भगृहकरूपनस्य खण्डरूपस्य प्रथमद्वारमागे वामभागे दक्षिणभागे च तत्तनमूलबेरजात्युचितद्वारपालकाख्य-देवबिम्बस्थापनमवद्यं कार्यमित्युपदेश:। किञ्जैतेषां द्वारपालानां निर्माणन्तु प्रायद्शिक्षलाभिर्लोहकविचनाभिर्लोहेर्वा कार्यमित्युत्तमः पश्रः। इष्टिकाभिर्निर्माणमथमपश्चयोतकमिति। एवं निर्मितानां दण्डद्वयव्यासमानमथवा हीनमानकम् ॥ ३ ॥ तन्मानद्विगुणं वापि तन्मानित्रगुणं तु वा । गभगहस्य दैर्ध्यन्तु कल्पयांच्छल्पांवेत्तमः ॥ ४ ॥

द्वारपालवेराणां युगर्लं प्रथमद्वारपार्श्वयोर्द्धितीयद्वारतृतीयद्वारादि-स्थानेषु वामदांक्षणपाश्वयोश्च काचेत्स्थापनीयमिति ।शेल्पसमय-विदः ॥

किञ्च गर्भगेहस्यास्य वैशाल्यन्तु दण्डद्वयप्रमाणविद्ति, मामकृत-देवालयगर्भगेहवैशाल्यन्तु एतस्मात्प्रमाणात्किञ्चित्र यूनमेवेति क्रमो बोध्यः । ब्रह्मोत्सवादिविविधोत्सवकरणाईमितिवैशाल्याद्युपेतस्य कस्यचिद्देवालयस्य गर्भगेहवैशाल्यन्तु दण्डत्रयप्रमाणवतः ; क्रचि-त्तद्धिकप्रमाणविष्वति ।)

किञ्च सर्वत्र गर्भगेहकरपनस्य दैर्ध्यन्तु वैशास्यप्रमाणाहिगुणितमानं, त्रिगुणितमानं, कचिचतुर्गुणितमानञ्चेति । इत्थं
प्रमाणयुतगर्भगेहिनिर्माणं तु ब्रह्मद्रेवगर्भगृहिमिति नामान्तरभाग्भवतीत्यागमविद्भिरुदीर्यते । किञ्च पूर्वप्रतिपादितशैल्या कचिचापाकारगजपृष्ठाकारमण्डलाकाराद्यनेकविधगर्भगेहस्थापनं त्वनेनैव
प्रमाणेन वा युतमेव प्रकर्पयेत् । कचित्तत्व तत्न स्थलविभवानुगुणं गर्भगृहप्रमाणाधिक्यहीनत्वयोजनमपि न दोषायेति मतिः ॥
अथापि सर्वत्र तस्य गर्भगृहकरूपनस्य पूर्वभागकरूपनन्त्

अन्तःप्रदक्षिणोपेतमथवा तेन हीनकम् । पार्श्वषोर्वा पृष्ठभागे गोम्रुखस्थानकं मतम् ॥ ५ ॥

द्विदण्डं वा त्रिदण्डं वा कुड्योत्मेधमथाधिकम् । द्वारान्तरे वेदिका वा क्षुद्रदेहल्यथापि वा ॥ ६ ॥

एवं द्वारत्रयद्वारपञ्चकसंयुतं द्वारपालककरूपनोपेतञ्च प्रकरपयेदिति भावः । कचिन्मानाधिकयवित गर्भगृहिनर्माणे गर्भगेहप्रथमभित्तेः बहिर्मागे प्रथमप्रदक्षिणस्थलं सावरणं मण्टपाकारिनर्माणसहितं वा स्थापयेत् । किञ्चास्य स्थलस्य गर्भगृहप्रदक्षिणस्थलमिति नामान्तरमुच्यते सद्धिः । इदमेत्र प्रथमप्राकारिनर्माणमिति केपाञ्चिन्मतम् । एवंरीत्या गर्भगृहस्थापने गर्भगृहकरूपनस्यौत्रत्यं तु कचिदण्डद्वयप्रमाणं, स्थलान्तरे दण्डत्रयप्रमाणविदिति ॥

किञ्चास्य गर्भगेहकरपनस्यान्तरस्थल मध्यमध्यभागे दैव-पीठात्मिका देववेदिका निर्मापणीया । अस्यामेव वेद्यां देवतानां वा देवीनां मूलवेरस्थापनिमिति क्रयः । एवमत्र स्थापितानां मूलवेराणामिनिषेकजलिनस्सरणार्थमस्य गर्भगृहस्यान्तःस्थले तस्या देववेदिकाया वामभागे वा दक्षिणभागे वा कवित्पृष्ठभागे वा विलाखण्डकृतगोसुखाख्यक्षुद्रप्रणालीयोजनं मित्तिमिलितमेव कारयेत । अपि च गर्भगृहमध्यस्थाने स्थापिताया देववेदिकायाः पुरतःस्थले स्थापितानां पूर्वोक्तानां द्वाराणामन्तःस्थले क्षुद्र- नानापौषममायुक्ता ग्रुखतोरणमण्डिता ।
देवस्थानं वेदिकाढ्यं तद्धिष्ठानकं मतम् ॥ ७ ॥
तस्मानिस्नक्रनेणात्र पूर्वभागः प्रकीर्तितः ।
प्रतिद्वारतलं द्वारपालस्थानमथापि वा ॥ ८ ॥
अन्तर्निस्नं बहिःपृष्टं कूर्माकारमथापि वा ॥
नानाधिष्ठानोपपीठसंयुतं मूलभूमिकम् ॥ ९ ॥

देहळीवेदिका निर्माप्या। तस्यामेव स्थळानुगुणं स्थापितायां दीर्घोकारदेहळीवेदिकायां निद्देवानन्तगरुडविष्वकसेनेशादि-भक्तवेरविम्बस्थापनं कचित्कार्येदित्यागमविदः॥

किञ्चिवं देवनेदिकायाः पुरोभागे स्थापितानां सर्वेषामपि द्वाराणां छछाटभागे चित्रतीरणयोजनं उभयोरपि पार्श्वयोः दीपारोपणार्थं पीपनामकदीपस्थानकरूपनञ्च प्रकर्पयेत् । किञ्चिवं स्थापितानामतेषां द्वाराणामधस्थछन्तु पूर्वोक्तदेवनेदिकाया अधःस्थछप्रमाणवात्रिञ्चमेव कार्यम् । अपि च देवानां मूछिबम्ब-स्थापनाद्दीयास्तस्या देवनेदिकाया अधोभागे एकद्दस्तिद्वहस्तीञ्चिति-मधिष्ठानं कम्पपद्मवाजनादितक्षणोपेतं कार्यम् । इयन्तु देवनेदिका प्रायशो दृढिशिछाप्रकरिपतेव चिरकाछास्थितये । अत्र तु शिछा-वेदिकायां मध्यभागे एकद्स्तप्रमाणनिञ्गं विधाय तस्मिन्मूछन्नेर-पादपीठाधोभागं योजियत्वा दृढमचञ्चलं बन्धयेत् ॥

गर्भन्यासेन संयुक्तं यन्त्रपट्टेन चान्त्रितम् ।
सर्वेषामिष देवानां देवीनामेवमाचरेत् ॥ १० ॥
नानाङ्गणविभक्ताङ्गबाहिरङ्गणकाल्पितम् ।
तत्र स्थाप्यं शुभे काले देवानां वेरजालकम् ॥ ११ ॥
नयनोन्मीलनं प्रायश्चात्र कार्यमुदाहृतम् ।

किञ्चैतस्य मूळबेरवेदिकाकल्पनस्य पुरोभागे तदासन्नतछे उत्सवबेरस्थापनार्थं कल्पनीया वेदिका दारुमयी सुधेष्टिकाकल्पिता वा शिलामयी वा यथाभिरुचिविभवं प्रकल्पनीयेति क्रमः। अपि च सर्वत्र मूळबेरवेदिकायामुत्सवबेरवेदिकायामनेकिषम्ब-स्थापनाय कचित्तस्यां नानाङ्गणविभजनं कारयेत । कुतः ? तेषां बेराणां पृथक्षृथकस्थापनार्थभिति ॥

अपि चैवमत्र गर्भगृहमध्यस्थाने एतस्याः देववेदिकायाः स्थापनात्पूर्वमेव प्रयोगिविच्छिल्भी देवगर्भविन्यासाईदेवचिह्नानि ताम्रपट्टे विछिख्य गर्भविन्यासप्रकरणप्रतिपादितरीत्या अवटे निश्चित्य मृदाऽऽच्छाद्य तदुपरि तामिमां देवीं वेदिकां स्थाप- यित्वा तत्र वा कियाशालायां स्थलान्तरे वा निर्मितान्यनेक विधानि देववेराणि तां वेदीमारोप्य दृढं बन्धयित्वा शुभकाले नदित मङ्गलवाद्यजाले देवीनां देवानाञ्च नयनोन्मीलनं यथा- कर्म कारयेदिति शिक्पाचार्यकार्यक्रमो क्षेत्यः ॥

कर्पूरचन्दनरसैः सेचयेद्वासयेदिष ॥ १२ ॥
दैवन्नाह्मविभेदेन तत्स्थानं द्विविधं मतम् ।
तत्र पूर्वस्थले भद्रमण्टपं कारयेन्नुपः ॥ १३ ॥
तत्पूर्वमण्टपं वापि प्रभाष्टमुखकेलिकम् ।
चतुःस्तम्भसभेतं वा स्तम्भाष्टकसमुज्ज्वलम् ॥ १४ ॥

एवं देवबेराणां नयनोन्मीछनदिनात्पूर्वमेव तदिदं गर्भ-गेहमन्तर्विद्धि स्थेछे कर्पूरचन्दनरसादिना तहेपादिना च बासयित्वा चूतपत्नवितानतीरणदीपारीपणादिकं कारयेत ॥

एवं निर्मितस्यास्य गर्भगेहस्य पूर्वभागो ब्रह्मभाग इत्युच्यते।
देववेदिकास्थापनन्तु देवस्थानसिति च प्राचां व्यवहारः। तस्मादेवं
निर्मितस्यास्य गर्भगृहकल्पनस्य नातिदूरे पूर्वभागे गर्भगृहप्रथमद्वारकुड्यमिलितभेव पूर्वभण्डगारूयभद्रमण्डपनिर्माणं स्थापयेत्।
कच्चिदस्य पूर्वमण्डपस्य च पुरोभागे तन्मानयुतमेव मण्डपान्तरकच्पनमिप विहितं भवति। एताहशमण्डपाङ्गणस्थळतरणानन्तरमेव
पूर्वोक्तस्य तस्य ध्वजस्तम्भस्य बलिपीठस्य च स्थापनस्थलमिति
विवेकः। किञ्च कचिदेवालये प्राकारद्वयायुते वा प्राकारत्रयायुते
वा तस्य द्वितीयप्राकारद्वारस्य पुरतः स्थले वा तृतीयप्राकारद्वारस्य
पुरतः स्थले वा तस्य ध्वजस्तम्भनिर्माणं कार्यमित्युक्तं भवतीति
भाशयो बोध्यः।।

भट्टारकनृपानुज्ञाचोदितो मानभेदवित्। देवानामपि देवीनां नित्यनिमित्तिकोत्सवाः॥ ३॥

## यथा सुलभसाध्यास्स्युस्तथा मण्डपकल्पनम् । कारयेन्मतिमान्युत्त्या सर्वे तत्स्थलयोग्यकम् ॥ ४ ॥

| <b>v</b> . | <b>प्रीष्ममण्ड</b> पनिम | ीणम् । | ८. व | ।।र्षिकम <b>ण्ड</b> पनि | ामीण <b>म् ।</b> |
|------------|-------------------------|--------|------|-------------------------|------------------|
| ٩.         | कार्तिक                 | ,,     | १०.  | विहार                   | ,,               |
| ११.        | जप                      | ,,     | १२.  | अध्ययन                  | 76               |
| १३.        | वाह्न                   | ,,     | १४,  | प्रणयकछह                | ,,               |
| १५.        | प्रवोत्सव               | ,,     | १६.  | दमनिकोत्सव              | 7)               |
| १७.        | डोला                    | "      | १८.  | शयन                     | ,,               |
| १९.        | मासोत्सव                | ,,     | २०.  | पक्षोत्सव               | ,,               |
| २१.        | संवत्सरोत्सव            | ,,     | २२,  | नित्योत्सव              | **               |
| २३.        | नैमित्तिकोत्सव          | 11     | २४,  | आबेट                    | ,,               |

अन्यानि मण्डपान्तरिनर्माणानि च समयसेव्यानि गुरुदेवभट्टारकनृपाज्ञाप्रचोदितस्सन् स्थपितर्यथाक्रमं तत्र तत्र
स्थापयदिति शिल्पसमयः । तस्माद्गर्भगृहस्य पूर्वभागे पार्श्वयोः
पृष्ठभागे द्वितीयनृतीयादिप्राकारस्थलेषु देवालयस्य प्राकाराणां
बहिःप्रदेशे सिनिधिवीध्यां किचिन्माठवीध्यां स्थलान्तरेषु समुचितभूभिषु करूपनीयानामेतेषां मण्डपानां स्तम्भयोजनक्रमस्तु तत्रत्य-

चतुःपादयुतं वापि क्रचिदष्टपदान्वितम् । दशपादयुतं वापि द्वादशां घिसमन्वितम् ॥ ५॥ पोडशस्तम्भयुक्तं वा स्तम्भविंशतिसंयुतम् । चतुर्विंशतिपाद। ह्यमष्टाविंशतिपादकम् ॥ ६ ॥ द्वात्रिंशतस्तम्भयुक्तं वा चत्वारिंशत्पदं तथा । पश्चाश्चतस्तम्भसंयुक्तं द्विपश्चाश्चत्पदं क्रचित् ॥ ७ ॥ चतुष्पष्टिपदोपेतमशीतिस्तम्भभासुरम् । शतस्तम्भयुतं वापि मण्डपं बहुरूपकम् ॥ ८ ॥ स्तम्भस्थापनकार्यार्हपूर्वाङ्गणसमन्वितम् । शिलाभिरेव देवानां यतीनाश्च मटकिया ॥ ९ ॥

स्थलिवभवानुगुणं स्वसंपिद्धभवानुगुणख्य चतुःस्तम्भयोजनं वाऽष्ट-स्तम्भयोजनं वा दशस्तम्भयोजनं वा द्वादशस्तम्भयोजनं वा षोडशस्तम्भयोजनं वा विंशतिस्तम्भयोजनं चतुःविंशतिस्तम्भयोजन-मष्टाविंशतिस्तम्भयोजनं द्वाःत्रिंशत्स्तम्भयोजनं चत्वारिंशत्स्तम्भयोजनं पद्धाशत्स्तम्भयोजनं द्विपद्धाशत्स्तम्भयोजनं वा कविचतुष्पष्टि-स्तम्भयोजनमशीतिस्तम्भयोजनं शतस्तम्भयोजनं वा कार्यमिति वाक्यार्थवोधः ॥

एवं करूपनीयानां देवागारमण्डपनिर्माणानां यति-परित्राजकादिगुरुकुळनिवासाय करूपनीयानां मठादिनिर्माणानां लोहैर्द्रव्यान्तरैर्भूपमण्डपं स्थापयेत्क्रमात् । जपमण्डपकं वाऽपि वेदाध्ययनमण्डपम् ॥ १० ॥ अधिष्ठानयुतं त्रायश्चिरकालाय कल्पते । सोपपीठस्तम्भपालिं चित्रालङ्करणान्वितम् ॥ ११ ॥

च शिलापिट्टकासयोजनमेव शोभाय चिरकालास्यतयं च भवाते ।
तस्माद्यत्र यत्न करूपनेषु शिलास्त्रम्भशिलापटलावरणादिकं कियते,
तेषां तेषां निर्माणानां सर्वेषामप्ययोभागे तत्तत्करूपनानुगुणं
हडघनशिलाखण्डेरिधिष्ठानकरूपनमवद्यं कार्यभिति शिरूपत्रमयः॥

न्यायशालाह स्तिशालावाजिशालावे द्यशाला दिकरपनं साकस्येन शिलाभिरेव स्थापनी यं भवाते। परन्तु श्लांत्रयाणामन्येषां च विहारार्थं करूपनी यमण्डपादि निर्माणेषु शिलास्तम्भशिलापटलावरण-योजनं न शुभफल अदम्। किन्तु तेषां विहारमण्डपादिषु लोहकृत-स्तम्भस्थापनं वा सुपिरस्तम्भस्थापनं वा चन्द्रनितन्दुकादि-महीरुहस्तण्डस्थापनं वा कार्यम्। एवमावरणविषये ऽप्यूहाम्॥

एवं शिलामयमण्डपनिर्माणाय तत्तन्मण्डपश्चलविभवानुगुणं श्चुद्राधिष्ठानकरूपनं मध्यमाधिष्ठानकरूपनमुत्तमाधिष्ठानकरूपनं वा भनं योजयित्वा तदुपरि स्थापनीयस्तम्मश्रेणिस्थापनानुगुणं पूर्वाङ्गणं किचित्पार्श्वोङ्गणं किचित्सर्वमागेष्वप्यङ्गणकरूपनं च ऋमादिच्छा। विभवानुगुणं निर्मापयित्वा पूर्वोक्तसंख्याः स्तम्भपालीश्चित्र। मुखाङ्गणसमोपेतं पार्श्वाङ्गणसमन्वितम् । चतुरङ्गणयुक्तं वा सवारं वा विवारकम् ॥ १२ ॥ समरेखादृष्टिद्दीनं समोजुङ्गविद्यालकम् । वाजिवक्त्रेण संयुक्तं गजवक्त्रान्वितं कवित् ॥ १३ ॥ यालीमुखसमोपेतं पार्श्वचक्तसमन्वितम् ।

शोभिताः स्थापयित्वा तदुपरि प्रस्तरत्लवलभ्यादिकं प्रयोज्य धनावरणं प्रकल्पयेदिति तत्क्रमोऽवधार्यः ॥

किञ्चेवंरीत्या कल्पितेषु वहुषु मण्डपेषु केषाञ्चिन्मण्डपाना-मुभयोः पार्श्वयोर्घनाभित्तिनिर्माणं केषाञ्चिन्मण्डपानां मुखभागं विना भागत्रयस्थलेषु भित्तिस्थापनं केषाञ्चिन्मण्डपानां चतुर्व्वपि दिग्भागेषु भित्तिस्थापनं विनेव कल्पनञ्च करणीयम् । तच्चिच्छक-मेवेत्ययमर्थः 'सवारं वा विवारकम्' इति लक्षणवाक्येन प्रतिपादितः॥ १२॥

तस्मादेवंरीत्या स्तम्भान्तरभित्त्यन्तरितर्यकप्रसारणाख्यदृष्टिदोषादिसकळविधदेषवर्जितं कल्पितानामेतेषां मण्डपानां
स्तम्भादिषु कस्याश्चित्स्तम्भश्रेण्याः दर्शनायां तुरगरूपतश्चणं
कस्याश्चित्स्तम्भश्रेण्याः वारणरूपतश्चणमन्यस्याः स्तम्भश्रेण्याः
याळीरूपतश्चणमान्तराळिकस्तम्भश्रेणीनां शुकृद्ंसमयू चक्रशक भल्द्यक्रवानराद्यनेकतश्चणं विविधतोरणपताकाद्यळङ्करणं च
प्रकल्पयेदिति विवेकः॥

सोपानसंयुतं वापि कल्पयेत्सुमनोहरम् ॥ १४ ॥

मुखप्रस्तरयुक्तं वा ऊर्ध्वप्रस्तरणान्वितम् ।

वलभीकल्पनं चोर्ध्वे वरणश्च यथाक्रमम् ॥ १५ ॥

एकद्रव्यसमायुक्तं विमानशिखरोज्ज्वलम् ।

कि खेतियां मण्डवानां केषाब्चित्पूर्वभागे सोपानस्थापनं, केषाब्चित्नमण्डवानां पार्श्वयोगस्थलयोगस्थापनस्थापनं केषाब्चित्त मण्डवानां सर्वतो दिश्च चित्रसोपानस्थापनस्च कार्यम्। अपि चैतेषां मण्डपनिर्माणानां भित्त्यन्तभागेषु तूलप्रस्तर- चलभीवलभ्याधारपट्टिकादिस्थानेषु विविधतोरणवितानपङ्कजकुमुद्द- चन्पकचूतादिद्लक्षपतक्षणवर्धनादिकं निर्मापयित्वा कवित्पार्थ- स्थितकल्पनभित्त्यादिभिर्मिलितं कारयेत्। किस्च वलभ्यावरण- पटलानामुपरिभागे घनमाच्छादनं सुधेष्टिकामेलनं निरन्तरं स्थापयेत्॥ १५॥

किञ्चाल मण्डपकल्पने कांश्चन स्तम्भान शिलामयान् स्थापित्वा कांश्चन स्तम्भानिष्टिकासुधादिभिः कल्पयेत । परन्तु तत्तज्जातिद्रव्येरेव कार्यामिति नियमः । अयमर्थः 'एकद्र्व्य-समायुक्तम्' इत्यनेन मूलवचनपादेनोच्यत इत्यर्थः । तथा च मण्डपादिकल्पनेषु यस्मिन्स्थाने शिलास्तम्भयोजनं कचित्साकल्येन तस्मिन् स्थाने शिलास्तम्भयोजनमेव शोभावहं शुभप्रदक्षेति

भित्तिकोष्ठसमायुक्तं कर्णनामादिमाण्डतम् ॥ १६ ॥
युक्तया कल्पान्तरयुतं स्थापयेनमण्डपं दृढम् ।
शङ्करस्य हरेर्वापि धातुर्देवीगणस्य च ॥ १७ ॥
किचिन्मण्डपकल्पस्तु शतस्तमभसमन्वितः ।
स्थाप्यः पञ्चविधो युक्तया पूर्वाङ्गणयुनोऽपि दा ॥

सूर्यकान्तदातस्तम्भमण्डपळक्षणम् ॥
 आद्यस्तु सूर्यकान्तस्सात्सूर्यमंख्यापदाविकः ।

भावः। एवमेव लोहवृक्षखण्डादीनामपि विषये फलादिकं बोध्यम्॥

किञ्चैवं किष्पतानां मण्डपानां कितपयानां पूर्वभागे किष्येवं किष्यानां पूर्वभागे किष्यतस्थारोहणसोपानस्योभयोः पार्श्वयोद्देडिकिलाचकं चित्रह्रपतुरगवाहनादि।भिह्नह्यं योजयदित्यपि शिल्पसमयकल्पनकमवेत्तारः।
तस्सादेवंप्रकारेण किल्पनेपु मण्डपेषु शतस्तंभमण्टप एव सर्वोत्तमः। तस्सादस्य शतस्तम्भनण्डपस्य वार्षिकोत्सवसेवनाद्युचितस्य लक्षणमाह—स्थाप्य दत्यादिना। तदिदं शतस्तम्भमण्टपनिर्माणं पञ्चविधं स्थाप्यं भवति। तहक्षणं क्रमाद्विशदयतीति वाक्यार्थः॥

अथ शतस्तम्भमण्डपिनमीणस्याद्यःय सूर्यकान्ताख्यस्य ल क्षणमाह -- आद्य इति । सर्वेषामेतेषां पञ्चविधानां शतस्तम्भ- रेखाद्वयं पूर्वभागे तथा पश्चिमभागिके ॥ १९ ॥ तन्मध्ये षोडशपदं सब्ये सब्येतरेऽपि च । तन्मध्यस्थातभागे च षोडशस्तम्भक्रत्पनम् ॥ २० ॥ तदन्तस्तु चतुष्पादस्थानं तद्देश्वतं मतम् । सर्वत्र देशभागस्तु तुङ्गो बाऽधिष्ठितोऽपि वा ॥ २१ ॥

मण्डपकल्पनानां स्तम्सस्यापनकम एव दुर्विज्ञेय इति मत्वा तम्ब्रास्तम्भस्थापनपरिपार्टी प्रकटीकरोति -- सूर्यसंख्यापदावलि-रिति । शतस्तम्भमण्डपकल्पनस्यास्य पूर्वभागे पङ्किद्वयं स्तम्भानां स्थाप्यं, प्रतिपङ्क्तिस्थलं स्तम्भानां द्वादशकस्थापनिमिति । तथा च पूर्वभागे पङ्किद्वयस्थाने आहत्य संख्यायां स्तम्भचतुर्विशतिक-मिति ॥

एवं पश्चाद्धागस्थलं पङ्किद्वये स्तम्भचतुर्विशतिकं स्थाप्यम् । एवं स्थापितानां म्तम्भानां मध्यतले स्तम्भानतरस्थापनार्थं विभक्ते सित तत्र पूर्वोक्तपूर्वभागस्यम्भसभीपे सन्यभागे स्तम्भाष्टक-मपसन्यभागे च स्तम्भाष्टकमाहत्य संख्यायामत्र स्तम्भषोडशकं स्थापयेत् । अनेनैव प्रकारेण पश्चाद्धागस्थापितस्तम्भन्नेणि-समीपस्थले च स्तम्भषोडशकं स्थापयित्वा कल्पनस्थास्य मध्यभागे वैशाल्यवति चतुःस्तम्भस्थापनरीत्या स्तम्भन्नेणीचतुष्कं च निर्माप-यित्वा तेषास्त्र पोडशस्तम्भानां मध्यभागे दैवभागस्थले चित्रस्तम्भन्नि

## अयुग्मपङ्क्तिसंयुक्तो नानाचित्रमनोहरः।

चतुष्कक्क स्थापयेत् । एवं शैल्या स्तम्भस्थापने कृते शतस्तम्भ-मण्डपकल्पनमविकलं भवतीति लक्षणवाक्यार्थः ॥

तथाऽपि झटिति स्फूर्तये कल्पनस्यास्योद्धारमण्डलं पञ्चिविधं विलिख्यते । यथा — तत्राद्यस्य सूर्यकान्ताख्यस्य शतस्तम्भ-मण्डपस्य स्तम्भस्थापनक्रमः ॥

# १. सूर्यकान्तशतस्तम्भमण्टपः॥

| Ī  | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | <br>0                                                | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 |
|----|---|---|---|---|---|---|------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|
|    |   |   |   |   |   |   |                                                      |   |   |   |   |   |
|    | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0                                                    | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 |
|    |   |   | 0 | 0 | 0 | 0 | 0                                                    | 0 | 0 | 0 |   |   |
|    |   |   | 0 | 0 | 0 | 0 | o                                                    | 0 | 0 | 0 |   |   |
|    |   |   |   |   | 0 | O | 0                                                    | o |   |   |   | • |
|    |   |   |   |   | o | o | o                                                    | o |   |   |   |   |
|    |   |   |   |   |   |   |                                                      |   |   |   |   |   |
|    |   |   |   |   |   |   | l                                                    |   |   |   |   |   |
|    |   |   |   |   | o | 0 | 0                                                    | o |   |   |   |   |
|    |   |   |   |   | o | o | 0                                                    | o |   |   |   |   |
|    |   |   | o | o | o | o | 0                                                    | o | o | o |   |   |
|    |   |   | o | o | 0 | o | 0                                                    | o | o | 0 |   |   |
| l  | 0 | o | o | o | 0 | Ø | 0                                                    | o | o | o | 0 | 0 |
|    | o | 0 | 0 | o | 0 | 0 | 0                                                    | 0 | 0 | o | 0 | 0 |
| ١. |   |   |   |   |   |   | <br><del>,                                    </del> |   |   |   |   |   |

२. चन्द्रकान्तशतस्तम्भमण्टपळक्षणम् ॥
द्वितीयश्चन्द्रकान्तस्त्यात्सव्यसव्येतरात्मकम् ॥ २२ ॥
भागं विभज्य वेदेन पण्णवत्यंधिकल्पनम् ।
मध्ये वेदपदस्थानं तद्देवतस्रुदीरितम् ॥ २३ ॥

अथ चन्द्रकान्ताख्यस्य द्वितीयस्य शतस्तम्भमण्डपकल्पनस्य स्तम्भस्थापनक्रममाह — द्वितीय इति । कल्पनस्यास्य सन्यभागे चतुःस्तम्भस्थापनरीत्या पङ्किद्वादशकं निर्मापियत्वा तयेव शैल्या सन्येतरभागेऽपि स्तम्भस्थापने कृते आहत्य संख्यायां पण्णवित-स्तम्भा भवन्ति । किञ्च कल्पनस्यास्य मध्यभागे पूर्वोक्तक्षुद्र-प्रमाणदेवमण्डपकल्पनार्थं स्तम्भचतुष्के क्रमान् स्थापितेऽविकलं शतस्तम्भमण्डपनिर्माणं भवतीत्यर्थः ॥

कल्पनस्योद्धारमण्डलं यथा —

अथ द्वितीयस्य चन्द्रकान्तारुयस्य शतस्तम्भमण्डपस्य स्तंभस्थापनक्रमः —

७२१

### २. चन्द्रकान्तदातस्तमभमण्टपः॥

| 0 | o | o | 0 |  | o | o | 0 | o |
|---|---|---|---|--|---|---|---|---|
| 0 | o | 0 | o |  | o | o | o | o |
| O | O | 0 | O |  | o | O | 0 | 0 |
| O | 0 | 0 | O |  | O | O | 0 | 0 |
| O | 0 | O | O |  | O | О | o | 0 |
|   |   |   |   |  |   |   |   |   |
| 0 | 0 | O | O |  | О | o | 0 | O |
|   |   |   |   |  |   |   |   |   |
| 0 | 0 | O | 0 |  | О | o | 0 | 0 |
|   |   |   |   |  |   |   |   |   |
| 0 | o | О | o |  | 0 | 0 | 0 | 0 |
| 0 | 0 | O | o |  | O | O | 0 | 0 |
| 0 | O | o | o |  | O | o | o | o |
| 0 | 0 | 0 | О |  | o | 0 | 0 | O |
| 0 | o | 0 | 0 |  | О | 0 | О | 0 |

#### ३. इन्द्रकान्तञ्चतस्तम्भमण्टपलक्षणम् ॥

तृतीयश्चेन्द्रकान्तस्स्यात्पार्श्वयोष्षद्प्रमाणकम् ।
स्तम्भकल्पनमत्रोक्तं वसुपङ्क्ताः प्रकल्पयेत् ॥ २४ ॥
मध्ये वेदपदस्थानं तद्दैवतमुदीरितम् ।

अथेन्द्रकान्ताख्यस्य तृतीयस्य शतस्तम्भमण्डपकल्पनस्य स्तम्भस्थापनक्रममाह — तृतीय इति । कल्पनस्यास्य सञ्यभागे स्तम्भषट्कसंयुतं श्रेण्यष्टकस्थलं प्रकल्प्य तथेव सञ्यतरभागे च स्तम्भस्थापने कृते पण्णवितस्तंभा भवन्ति । किञ्च पूर्वोक्तरीत्या कल्पनमध्यभागे दैवमण्डपकल्पनार्थं स्तम्भचतुष्के स्थापिते स्तयिकलं शतस्तम्भमण्डपनिर्माणं भवेदिति भावः ॥

करूपनस्यास्योद्धारमण्डलं यथा — अथ तृतीयस्य इन्द्रकान्ताख्यस्य शतस्त्रम्भमण्डपस्य स्तम्भस्यापनक्रमः —

७२३

# ३. इन्द्रकान्तदातस्तम्भमण्टपः॥

| 0 | 0 | o | o | o | 0 |   |   | o | o | o | 0 | o | 0 |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
| 0 | 0 | o | o | o | o |   |   | 0 | o | o | o | o | 0 |
| 0 | 0 | o | О | 0 | o |   |   | О | o | О | o | О | o |
|   |   |   |   |   |   | o | О |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   | 0 | o |   |   |   |   |   |   |
| 0 | 0 | o | o | o | o |   |   | 0 | o | 0 | o | o | o |
| 0 | 0 | О | o | o | o |   |   | o | 0 | o | o | o | 0 |
| 0 | 0 | o | o | o | o |   |   | 0 | o | o | o | 0 | 0 |
|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |

४. गन्धर्वकान्तरातस्तम्भमण्टपलक्षणम्
चतुर्थो गन्धर्वकान्तश्चतुष्कोणे चतुःक्रमम् ॥ २५ ॥
स्तम्भषोडराकं स्थाप्यं तदन्तश्च यथामतम् ।
पूर्वपृष्ठपदोपेतनागपादप्रकल्पनम् ॥ २६ ॥
तत्संख्याकं तदन्तश्च चतुःपङ्क्तिक्रमात्पदम् ।
तदन्तर्वेदपादन्तु दैवस्थानमुदाहृतम् ॥ २७ ॥

अथ गन्धविकान्ताख्यस्य चतुर्थस्य शतस्तम्भमण्डपकल्पनस्य स्तम्भस्थापनक्रममाह — चतुर्थ इति । गन्धविकान्तस्यास्य मण्डप-कल्पनस्य मध्यतस्यातिविशास्त्रं कार्यम् । तस्मादस्य मध्यतस्यानिविशास्त्रं कार्यम् । तस्मादस्य मध्यतस्यानिवशास्त्रं कार्यम् । तस्मादस्य मध्यतस्यानिवशास्त्रं कार्यम् । तस्मादस्य मध्यतस्यानिवश्यादे विश्चयय दीर्घाकाररेखायां विर्यपूपस्थाने सन्यापसन्यभागयोः स्तम्भाष्टकयुतं पङ्क्तिचतुष्के स्थापिते सति चतुष्विष्टिस्तम्भा भवन्ति । किञ्चैतेषां स्तम्भानां मध्यभागे वैशास्यरेखायां स्तम्भाष्टकयुतं पङ्किन्चतुष्के विरचिते सति तदाहत्य संख्यायां षण्णवितस्तम्भा भवन्ति । पूर्वोक्तरीत्या मध्यभागे देवभागतस्रे क्षुद्रमण्डपकल्पनार्थं स्तम्भचतुष्के स्थापिते कल्पनं अविकलं भवेदिति स्वक्षणवाक्यार्थः॥

करूपनस्यास्योद्धारमण्डलं यथा — अथ चतुर्थस्य गन्धर्व-कान्ताख्यस्य शतस्तम्भमण्डपस्य स्तम्भम्थापनक्रमः —

७२५

## ४. गन्धवेकान्तशतस्तम्भमण्टपः॥

| , |                                        |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |  |
|---|----------------------------------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|
| 0 | 0                                      | 0 | 0 |   |   |   |   | О | o | 0 | 0 |  |  |  |
| 0 | 0                                      | o | О |   |   |   |   | o | o | o | 0 |  |  |  |
| 0 | 0                                      |   |   |   |   |   |   |   |   | О | 0 |  |  |  |
| 0 | О                                      | o | О | O | 0 | Q | 0 | o | o | О | 0 |  |  |  |
| 0 | 0                                      | О | О | o | O | О | 0 | o | o | o | 0 |  |  |  |
| 0 | O                                      |   |   |   | О | 0 |   |   |   | О | 0 |  |  |  |
|   | ************************************** |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |  |
| 0 | О                                      |   |   |   | 0 | 0 |   |   |   | О | О |  |  |  |
| 0 | О                                      | o | О | o | O | 0 | 0 | o | o | О | o |  |  |  |
| 0 | o                                      | О | О | О | O | 0 | 0 | o | o | О | 0 |  |  |  |
| 0 | o                                      |   |   |   |   |   |   |   |   | o | 0 |  |  |  |
| 0 | 0                                      | 0 | 0 |   |   |   |   | 0 | 0 | О | 0 |  |  |  |
| 0 | 0                                      | 0 | o |   |   |   |   | 0 | 0 | o | 0 |  |  |  |
| l |                                        |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |  |

५. ब्रह्मकान्तरातस्तम्भमण्डपलक्षणम् ॥
पश्चमो ब्रह्मकान्तस्त्यानमुखपादेऽष्टपादकम् ।
पृष्ठे च तत्क्रमात्स्तम्भस्थापनं चात्र गण्यते ॥ २८ ॥
तदङ्गणस्थानमाहुिश्राल्पशास्त्रविशारदाः ।
तत्ष्पट्स्तम्भविन्यासद्वयं स्थाप्यन्तु पार्श्वयोः ॥ २९ ॥
पृष्ठे चैत्रं स्थापनीयं मध्ये द्वार्तिशदङ्घिकम् ।
तन्मध्ये वेदपादन्तु तद्दैवतमुदाहृतम् ॥ ३० ॥

अथ पद्धमस्य ब्रह्मकान्तास्यस्य शतस्तम्भमण्डपकल्पनस्य स्तम्भस्थापनक्रममाह — पश्चम इति । ब्रह्मकान्तमण्डपस्यास्य पुरोभागे पश्चाद्भागे च मध्यसूत्रस्थाने चित्रस्तम्भचतुष्कयुतं पङ्क्तिद्वयं पूर्वाङ्गणकल्पनाय, पश्चादङ्गणकल्पनाय च स्थापियत्वा पूर्वभागे मध्यमार्गस्य सञ्यभागे अपसञ्यभागे च स्तम्भषट्कयुतं पङ्क्तिद्वयं स्थापयेत् । अनेनैव प्रकारेण पश्चाद्भागस्य सञ्याप-सञ्यस्थानयोः स्तम्भपङ्कौ स्थापितायां सत्यां आहत्य संख्यायां चतुष्षष्टिस्तम्भा भवन्ति ॥

िक्षेत्रवेशः पूर्वभागपश्चाद्भागकरूपनयोर्मध्यस्थाने स्तम्भाष्टकयुतं पङ्क्तिचतुष्कं स्थापियत्वा तन्मध्यस्थले पूर्वोक्तरीत्या दैवस्थले
क्षुद्रमण्टपनिर्माणाय स्तमभचतुष्के स्थापिते सति अविकलं शतस्तमभमण्डपनिर्माणं भवेदिति लक्षणवाक्यार्थो ज्ञेयः ॥

कर्यनस्यास्योद्धारमण्डलं यथा — अथ पञ्चमस्य ब्रह्म-कान्ताख्यस्य शतस्तम्भमण्टपस्य स्तम्भस्थापनकमः —

#### ५. ब्रह्मकान्त्रशतस्त्रमभमण्डपः ॥

|   |   |   |   |   |   | · | <br> |   |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|---|------|---|---|---|---|---|---|
| 0 | o | 0 | 0 |   |   |   |      |   |   | o | 0 | 0 | 0 |
| 0 | o | o | o | О | o |   |      | o | o | o | o | o | 0 |
| 0 | 0 | o | o | О | o |   |      | O | О | 0 | О | О | O |
|   |   | o | o | o | o |   |      | O | o | o | o |   |   |
|   |   | О | О | О | О |   |      | О | О | О | o |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |      |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |      |   |   |   |   |   |   |
|   |   | 0 | 0 | 0 | 0 |   |      | 0 | 0 | 0 | o |   |   |
|   |   | o | o | o | o |   |      | o | o | 0 | o |   |   |
| 0 | 0 | 0 | o | 0 | 0 |   |      | О | O | 0 | o | o | 0 |
| 0 | 0 | 0 | o | 0 | 0 |   |      | O | 0 | 0 | О | o | 0 |
| o | 0 | 0 | 0 |   |   |   |      |   |   | o | 0 | o | 0 |
|   |   |   |   |   |   |   | <br> |   |   |   |   |   | 1 |

अन्त्यकल्पनमेतत्तु विषमस्थानकं मतम् । आद्यं समं कल्पमाहुक्शास्त्रज्ञा वेदपारगाः ॥ ३१ ॥ समरेखां दृष्टिहीनं मनोहारिप्रकल्पनम् । स्तम्भानां मुखभागेषु पूर्वोत्तरपदस्थली ॥ ३२ ॥

किञ्चैत्रमत्र प्रतिपादितरीत्या शतन्तम्भमण्डपानिर्माणन्तु पञ्चितिधरूपस्थापनभेव सौकर्याय शोभाये च भवति । अपि च किचित्तत्रतत्र कोणभागेषु मध्यतलेषु मध्यान्तभागेषु च कोणाङ्गण- क्षुद्राङ्गणस्थापनपूर्वकं प्रकारान्तरेण शतस्तम्भमण्डपनिर्माणन्तु सिद्धिनीङ्गीकृतिमिति भावो ध्वन्यते । अत एवंशैल्या पञ्चप्रकार-कल्पनीयशतस्तम्भमण्डपनिर्माणेषु पूर्वोक्तं प्रकारचतुष्कं सम-कल्पनामभाग्भवति । अन्त्योक्तं ब्रह्मकान्ताख्यं पञ्चमकल्पनं विषमकल्पननामभागिति च शिल्पविदां व्यवहारो क्षेयः ॥

तस्मादेवं शतस्तम्भमण्डपकरपने पूर्वभागे स्तम्भानां भिथो यावद्वैशाल्यं देंध्यं कृतं तावदेव प्रमाणं सर्वत्र पश्चाद्वागे च करुपनीयमिति नियमः। तदानीमेव करुपनाशोभासोकर्यादिक-मिति भावः। एवं स्तम्भानां भिथो वर्धनादिहीनं नानाविध-वितानतोरणचित्राद्यलङ्कृतं मण्डपनिर्माणं स्थापयेत्। किञ्चात्र शतस्तम्भमण्डपकरूपने पूर्वोक्तदैवभागे क्षुद्रमण्डपस्थलन्तु किचित् इस्तमेव सर्वन कारयेत्। तसिन्नेव क्षुद्रमण्डपे देवानां स्थिति-

## यथाविभवतः स्थाप्या नानालङ्कारमण्डिता । स्थापनीया विशेषेण देवानां प्रीतिदायिनी ॥ ३३ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे शतस्त्रम्भमण्डपळक्षणकथनं नाम चतुस्सप्ततितमाऽध्यायः॥

रुत्सवादिसमयेषु करणीयेति च नियमः । एत्रं मनोहराक्ठतेरस्य शतस्तम्भमण्डपनिर्माणस्य स्थापनेन देवानामत्यन्तप्रीतिरिति भावः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचिताया प्रमाणगोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां शतस्तम्भमण्डपलक्षणकथनं नाम चतुस्सप्ततितमोऽध्यायः॥



### अथ विमानलक्षणकथनं नाम पश्चसप्ततितमोऽध्यायः॥

सर्वेषामिष देवानां देवीनामिष सेविनाम् ।
गर्भगेहस्य मौलौ यत्कल्पनं रक्षणार्थकम् ॥ १ ॥
तिद्विमानिषिति प्राहुिश्चिलपशास्त्रविशारदाः ।
प्रतिलोमिकियां तत्र स्थापयेच्छिल्पकोविदः ॥ २ ॥

#### ॥ पञ्च सप्ततितमोऽध्यायः ॥

अत्रायमस्माकमभिप्रायः। यथा — पूर्वोक्तरीत्या त्रिसप्ततितमे अध्याये गर्भगृहलक्षणप्रतिपादनानन्तरमेव तस्य गर्भगृहस्योपरितले कल्पनीयस्य विस्नानस्य लक्षणं चतुस्सप्ततितमेऽध्याये वक्तुं युक्तं प्रकरणौचित्यान् । तथापीदं विमानलक्षणमत्र मानुकायां पद्ध-सप्ततितमाध्याये पितं दृश्यते । तद्यं शास्त्रकारपठनशैलीकमो वा मानुकालेखकप्रमादो वेति । अतः पूर्वोक्तस्य देवानां देवीनां भक्तानाद्ध बरह्रपाणां सततिन्वासाहस्य कल्पितस्य गर्भगृह-फल्पनस्योपरि मौलितले तस्य गर्भगृहकल्पनस्य संरक्षणार्थे यक्तु करूपनं क्रियते, तदिदं विमाननामभाग्भवतीति शिल्पशास्त-पारङ्गतानामाश्चयः ॥

तस्मात्तिद्दं विमानकस्पनं प्रायशस्त्रभेष्विपि देशेषु सर्वास्विपि कस्पनशैळीषु प्रतिलोमिकयाप्रमाणमाश्रित्यैव स्थापयेदिति तत्कल्पनकलं (समं) कृत्सं विमानाधिष्ठितं मतम् ।
मण्डलश्चतुरश्रं वा व्यायाधिकयं क्विन्मतम् ॥ ३ ॥
गजपृष्ठाकारवद्वा चापाकारं क्विन्मतम् ।
आधारमानद्विगुणं त्रिगुणं वा चतुर्गुणम् ॥ ४ ॥
,
औत्तस्यं कल्पयेत्तस्य मुख्वर्धनसंयुतम् ।

लक्षण सक्यार्थः । प्रतिलोमिकियाप्रमाणं नाम गर्भगृहम्य तस्य यावत्प्रमाणमधिष्ठानमौत्रत्यादिकञ्च योजितम् , तदौत्रत्यानु-गुणमेव विमानकस्यनस्यास्य स्थापनमिति ॥

किञ्च पूर्वोक्तस्य गर्भगृहस्यान्तःस्थलस्य देवताविम्बसान्निध्यसितस्य च यावद्वैशाल्यं दैध्येञ्च योजितं ताबद्वेशाल्यदैध्येयुतमेवास्य विमानस्याधिष्ठानं कार्यमिति नियमः। एवं
किचिन्मण्डलाकारगर्भगृहस्थापने, चतुरश्राकारगर्भगृहस्थापने
व्यासाधिक्यप्रमाणगर्भगृहस्थापने, गज्रपृष्ठाकारगर्भगृहस्थापने,
चापाकारगर्भगृहकल्पने यादृशशैल्या गर्भगृहभित्तिनिर्माणं कृतं
तादृशशैल्येव तदुपरिकल्पनीयस्य विमानस्याधोभागेऽधिष्ठानकल्पनं स्थापनीयमिति विवेकशिशिलिपभिधिक्षेय इति क्रमः॥

तस्मादस्य विमानकल्पनस्योत्रत्यं कियत्प्रमाणिमिति चेत् ति अधारमानिद्विगुणिमत्यादिना । यावदौत्रत्यप्रमाणं गर्भगृहस्याधिष्ठाने योजितं तन्मानिद्विगुणौत्रत्ययुतं वा तन्मान- अधिष्ठानस्तम्भक्षणिपस्तराख्याविभागभाक् ॥ ५ ॥ चतुर्भागौत्रत्यकल्प्यं पूर्यत्खण्डनक्रमात् । शैलं सौधं लोहमयं विमानं दृढसन्धिकम् ॥ ६ ॥ तक्षयेद्वधयेन्मानकमतष्टङ्कभेदनैः ।

त्रिगुणोन्नत्ययुर्तं वा तन्मानचतुर्गुणोन्नत्ययुतं वा विमाननिर्माण-मिदं करूपयेदिति विवेकः । अनेन गर्भगृहस्य तन्याधोभागे क्षुद्राधिष्ठानं वा मध्यमाधिष्ठानमथवोत्तमाधिष्ठानं करूपनीय-मित्युक्तमिति तत्क्रमः ॥

अथवा प्रामादौ किचिन्निर्मितस्य गर्भगृहस्य मध्यभागे एवमधिष्ठानकल्पनाभावे ताहशगर्भगृहस्थान्तर्भागे स्थापितायाः पूर्वाक्ताया देववेदिकाया यावत्त्रमाणसौन्नत्य काल्पतं तन्मान- हिगुणौन्नत्यवद्वा, तन्मानित्रगुणौन्नत्यवद्वा तन्मानचतुर्गुणौन्नत्यवद्वा विमानकल्पनिर्मदं स्थापयदित्यर्थोऽपि ध्वन्यते । तस्माद्विमान- कल्पनस्यास्थौन्नत्यत्रमाणमेवं प्रथमतो निश्चित्य तत्र गर्भगृहस्थ- तले देवविम्वस्थापनप्रतिष्ठापनात्पूर्वमेव तस्य गर्भगृहस्योपिर भृत्यवर्गैरिदं विमानकल्पनं निर्मापयेदित्युपदेशोऽवधार्यः ॥

किञ्चैवं कल्पनीयभ्यास्य विमानस्यारम्भभागेऽधःस्थले तदोन्नत्यमानानुगुणमाविष्ठानकल्पनं मध्यरम्ध्रहीनं धनशिलाखण्डैः मुख्यवर्धनसंयुतमेव चतुर्व्वपि दिग्भागेषु स्थापनीयम् । कचि- द्विमानकल्पनिमदं भनेष्टिकादिभिस्सुधामिश्रितैश्च स्थाप्यमिति

## चतुर्भागं नये हूमौ पादुका तत्त्रमाणका ॥ ७ ॥

द्रव्यभेदकमः । सर्वथा न दारुफलकादिकमत्र विमानकल्पने योज्यमिति ॥

एवमस्य विमानक्रहपनस्य चतुर्ध्विपि दिग्मागेषु अधिष्ठान-तलमुखकरूपनं पौपनिर्माणयुतं वा एकहस्तद्विह्स्तोन्नत्ययुतस्तम्भ-महितं वा कारियत्वा गोपुरतल्प्षकरुपनरीत्येवात्रापि विमानकरूपने ग्राक्षहीनं करूपनं समप्रमाणं समित्रयुतं क्रनादुपर्युपरि करूपने न्यूनप्रमाणकं प्रकरूपयेदिति शिरूपसमयविदः ॥

किक्केत्रमत्र विमाननिर्माणाय भित्तिकारादिशलातक्षकाद्यश्च गुरूपदेशक्रमात्पृत्रेक्टतनिर्माणदर्शनाच्छास्त्रज्ञानपरिचयात्
स्वयुक्तया चेतस्ततो निर्माणादिदे।पद्दीनसञ्चणमखण्डं अचञ्चलं
विमानमिदं स्थापयेत् । एवं करणे तस्य शिल्पिनः कीर्त्याद्य अक्षोभ्या इति । तस्मादेवं शिल्पिभर्युक्तयादिभिरेव प्रायशो निर्मापणीयभ्यास्य विभानकल्पनस्य कानिचन निर्माणलक्षणानि तेषां प्रमाणान्यपि विवृणोति — चतुर्भागमित्यादिना ।
पूर्वोक्तस्य विभानाधिष्ठानकल्पनस्योपिरभागे पादुकाल्यचित्रस्थानं चतुर्भीगयुतं तदाधारकल्पनभागञ्च चतुर्भागयुतं प्रकल्पयेदिति लक्षणवाक्यार्थकमः ॥

किञ्चात्रोक्तभागकमस्तु विमानकल्पनस्याधिष्ठानभागा-

एकेन कम्पनिर्माणमेकहस्तदिहस्तकम् ।
उ.ध्वेस्तमभप्रमाणन्तु कल्पनान्तरभेदतः ॥ ८ ॥
उपपीठं कल्पयेद्वा प्रान्तपिष्ट्वकया युतम् ।
द्वाभ्यामकेन वा तत्र उपानत्स्थानमीरितम् ॥ ९ ॥
चतुर्भागेन पद्मन्तु ग्रुखपत्रसमन्वितम् ।
कम्पमेकेन कर्तव्यं पार्श्वनेत्रं द्विभागिकम् ॥ १० ॥
पश्चभागेन कुमुद्दमेकेनोध्वेतलं मतम् ।

दूर्ध्वशिखरतलपर्यन्तमोत्रत्यं प्रमात्या तत्र प्रमाणे चतुर्भागं, विभागं, द्विभागांमत्यादिक्षमण कल्पनकरण इति भावः । तथा कल्पितस्य पादुकास्थानस्योपरितले एकभागेन कम्पतलं निर्माप-येन । तदुपर्यूर्ध्वस्तम्भप्रमाणन्तु एकहस्तौन्नत्ययुतमथवा कचिदत्यु- न्नतविमानकल्पने द्विहम्तौन्नत्यं योजनीयम् । तस्योर्ध्वस्थस्य कल्पनस्याधस्तात्कचिदुपपीठकल्पनं प्रान्तपट्टिकाचित्रादियुतं च कार्यम् । तस्योर्ध्वक्षकिति भावः ॥

किक्केवं कल्पनानन्तरं तस्य स्तम्भस्य मौलिमागे एक-भागेन वा भागद्वयेन वा पादुकान्तरकल्पनं कार्यम् । किन्न तदुपरि चतुर्भागेन पद्मकल्पनं मुख्यवक्त्ररेखासिहतं निर्मापयित्वा तदुपरि पुनरप्येकेन भागेनोध्ये कम्पतलकल्पनं भागद्वयेन पार्श्वनेवस्थानं वदुपरि भागपञ्चकेन कुमुदकल्पनं तदुपर्येकेन भागेनोध्वत्लं द्विभागेन महापट्टमग्रपट्टं त्रिभागतः ॥ ११ ॥ वेदिका नागवन्धश्च पादश्च कमलं घटः । पश्चभागश्च षड्भागस्सप्तभागोऽथवा भवेत् ॥ १२ ॥ फलकावोधिकाभागो द्विभागश्च कपोतकः । प्रस्तरश्चाष्टभागेन कथितो बहुवक्त्रकः ॥ १३ ॥ ग्रीवा तु दश्चभागेन चतुरश्चाकृतिर्भवेत् ।

तदुपरि त्रिभागेन महापट्टकल्पनं, तथैव त्रिभागेनाप्रपट्टकल्पनञ्च कारयेत । किञ्चैतेषु स्थानेषु वेदिका नागवन्धतलं, पादतलं, कमल-तलं, कुम्भतलं वा पाछालकोसलमागघद्राविड्यादिशैल्यनुगुणं कल्पनं यथाक्रमं प्रकल्पयेत् ।:

किक्केवमल कल्पितस्य कल्पनस्य निरीक्षणेनैव सुलभमेव विमानजातिज्ञानं भवेदिति भावः । एवङ्कल्पितं कल्पनं सर्वमपि विमानस्य मध्यतलकल्पनिभिति क्रमः । अपि चैवं कल्पितस्य कल्पनस्योपरितले प्रस्तरकल्पनं स्थाप्यम् । तादशप्रस्तरकल्पनमनेक-सुखसहितमनेकचित्रपीपादिमण्डितं चाष्टभागप्रमाणयुतं कार्यम् । तत्र प्राच्यादिषु चतुर्ष्वपि दिग्भागेषु नानाल्पदेवगन्धर्व-हरिहरब्रह्मादिचित्रस्थापनं सुधिष्टिकालोहपट्टादिभिः कार्यमिति च क्रभो क्रेयः ॥

किञ्च तदुपरि दशभागेन श्रीवानिर्माणतलं कार्यम्।

मण्डलाकृतिरग्रया तु पश्चिका च द्विभागिका ॥ १४ ॥ नानामुखसमोपेतं मौलिभागयुतन्तु वा । स्थूपिप्रकल्पनं तत्र लोइजं दृढमिन्धकम् ॥ १५ ॥ प्रस्तरान्ते मध्यभागे त्रिमृतिस्थानकैर्युतम् । प्रथमेतस्थलं वापि पौषस्थानमथापि वा ॥ १६ ॥ देवानामपि देवीनां दासानां गर्भगेहके । कलिङ्गं द्राविडं शौरसेनिकं कौसलन्तथा ॥ १७ ॥

सर्वविधविमानकरूपनेष्विप तादृश्यीवास्थलं चतुरश्राकृतियुत-मेव निर्माण्यमिति नियमः । किञ्चैतं किर्नतस्य मीवास्थानस्था-परितले मण्डलाकारमेव स्थूपिकरूपनं द्विद्विभागप्रमाणाद्रयपट्टिका-करूपनसमेतं नानाचित्रनानाननसमन्वितञ्च स्थापियत्वा तदुपिर कल्झस्थापनार्थं अधःकीलसंयोजनं दृढं कारयेत् । किञ्चेतादृश-प्रस्तरस्थलं सुवर्णपट्टकविचतं वा रजतपट्टाच्छादितं वा ताम्न-पट्टाच्छादितं वा कारियत्वा तत्र हरिहरमद्वादिकपालाद्यनेक-देवह्नपसंयोजनं करायेत् ॥

कचिदेताहशप्रस्तरभागे प्राच्यादिषु चतुर्ध्वि दिग्मागः स्थापनेपूपितले पौषाकृतिस्थलं प्रकल्पयित्वा तत्र तद्गभगृहस्थापित-देवदेव्यादिमूर्गीनां चित्ररूपादिकं च योजयेत् । किञ्च ताहर्य-बेरस्यान्तिकस्थले फलकातले तत्तदेववाहनत्तिह्नभूतनन्दिवृषगरुड- विमानकरणनं कार्यं कुम्भपञ्चरसंयुतम् । बोधिकाजालकेर्युक्तं द्वारपालाश्रितन्तु वा ॥ १८॥ रन्ध्रद्दीनं मध्यकरूपमवाग्वक्त्रादिवर्जितम् । देवरूपसमोपेतं करूपयेचित्रभूषितम् ॥ १९॥ कर्णकूटिकियोपेतं कीलकुम्भयुतं क्वचित् ।

हंसमयूरादिबिम्बस्थापनं च कार्यम् । एवमुक्तरीत्या विमान-निर्माणन्तु कलिङ्गद्राविडशैलीद्योतकं भवतीति शिल्पसमय: ॥

अनेनैव प्रकारेण श्रूरसेनकोसला दिशेल्यन्तर विमान निर्माण-भिष युक्त्या तत्र देशेषु शिल्पी प्रकल्पये दित्युपदेशः । किन्न तत्र भण्डलाकार विमानं वा चतुर श्राकार विमानं वा व्यासाधिक्य-प्रमाण विमानं वा तत्र तत्र देशेषु देशी यशैली चोतककल्पनं वा विशेषसिंदतं कारयेत् । किन्न सर्वत्र शैली निर्माणेषु कम्पवाजन-कपोतकमल कुमुद्मु लपष्टिकादिस्थान विशेषाणां स्थलप्रमाण विभ-जनेनैव तक्त निर्माण स्थलपं सर्वमंपि स्पष्टं भवेदिति भावः ॥

किञ्चात्र विमानकस्पने बोधिकाजालकुम्भपञ्चरयुक्ते प्रतितलं बा एकस्मिन् तले वा चतुर्व्वपीशानादिकोणस्थानेषु कर्णकूटकील-कुम्भस्थापनं पूर्वोक्तपीषभागास्थितदेव।विम्बरूपादेरुभयोरापि पार्श्वयोः द्वारपालकस्पनञ्च तदनुगुणप्रमाणं यथाकमं स्थापयेत् ॥

किञ्जैवं काह्यतं विमाननिर्माणन्तु रम्ध्रादिदोषवर्जित-इ. इ. 93

### सीवर्ण राजतं ताम्रं कवचश्च क्रचिन्मतम् ॥ २० ॥

# इति विश्वक्रमेप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे विमानलभूणकथनं नाम पञ्चसप्ततितमोऽध्यायः॥

मवाङ्मुखहीनं चोपि कणिकातले शिखराणामेकेन, त्रयेण, पद्मिमस्मिमिनेवकेवा संयुतं कारियत्वाऽधिष्ठानप्रभृति शिखर-कलश्यूपिपर्यन्तं सीवणराजतपट्टाच्छादनद्भ दृढमनेकचित्रभूषितं कार्यत् । किञ्चात्र विमानकराने शिल्पी ख्वयं युक्तया कल्पनीय-स्थलान्तरक्ष्मान्तरादिकं चोह्य दोषहीनिनर्माणं स्थापयदिति सङ्ग्रहेण विमानलक्षणमुक्तं बोध्यम् ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविर्राचतायां प्रमाणगेधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां विमानस्रक्षणकथनं नाम पञ्चसप्ततितमाऽध्यायः॥

->令≪-

## अय प्राकारलक्षणकथनं नाम षद्सप्ततितमोऽध्यायः ॥

प्राकारकल्पनं कल्परक्षकं प्रथमं मतम् । सैन्यवेशो द्वितीयन्तु तृतीयन्त्वर्गलादिकम् ॥ १॥

#### ॥ षद्सप्तांततमाऽध्यायः ॥

अथा।स्तन षट्मप्ततिने ८ ध्याये देवप्रामाद भुपालप्रामादादि-करुपनस्य यत्प्राकाराभित्तिनिर्माणं कियते तल्लक्षणमत्र विश्वणाति शास्त्रकारः — प्राकारकरूपनामित्यादिना । देवालयगर्भगृहस्य भुपालप्रामादादे राज्ञामावा नस्थानास्यमूलस्थानकरूपनम्य दुर्गनगर-मठमण्डपशालाद्यनकावधकरूपनस्य रक्षणाथ यदुत्रताभित्तिनिर्माण कियते, तत्प्राकारकरूपनिति व्यवह्रियते शास्त्रज्ञैः ॥

तस्मादेतच प्राकारितमीणं तत्र तत्र कल्पितदुर्गदुर्गप्रासाद-नगरादिश्वलभेदेन विविधं भवति । यथा — प्रथमप्राकारितमीणं, द्वितीयप्राकारितमीणं, तृतीयप्राकारितमीणिमित्यादिना । किञ्च भूपालप्रासादवास्तुभूमो स्थापितस्य प्रथमप्राकारकुड्यस्यान्तःश्यले तत्कल्पनरक्षणयोग्यं सेनानिवेशं स्थापयेत् । तत्र च सेनास्थाने कति-पयानां वाजिनां वारणानां खङ्गाद्यायुधधारिणां भटानाञ्च स्थितिः । तादृशस्थलमुखद्वारगोपुरद्वारस्योभयोरपि पार्श्वयोरलङ्कारादिकिया कार्येति समयः। किञ्च द्वितीयतृतीयादिप्राकारादिश्यलेषु समुचित- पृथकल्पाकियोपेतं कार्याय परिकल्पते ।
दुर्गेषु राजधान्याञ्च नगरेषु विशेषतः ॥ २ ॥
दैवं भौपमिति प्रोक्तं द्विविधं तत्प्रकल्पयेत् ।
स्थलकल्पनयोग्यं तत्कल्पयेद् दृदसन्धिकम् ॥ ३ ॥

भागेषु राजकीयकरम्बहणद्रव्यस्थापनशास्त्राभाण्डारशासादिकं सर्वेमपि करूपनजालं दृढागेलयोग्यं स्थापयदिति तत्क्रमः ॥

प्वं भूपालप्रासादकिष्पतानां सर्वेषामिष कल्पनानां प्रधानरक्षाकरं द्रव्यन्त्विद्मेव प्राकारकल्पनिमिति भावः । याम-रक्षकभटायुधादिद्रव्यन्तु द्वितीयमप्रधानिमिति सतां व्यवहारः । तस्मादन्तःस्थापितानां सर्वेषामिष सिद्धाःसनशालाधनशालादि-कल्पनानां रक्षाकरणशीलस्यास्य प्राकारकुट्यनिमीणमितिद्दद-मगाधभूमिलम्बननिमीणोपेतं स्थापयेदिति लक्षणवाक्यार्थः ॥

किक्केवं लक्षणोपेतं निर्मितं प्राकारकरूपनन्तु नगरेषु राजधान्यां दुर्गस्थलेषु च यदि कृतं तदा तस्य भूपप्राकारनिर्मितिरिति न्यवहारः । एवं देवालयवास्तुभूभागे यदि कृतं तदा देवप्राकारनिर्मितिरिति न्यवहारश्च क्रमबोध्यः । एवं भूपपद्ददेवपदप्रयोगेन किं वा फलमिति चेद्भूपप्राकारकरूपनेषु वैरिमण्डलनिरासाय नलीकाद्यायुधस्थापनं कार्भम् । देवप्राकारकरूपनेषु दृषदंसमयूरगरुडादिभक्तमूर्तिकरूपनस्थापनादिकं शान्ति-

प्रतिलोमानुलोमान्यां मानं तस्य द्विधा भवेत् । पादपादप्रमाणेन वर्धयेन्नुपमान्दिरे ॥ ४ ॥ दैवेऽधिकं प्रमाणं वा तत्समं वा क्रचिन्मतम् ।

रसवर्धकचिह्न योजनीयमिति कम इति शिह्पियगीयोपदेशः। इद्मेव छक्षणं स्पष्टमत्त्रेव विवृणोति शास्त्रकार इत्यलम् ॥

तस्मादेवं द्विविधमिष प्राकारिनर्माणं तत्तत्स्थलकिष्यत-कल्पनानुगुणं स्थापनीयिमिति प्रतिलोमपश्चः । अनुलोमपश्चस्तु प्राकारोन्नत्यानुगुणमेत्र तदन्तस्स्थं कल्पनं करणीयिमिति । अयं तु अनुलोमपश्चः प्रायशः दैविकप्रामादालयशालामण्डपादिनिर्माणेष्वेव योज्य इति शिल्पसमयविदः ॥

किन्न पादपादप्रमाणेनेत्यत्रायमथें बोध्यः। यथा —
राज्ञां सन्ततवासाईम् इस्थानस्यासन्नस्थले कित्पतस्य प्रथमप्राकारस्य द्वादशहस्तप्रमाणोन्नत्यं यदि कृतं तहिं तस्य प्राकारस्यानन्तरस्थलकित्पतस्य द्वितीयप्राकारकुड्यस्य पञ्चदशहस्तप्रमाणोन्नत्यं
कल्पनीयम्। अनेनैव प्रकारेण परस्परं पादप्रमाणाधिक्यवदिति।
तथा च तृतीयप्राकारस्याष्टादशहस्तप्रमाणोन्नत्यं योजनीयमिति
क्रमः पादपादप्रमाणवर्धनरीत्या कार्य इत्यर्थः। एवं नगरदुर्गप्राकारकुड्यद्वाराणां सर्वेषामप्योन्नत्यक्रमः। किन्न देवालयवास्तुकृतप्रथमप्राकारकुड्यस्योन्नत्यप्रमाणात् पादप्रमाणाधिकप्रमाणं

दुर्गेषु कूपसंयुक्तं त्रुटनस्थानकान्त्रितम् ॥ ५ ॥ क्षुद्रमण्डलयुक्तं वा स्थलमानवशास्त्रयेत् । मध्याङ्कालिममायुक्तं पिञ्छवर्धनसंयुतम् ॥ ६ ॥

मस्तकेष्वपि वेष्टाक पाष नालकसयुतम्

द्वितीयशाकारकुड्यस्य नेयमित्यादिकमश्च यथाक्रमं क्रेय इति परिपाटी । एवं देवशाकारकुड्यस्यौत्रत्यकरूपनमुक्तम् ॥

अथ प्राकारितमीणस्य स्थापनस्वरूपमाह —— दुर्गेचित्रसादिना । दुर्गस्थानेष्वासञ्जतलस्थितपरिषाजलवीचीप्रमरणवेगेन दुर्गप्राकारिनेचिथा वा क्षोभणभेदनादिकं न भवेत्तथा
घनशिलाखण्डरिष्टिकादिभिन्नी स्थापनं कार्यम । तथा दुर्गप्राकारभित्तिस्थापने किचित्रीशानादिकोणभागेषु मध्ये मध्ये भित्तिस्वरूपं
कृपाकारकल्पनसंयुक्तं किचित्त्रुटनाख्यकल्पनसंयुक्तं व। निर्मापयित्वा तेषां दुर्गप्राकारकुट्यानामुपरिभागे शिलाखण्डेशिष्टिकाखण्डेश्च
स्वुद्रमण्डलाकारकल्पनं मध्यमाङ्कुलिककल्पनिवेशेषसंयुक्तं किचित्
भित्तेरधोभागे वा जलतलपर्यन्तं मध्यभागे वा पिञ्छवर्धनकल्पनविशेषयुक्तं नादशिपञ्छकल्पनस्थानस्योध्वभागे मौलितले पाष्युतवेष्टनस्थानस्च प्रकल्पयेन । किस्च तत्र खलु पीषस्थाने वैरिमण्डलनिरासनाय नलीकाद्यायुधस्थापनिमिति तदीयक्रमः ॥

एवं भूपालभवनमिन्दरावरणस्थलम् ॥ ७ ॥
आदौ वृद्धियुतं प्रायः क्रमाद्धीनं प्रकल्पयेत् ।
प्राकारकल्पनेष्वेवं दैविकेषु तथा मतम् ॥ ८ ॥
चतुरश्रं व्यासहीनं दैविकं संप्रकल्पयेत् ।

किञ्चात्रोक्तकूपाकारतृटनाकारकल्पनादिस्वरूपन्तु गुरूपदेशेन कार्यनिरीक्षणवशास्त्वयं युक्तया च शिलिपिभरेवमवधार्यं
भवति । किञ्चेवंप्रकारेण भूपालदुर्गप्राकारभित्तिकुड्यानां निर्माणं
शक्तं भवति । तस्मादिदं भूपालदुर्गभित्तेः प्रामादकुड्यस्य नगरप्राकारकुड्यस्य च स्वरूपन्तु तत्ततस्थलप्रमाणानुमारेण चतुरशं
मण्डलाकारं दीर्घाकारमीशानादिदिक्काणभागेषु कचित् कोणकल्पनयुतञ्च निर्माप्यम् । किञ्च देवालयप्राकारकुड्यस्य स्वरूपं तु न
मण्डलाकारं कोणभागेषु कोणकल्पनयुतं कार्यम् । परन्तु तत्त्तदेववास्तुस्थलस्वरूपानुमारेण दीर्घाकारं वा चतुरशं वा स्थापयेदिति
शिल्पशास्त्रकाराणां नियमोऽवद्यमनुष्ठेयः ॥

तस्मादेवं करुपनीयानां नगरदुर्गभूपप्रासाददेवप्रासादगृहभवनद्दम्येकुड्यानां सर्वेषामण्यधोभागे भूभिलम्बनतलादुपरि हस्तद्वयाधिकवैशास्यप्रमाणं योजयित्वा तदुपरि क्रमात्कुड्यकरूपने कचितिकक्षिदेकाङ्गुल्ख्यङ्गुलादिकमाद्वैशास्यदीनत्वमपि योजनीयम्।
पूषं करूपनेमेव सर्वेषां कुड्यानां दार्ढ्यप्रदमिति भावः।।

मण्डलं वरणस्थानं शुभदं नृपमिन्दिरे ॥ ९ ॥
पर्वते वा भूमिभागे कल्पने विविधे मतम् ।
समद्वारयुतं वापि विषमस्थानवेशकम् ॥ १० ॥
समस्त्रप्रमाणेन पादहीनादिभेदतः ।
हरेईरस्य धातुर्वा तत्ति ह्वं प्रयोजयेत् ॥ ५१ ॥
कोणेषु मध्यतालेषु पार्श्व प्राकारकल्पने ।
सुधालेपितकैर्वज्रयोजनैस्तक्षणैरिष ॥ १२ ॥

िक्केवं कल्पितानां देवप्रासादप्राकारकुड्यानामुपरिभागे ईशानादिदिक्कोणेषु किचिन्मध्यतलेष्वापि तत्तदेवताचिह्नमृतवृष-गरुडंहसमयूरादिस्थापनद्भ कार्यम् । एवं भूपालप्रासादकुड्याना-मुपरिभागे तु राज्ञां जयप्रदं खड्नध्वजपटादिकं लोहेंस्सुधेष्टिकादि-भिर्वा निर्मापयेदिति कमः । अपि चैवंरीत्या लक्षणोपेतानां देवालयप्राकारकुड्यानां मध्यभागे प्रतिप्राकारतलप्रवेशाई द्वारं पूर्वोक्तरीत्या स्थापयेत् । कचिन्मध्यस्थाने कोणादिविषमस्थानेषु च हीनप्रमाणं सुद्रद्वारकल्पनमपि नृपादीनामिच्छानु गुंण स्थाप्यमेव भवति ॥

किंद्र सुधाचूर्णवज्रलेपनादिभिरति।निविडमचद्र्यलस्थापि-तानामिष्टिकाकुड्यानां कचित्कीणभागेषु बहिरन्तश्च स्थले उपप्रकुड्यनिर्माणं चातिदार्ट्याय करपनीयमिति भावः । एवं सर्वत्र प्राकारादिष्टुहत्कुड्यानां च निर्माणं तत्र तत्न करपनीय- मिथोबन्धनसंयुक्तं शैलमैष्टिककल्पनम् । भूमिलम्बनसंयुक्तपार्श्वोपान्ततलक्रियम् । स्थापयेन्मतिमान्युक्तया रक्षाप्राकारकल्पनम् ॥ १३ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे प्राकारलक्षणकथनं नाम वद्सप्ततितमोऽध्यायः॥

भारवहनक्षमं चिरकालरक्षाकरमतिषनं दृढसान्धिकक्र निर्मापयेतृ

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

> सक्छविधप्राकारळक्षणकथनं नाम षदसप्ततितमोऽध्यायः॥



### अथोपपीठलक्षणकथनं नाम सप्तसप्ततितमोऽध्यायः॥

उपपीठिकियायोगः श्रोभारक्षणवर्धकः। तस्मात्तत्कल्पनं शस्तं निर्माणे बहुरूपके ॥ १ ॥ स्थलभेदात्कियाभेदादिषष्ठानस्य चोर्ध्वके। अधस्ताद्वा यथाशोभं तिक्रमीणं प्रयोजयेत् ॥ २ ॥

#### ॥ सप्तसप्ततितमे। ऽध्यायः ॥

अथासिन् सप्तमप्तितमेऽध्याये उपपीठलक्षणमाह —
उपपीठिक्रियायोग इत्यादिना । अधो वक्ष्यमाणेषु मर्वेष्विप
कर्ष्यनेषु उपपीठकरूपनयोजनन्तु तेषां करूपनानां शोभाजनकं
परम्परया रक्षणदार्ळ्यप्रदश्च भवतीत्युपपीठकरूपनफलमुक्तम् ।
तस्मादेतदुपपीठकरूपनं तत्र स्थलयोग्यं कार्ययोग्यं च प्रयोजयदिति
लक्षणवाक्यार्थः । किञ्चेदमुपिकरूपनं प्रायशोऽधिष्ठानस्योध्वभागे
स्तम्भानामधोभागे च स्थाप्यम् । एवं क्रचिद्धिष्ठानस्याधोभागे
च प्रयोज्यमिति सामान्यस्थलयोजनकपः ॥

विशेषस्यलिंदेशो यथा — सर्वेष्विप गृहादिकस्मनेषु प्रथमद्वारसमीपस्थलस्यापितवेदिकाया अधोभागे सर्वेषामपि द्वाराणामधोभागस्थले, कवाटफलकायाश्चान्ततलेषु गत्राक्षाणामधो-भागे, रन्धसम्भानामधोभागे,तूलस्थापनस्थलस्याधोभागे, भित्तीना- तदुत्तमं मध्यमं वाऽधमं कल्पनमीरितम् ।
तोरणादिविभेदेन क्वचिद्वहुविधं मतम् ॥ ३ ॥
प्रतिभद्रं वाजिभद्रं मञ्जभद्रन्त शैलजम् ।

मारम्भस्थलं, प्रसारकल्पनानामधोभागे, तोरणकल्पनानामधःस्थलं, पर्यद्वानां शिविकानां डोलानामधोभागे, सोपाननिर्माणानामधोभागे चत्वरतलस्यान्तिमस्थलेऽङ्गणस्थानानामधोभागे, भित्तीनां सर्वासामुपरिभागे, गलस्थाने, तिर्यग्दाहकादिस्थापनस्थले, कल्याणशालानां स्तम्भोपरिप्रवेशितदाहकलकोपरितले, रन्ध्रस्तम्भानां गलान्तभागे, स्थलान्तरेष्विप तिदिद्मुपपीठकल्पनं योजयेदिति कमः॥

किञ्चैताहशाधिष्ठानेन वे।पपीठेन वा विना यन्निर्माणं प्रकल्प्यते, तद्गृहभवनादिवेदिकास्तम्भकुड्यादिकल्पनं शोभारहितं निन्दां भवेत् । न चिरकालक्षितये चेति शिल्पशास्त्रज्ञेः किया-सौष्ठवज्ञैर्मुनिभिरुदीरितमिति भावः । एवंप्रकारेण प्रतिपादित-स्थलेषु कचिदुन्नतप्रमाणोपपीठयोजनं कचिन्मध्यमप्रमाणोपपीठ-कल्पनयोजनं च तत्तत्कार्यानुसारेण निर्माणस्थलानुसारेण च यथाशोभं युक्तया दृढं प्रकल्पयेदिति शास्त्रकारोपदेशः ॥ ३ ॥

किञ्च पूर्वोक्ताभिः सप्तविधनिर्माणशैलीभिर्निर्मितानां गृहभवनहम्येप्रासादशालामण्डपादीनां निर्माणेष्वपि सकलेषु

# स्र्यभद्रं चन्द्रमद्रं दारुकार्ये प्रयोजयेत् ॥ ४ ॥ गन्धर्वभद्रं देवेशभद्रं लीहंकियाहेकम् । सप्तस्त्रपि च शैलीषु योज्यमेतस्त्रकीर्तिसम् ॥ ५ ॥

योजियतुं योग्यस्थास्थोपपीठकरूपनस्य जातिकममाह - प्रतिभद्र-मित्यादिना ॥

- १. प्रतिभद्रजात्यु पपीठकरूपमम् ,
- २. बाजिमद्रजारयुपपीठकरूपनम् ,
- ३. मञ्जभद्रजात्युपपीठकरूपनम् ,

इत्येतजातित्रयमि शिलामयस्तम्भध्वजस्मादिशिलानिर्माणेषु योजनीयमित्यर्थः ॥

- १. सूर्यभद्रजात्युपपीठकरूपनम् ,
- २. चन्द्रभद्रजात्युपपीठकरूपनम्,

इत्येतज्जातिद्वयं दारुखण्डकृतफलकाद्वारगवाश्वप्रस्तरफलकाशिबिका-ढोलापर्योङ्किकादिकार्यजालेषु योज्यं भवति ।

- १. गन्धर्वभद्रजात्युपपीठकरूपनम्,
- २. बासवभद्रजात्युपपीठकरूपनम्,

इत्येतज्ञातिद्वयन्तु ताम्रिपत्तिल्यातसुवर्णादिसकलेविधलोहकार्येषु प्रयोजनीयमिति क्रमार्थो शेयः। तथा चास्योपपीठकल्पनस्य सप्तविधन्नातिक्या भवति। एतासु सप्तविधास्यपि अपतिविद्यन अधिष्ठानोपपीठाभ्यां हीनं यत्तु प्रकल्पनम् । तानिन्द्यमपि चाल्पायुनिक्शोभिमति भाषितम् ॥ ६ ॥ तस्मात्तरकलपये चिछल्पी शास्त्रज्ञो मानवित्रक्रमात् । अधःषद्वं च कम्पश्च पादुकां वाजनं तथा ॥ ७॥ कपोतं पञ्जरं कम्पमालिङ्गं कम्पमेव च । मंद्र्रकं क्रॅम्भभद्रं क्षेपणं पडिकामपि ॥ ८ ॥ ग्रीवाश्व प्रस्तरं कण्ठं नालमालिक्रमेव च । गलश्र पञ्चरं कृटं कर्णकृटं च कुम्भकप् ॥ ९ ॥ बेाधिकामुर्ध्वपद्वश्च प्रस्तरासनमेव च । निलकास्थापनश्चापि तत्तत्कल्पनयोग्यकम् ॥ १० ॥ यालं पादश्च कुटश्च कान्तं कुमुदपाट्टिकम् । कोष्ठपादं चित्रपादं कोष्ठवक्त्रमिति क्रमात् ॥ ११ ॥ अधिष्ठाने च यत्रोक्तं सङ्कीर्णं तद्युतं भवेत् । चतुरश्रं वर्तुलं वा व्यासहीनमपि कचित् ॥ १२ ॥

तिश्व सुधेष्टिकारचितरन्ध्रसम्भानामधोमागेषु लोहपहुकत-कर्रपनेषु, दारुखण्डकृतकरूपनेषु, शिलाभिः करिपतकरूपनेषु च विविधस्पषु योजनीथस्यास्थापपीठनिर्माणस्य स्वरूपन्तु कवि-

मुपपीठकरूपनमुत्तमप्रमाणोपेतं, मध्यमप्रमाणोपेतमधमप्रमाणीपेतं वा धूर्वेकिरात्वा वथाशोमं प्रचोजयेदिति शिल्पसमयः॥

लताभेदं चित्रभेदं ग्रुखभेदश्च योजयेत्।
तोरणाकृतिकं वापि क्षुद्रिबन्दुस्थलं तथा ॥ १३ ॥
वेदिकान्ते द्वारभागे कवाटे च गवाक्षके ।
तूलप्रस्तरभागेषु स्तम्भभागेषु तोरणे ॥ १४ ॥
पर्यङ्कशिविकाडोलाकार्येष्विप मनोहरा ।
शैल्येषा संप्रयोज्येव भागन्यूनाधिकक्रमात् ॥ १५ ॥
अङ्गलक्रममानेन किष्कुमानेन वा कचित् ।
भागमानेन वा तस्य प्रमाणं कल्पयेत्क्रमात् ॥ १६ ॥

चतुरश्ररूपं, कविद्दीर्घाकारं, कविन्मण्डलाकारं, कविद्दितिदीर्घ-प्रमाणतोरणाकारं, कविल्लतापत्ररूपिनित्यादिकमकल्पनीयं भवती-त्युपदेशः ॥ १५ ॥

एवमेतेषु स्थलेषु स्थलान्तरेष्विप अस्योपपीठकस्पनस्य योजने कचिदक्गुलमानमन्यत्र किष्कुमान स्थलान्तरं भागमानञ्च प्रयोज्य मात्वा तदनुगुणमधःपट्टकम्पवाजनादिकं योज्यभिति च प्रमाणकमः ॥

अस्य विशदार्थस्तु शिविकानां डोलानां गवाश्चाणां फलकानां दारुस्तम्भानां दारुखण्डकृतानां द्वाराणामन्येषां दारुकार्याणा-भेकाङ्कल्रद्यंगुलचतुरङ्गुलादिमानयोजनं कार्यम् । एवं चत्वर-समीपस्थापिताङ्कणकरुपनस्य शालाकरुपनस्थानस्य तूलप्रस्तरादि-

# पट्टादीनां वर्धनश्च तक्षणश्च क्रमात्रयेत् । खण्डहीनमद्दश्यं वा श्लक्ष्णितं रन्ध्रहीनकम् ।

स्थापनस्थलस्य स्थलान्तरस्य च निर्माणार्थमेकाकिष्कुत्रमाणं किष्कु-द्वयप्रसाणमित्यादिकमतः किष्कुमानं प्रयोजयेत् । किञ्च पूर्वोक्त-रीत्या स्तम्भानां सकलविधानामप्यधोभागे स्थापनीयस्यास्योपपीठ-कल्पनस्य भागद्वयं भागत्रयमित्यादिकमेण भागप्रमाणयोजनं कार्यमित्यर्थः ॥

तस्मादेवं तत्र तत्र स्थलानुगुणं द्रव्यानुगुणं कार्यानुगुणद्ध मानयोजनेऽपि कचिचतुरंशेन वाजनकल्पनमन्यत्र निर्माणे द्धंशेन वाजनकल्पनमन्यत्र पहंशेन वाजनयोजनिम्त्यादिकमं च तत्रत्यकल्पनशोभा यथा भवेत्तथा शिल्पी, तक्षको, भित्ति-कारो, लोहकारश्च स्वयुक्तया स्वयमूद्य प्राचीनकल्पनिरीक्षणेन च गुरूपदेशतश्च प्रकल्पयेदित्युपदेशः ॥

तस्मातपूर्वोक्तरीत्या इत्मुपपीठिनिर्माणन्तु शिलाभि-रिष्टिकाभिदीरुभिर्लोद्दपटुखण्डैश्च कार्यम् । तथा करणे पादुकाः बाजनकपोतपञ्चरादिस्थलन्तु किचिट्ट हैस्तक्षयेत्, किचिद्वधयेदिति तक्षककार्यभिक्तिकारकार्यक्रमश्च ह्रेयः । तस्मादेवमल कल्पनीये उपपीठकल्पने तक्षणीयवर्धनीयकम्पवाजनकपोतपञ्चरादिस्वरूपन्तु गुरूपदेशेन शास्त्रपठनेन च पूर्वकल्पनिरीक्षणेन स्वीयया युक्त्या ब शिल्पिभिरेवोद्धं, नेतरेदशास्त्रह्मिति ॥

# युत्तया प्रकल्पमे न्छिल्पी यथाशोमं यथानलम् ॥ इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्र

उपपीठलक्षणकथनं नाम सप्तसप्ततितमोऽध्यायः॥

किञ्च पूर्वोक्तसप्तविंशतितमेऽध्याये प्रतिपादितेष्वधिष्ठान-कल्पनेषु यो यो निर्माणविशेष: कथितस्स चाप्यत्रोपपीठकल्पने योजनीय इति प्राचामाशयः ॥

नवीन।नामाशयस्त्विधिनिर्नाणेषु कम्पवाजनादीनां
तक्षणवर्धनकरणापेक्षयाऽस्योपपीठकल्पनग्य तदाधिक्यं शोभाधिक्यक्कात । तस्माद्यथाप्सतक्रमानुसारण स्थलिनिर्माणविभवानुसारेण चोपपीठकल्पनं शिलाखण्डेरिष्टिकाखण्डेः कृतमप्यव्रणं
रन्ध्रादिदोषहीनमतिस्तिग्यं वाजनादिस्थानेषु शोभावहश्चद्रचित्रयुतं
प्रकल्पयेदिति सङ्घहेणोपपीठलक्षणमुक्तं बोध्यम् ।

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकविरचितायां प्रमाणकेधिस्याख्यायां विश्वकर्मबास्तुशास्त्रव्याख्यायां उपपीठलक्षणकथनं नाम सप्तसप्तितनमोऽध्यायः॥



### अथ सकलविधदेवगीठलक्षणकथनं नाम अष्टसप्ततितमोऽध्यायः ॥

शालायां स्थानके वापि कार्यज्ञैर्मानवेदिभिः। निर्मितानाश्च देवानामधस्तात्पादपीठकम् ॥ १ ॥ संयुक्तं वा वियुक्तं वा कल्पयेच्छिल्पवित्तमः। आसीनस्य श्रयानस्य देवदेवस्य शार्ङ्गिणः॥ २ ॥

#### ॥ अष्टसप्तितमोऽध्यायः ॥

अथासिन्नष्टसप्तितिमेऽध्याये सकलविधदेपपीठलक्षणमुपपादयित — शालायामित्यादिना । किं नाम देवपीठकल्पनिमिति चेद्वासुदेवनारायणादिविष्णुदेविबम्बानां पादारविन्दयुगलस्याधोभागे शोभार्थं वेररक्षणाय च कल्पनीयमासननिर्माणमिति यावत् । एवं सकलविधमहेश्वरालिङ्गवेराणामधोभागे
स्थापनीयं सगोमुखं पीठमासनं च तन्नामभागिति च बोध्यम् ।
तथा च तत्तत्त्रमाणविद्धिः मूलवेरोत्सववेरिनिमीणकर्मणि कुशलैः
शिल्पतक्षकीर्भित्तिकारैलोहिकारैश्च कियाशालायां वा गर्भगृहमध्यस्थापितदेववेदिकायां वा निर्मितानां सकलविधदेववेराणामधोभागे पीठमासनं वा कल्पनीयभित्युक्तं भवति । तस्मादासीनस्य वा शेषशयनस्य वा तिष्ठतो वा विष्णोर्मूलवेराणामुत्सववेराणाद्वाधोभागे योजनीयमासनम् —

पद्मपीठं शेषपीठं कुमुदं पीठमेव वा ।
सोमपीठं भद्रपीठं मूलवेराईकं मतम् ॥ ३ ॥
लिङ्गानामपि चाधस्ताल्लिङ्गपीठं सगोमुखम् ।
तालमानवशात्सर्ववेराणां पीठयोजनम् ॥ ४ ॥
मण्डलञ्चतुरश्रं वा दीर्घाकारमथापि वा ।
पोडशाश्रं द्वादशाश्रं वस्त्रश्रञ्च पडश्रकम् ॥ ५ ॥
अर्धचन्द्रं त्रिकोणं वा चापाकारं क्वचिन्मतम् ।

१ पद्मपीठानिमीणम्, २. शेषपीठनिमीणम्,

३ कुमुद्रपीठिनमीणम् , ४. सोमपीठिनिमीणम् ,

५ भद्रपीठिनिभीणम् इति मुख्यकोदित्वेन पक्कविधरूपं भवति । एवं शिलानिर्मितमहेश्वरिलङ्गानामधोभागे स्थापनीय-मासनं लोहादिद्वव्यनिर्मितनदराजपशुपितगौरीकान्तकार्तिकेय-विनायका शुत्सववेराणामधोभागे कल्पनीयमासनक्क तत्तद्वेरताल-प्रमाणानुसारेण निर्माणपरिपाठ्या च बहुरूपं भवति । तस्मादेवं प्रतिपादितं विष्णुवेरासनं शिववेरासनं सर्वेमपि दशविधं कथितम । स्थाप्ति १ भण्डलपीठिनिर्माणम् , २ चतुरश्रपीठिनिर्माणम्

३ दीर्घाकारपीठिनिर्माणम्, ४ षोडशाश्रपीठिनिर्माणम्,

५ द्वौर्शाश्रपीठनिर्माणम् , ६ अष्टाश्रपीठनिर्माणम् ,

षडभगीठनिमीणम्, ८ अर्धचन्द्रगीठनिमीणम्,

पीठप्रमाणमादिष्टमेवं दश्चविधं क्रमात् ॥ ६ ॥ पडक्गुरुं वैकहस्तं द्विहस्तं वा प्रकीर्तितम् । देवान(मिप देवीनां वेदिकायुक्तमेव वा ॥ ७॥

एवं प्रतिपादितं दशिवधजातिभेदिवभक्तपीठिनर्माणमिप पूर्वोक्त-देवबेराणामधोभागे पादारिवन्दस्याधस्तात्तले तिन्नमीणेन दृढसंबद्धं कारयेत् । अयमुक्तमः पश्च इति समयः । कविदिदमासनं तद्वेराधः स्थलेन समये योजनाई वियोजनाई च कार्यमिति । अयमधमः पश्च इति मितिः । किञ्चात्र श्चद्रप्रमाणवत् पीठकल्पन-

नामभाक्, महाप्रमाणवत् आसननामभाग्भवतीति च क्रमो

बोध्यः ॥

९ त्रिकोणपीठिनिर्माणम्,१० चापाकारपीठिनिर्माणमिति ॥

किञ्चेतं स्थापनीयानामेतेषां दशविधानामपि पीठातामासनानां वीन्नत्यप्रमाणन्तु केषाञ्चिद्वराणामधोभागे षडङ्गुलं
योज्यम् । अन्यत्रैकहस्तीन्नत्यप्रमाणं, केषाञ्चिद्वराणामधोभागे
दिहस्तीन्नत्यप्रमाणं, किचिन्महेश्वरिङ्कानः मत्युन्नताकाराणामामनं
तु सगोमुखं त्रिहस्तचतुर्हस्तपञ्चहस्तादिकीन्नत्ययुतं स्थापयदिति
शिल्पसमयः । सर्वथा मूलवेरस्थापनात्पूर्वमेत्र तेषां मूलवेराणामधोभागे स्थापनीयमासनन्तु न चाल्यभेत् । इदञ्च लक्षणं
महेश्वरिङ्काधारभूतासनस्थापीति भावः ॥

जन्म पद्मं कपेतं वा पद्मरं रेखिका क्रमात् । क्षुद्रोपपीठमानेन योजयेत्पीठमासनम् ॥ ८॥

प्रणालीसंयुतं वापि कोणरन्ध्रसमन्वितम् । ऊर्ध्वकर्णसमायुक्तं वज्रलेपेन बन्धितम् ॥ ९ ॥

अपि च विष्णोर्वा शिवस्योत्सवबेराणामधोभागे स्थापनीयमासनन्तु पूर्वोक्तरीत्या वक्रलेपसंयोजनक्रक्षणीकरणादिना च तद्वेरिनर्माणेन संयुक्तं प्रकल्पयित्वा तेषामासनानां नानाविधानामपि सञ्यापसञ्यभागयोक्तर्ध्वकर्णाख्यं पडङ्गुलीक्रत्यवत्कीलयोजनं निर्मापयेत्। किमर्थम् ? तेषामुत्सवबेराणां हंसगरुडमयूरादिवाहनारोपणकाले तेषां बेराणां वाहनमस्तकस्थितकीलानास्त्र दुक्त्लरज्ज्ञादिभिस्सम्यग्बन्धनार्थभिति प्रयोजनस्त्र बे।ध्यम् ॥

किन्नात्र पीठिनिर्माणे कोऽपि नियम: स्वीकार्यः।
यथा — लोह्निर्मितोत्मववेराणामधोभागे लोह्कृतमेवासनपीठयोजनम, कचिद्दारुकृतोत्सववेराणामधोभागे लोह्कृतमासनपीठयोजनं शस्तं भवति। शिलानिर्मितानां मूलवेराणामधोभागे
शिलामयासनमेव युक्तं स्थापयितुम्। कचित्तेषां शिलाकृतमूलवेराणामधोभागे दृढ्यनेष्टिकासुधाकृतासनमपि युज्यत
प्वति। एवं दारुनिर्मितोत्सववेराणां दारुमयमेवासनकरूपन-

मिति च क्रमः । तस्मादेवं करूपनीयस्थासनस्य पीठस्य वोत्सव-बरेण साकं दृढसन्ततयोजनमेव युक्तम् । वाह्नाद्यारोपणसमयेऽपि एतदासने।ध्वेकणीनर्माणेन बन्धननीकर्येश्च संभवति । एतेषां पीठानां नियोजनक्रमस्तु नवीनै।देशस्याचार्येदीक्षितभट्टारकेश्च नाङ्गीक्रियत इति ॥

अपि चात्न पीठिनिर्माणे माहेश्वरिष्ठङ्गानामधः करपने अभिषेक जलपतनार्थं गोमुखकरूपनं वामभागे कार्यमिति नियमः । एवं कचिद्धिष्णुमूलवेराणामधः कृतासनकरूपने ऽपि अभिषेक जल्जिस्सरणमार्गः करूपनीय इति । किञ्च करूपनस्यास्य गोमुखमिति नाम केचिद्धद्कि ॥

एवं छक्षणोपतं करपनीयानामेतेषां दशविधानामासनानामपि स्वरूपन्तु पूर्वोक्तोपपीठिनिर्माणरीत्या जनमपद्मकम्पवाजनपङ्कजादिस्थलं रेखया पूर्वं विभव्य तक्षणक्रमेण कविद्वर्धनक्रमेण च अङ्गुलिक दुक्तमागप्रमाणयोजनपिक स्पनेन उपिर पद्मदलाधः पद्मदलादिविविधाचित्रभासुरं कि चित्रिरन्तररेखायुक्तं, कि चिद्वद्वाबिन्दु जालमे दुरितं क्षुद्राङ्गणविभजनञ्ज कारियत्वा दृढं बन्धयेदिनि वाक्यार्थकमः ॥

किक्केवं कल्पितानामुत्सववेरपादान्तिकतले योजनीयाना-मेतेषां दशिवधासनानामुभयोरिष पार्श्वयोः तत्तद्वेरतलीन्नत्य-प्रमाणानुगुणं रन्ध्रं प्रायशो वर्तुलाकारं कविश्वतुरश्रं कारयेत्। आधारसूत्रसंयुक्तं बीजासरयुतन्तथा । श्रक्षिणतं टङ्कवेशेन मेलयेत्तु दिने बुधः ॥ १० ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे सकलविधदेवपीठलक्षप्रकथनं नाम अष्टसप्ततितमोऽध्यायः॥

किमर्थम् ? अनेन रन्ध्रेण पूर्वोक्तेनोध्वंकर्णेन च रज्जुं प्रवेशियत्वा गजतुरगादिवाहनमस्तकोपरितले वेराणां दृढं स्थापनार्थेमिति क्रमः । तस्मादनेन लक्षणेनोपेतेषु आसनेषु वासुदेवमाधव-नारायणरङ्गनाथादिविष्णुवेराणि चतुरश्रपीठे वा दीर्घाकारपीठे वा योजयेन

किञ्चेद्वेव चतुरश्रदीर्घाकारपीठेषु मुख्यानां शिवबेराणां स्थापनं युक्तमः। कचिदेद्वेवासनेषु देवीनां वेराणीति नवीना- विश्वस्पितः। अथापि प्राचामाशयस्तु षडश्राष्टाश्रद्धादशाश्र- षोडशाश्राख्यासनेषु सुदर्शनशङ्खशूलाद्यायुधानां कालीकराली- मेरवीप्रामदेवीचण्डिकालक्ष्म्यादिसकलदेवीवेराणां सप्तमातृका- वेराणां च स्थापनं युक्तं क्षेमकरिमति ॥

पवं कल्पनीयभिद्मासनजार्छ बेरयोजनात्पूर्वमेव तत्त-देवतामात्रकाबीजाश्चररेखायन्त्रनवरत्नादिविन्यासपूर्वकं सनीहरं

# अथ सकल्रेबरलक्षणकथन नाम एकोनाशीतितमोऽध्यायः ॥

हरिर्हरश्च धाता च दिक्पाला वासवादिमाः। नवग्रहस्वरूपा ये ये चान्ये विबुधा मताः॥ १॥

कारियत्वा शुभे मुहूर्ते नद्ति मङ्गलवाधजाले देवबेरेण योजनं शिरूपी प्रकरूपयेदिति आगमविदामाशयो निगदित: ॥

> इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकविरिचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां सक्छविधदेवपीठलक्षणकथनं नाम अष्टसप्ततितमोऽध्यायः॥

> > **一**\*\*\*\*\*

### ॥ एकोनाशातितमोऽध्यायः॥

अथासिन्नेकोनाशीतितमेऽध्याये सर्वक्षेमिनिदानभूतानां हिरिहरादिदेविबिम्बानां लक्षणान्युपिदिशति— हिरिहरश्च धाता चेत्यादिना । सर्वेबामिप जगतां सृष्टिधितिसंहारकारणभूता वेदान्तवेद्या ये ब्रह्मविध्णुमेहकाना देवोत्तमा विख्यातास्तेषां स्पश्चित्यादिकं बेरनिर्माणेषु वा चिस्नकस्पनेषु वा योजयेदिति शासकारोपदेशः॥

ज्योतिस्स्वरूपा ये प्रोक्तास्तद्देव्यो याश्व कीर्तिताः ।
गरुत्मात्रन्दिदेवेशो देववाहाश्व ये मताः ॥ २ ॥
देवायुधस्वरूपा ये द्वारपा ये च कीर्तिताः ।
शास्त्रप्रवर्तका देवा ये चान्ये मुनिपुङ्गवाः ॥ ३ ॥
शिलादिभिर्द्रव्यजालैरेतेषां रूपकल्पनम् ।

एवं वासवाग्नियमिनर्ऋतिवरूणपवनधनेशेशानाख्या ये दिक्पाला देवविशेषाः, ये च सूर्यचन्द्रशुक्रहेतुबुधमीमराहुः गुरुशन्याख्या महपतयो देववराः, अन्ये च ये ज्योतिर्मया निर्दिष्टा देवाः विष्वकसेन मन हस्तन्दनाद्या दिव्यसूर्यो, याश्च छोकमातरो लक्ष्मीगौरीशारदाळायास्वाहाद्याः एतेषां स्वरूपमिष वेरकल्पनेषु चित्रकल्पनेषु चारोप्य प्रत्यहं अमन्दानन्द्रप्राप्तये पूजयेयुरित्यर्थः ॥

किन्न पूर्वोक्तानां हरिहर मह्मादिदेवानामायुधांशभृतास्त-हिव्यस्थानद्वारपालकर श्रकाश्च ये प्रकीर्तिताः ये चैतेषां देवोत्त-मानां भक्तिनिलया वैनतेयनिद्दपावमानिष्रमुखा ये च देववाहन-भूता रशेष हंसमयूरादयो, ये च दिव्यच श्रुष रशास्त्रप्रवर्तकाः गोत्र-प्रवर्तका नारदका रयपात्रि भृगुकुत्सवसिष्ठगीतमादयो मुनीन्द्रा-स्सर्वेषामेतेषां स्वरूप व्यव्यक्ष वैरक रूपनेषु चित्रक रूपनेषु वारोष्य पूज्येदिति शास्त्रकारोपदेश लक्षणवाक्यार्थी बोध्यः ॥ बेरं चित्रमिदं प्रोक्तं भक्तानां भक्तिवर्धकम् ॥ ४ ॥ रतं सुवर्णं रजतं प्रवालं दन्तदारुकम् । शिला च लोहो बेराणां द्रव्यमाहुर्धनीश्वराः ॥ ५ ॥ पीतशुक्कादिजालन्तु चित्रद्रव्यमुदाहृतम् । द्रव्येरेतेदीपहीनेश्विस्परी निर्माणकोविदः ॥ ६ ॥ कियास्त्रप्रमाणज्ञस्तालज्ञष्टङ्ककमैवित् । दोपहीनं गुणोपेतं देवरूपं प्रकल्पयेत् ॥ ७ ॥

तस्मादेतेषां बेरिनर्भाणं केन वा द्रव्येण कर्ष्यविद्या-फाङ्क्षायां तद्देद्रव्यज्ञातिक्रममाह — शिलादिभिरित्यादिना। दोषदीनाभिः स्त्रीशिलाभिर्वा पुंशिलाभिर्या सुतप्तशुद्धघनेष्ठिकाभिर्वा सर्वेषां तेषां पूर्वोक्तानां देवानां मूल्वेरकरूपनं निर्मापयेदिति क्रमः। कचिद्दारुभिरसारविद्धरेतेषां मूल्वेरकरूपनमि युक्तभेवेति साधवः। मूलवेरोत्सववेरनिर्माणफलन्तु स्पष्टभेव लोकानामिति।।

तस्मादेतेंद्रव्येदशुद्धधना जितेमूलवेरानिर्माणमादौ यथाक्रमं निर्मापयित्वा नवरत्न लण्डजालकेची, सुवर्णसण्डेची, जातरूप-सण्डेची, प्रवालजालेची, शुद्धदन्त लण्डेची, कचित्सारदारु लण्डे-साम्रादिपक्चलोह वर्गद्रव्येची, स्वस्वसंपदनुगुणं उत्सव वेरानिर्माण स्व प्रकल्पेयम् । एवं शुक्कपीतहरित कृष्णनीलादिवर्णे स्तत्र तत्र चित्र-करूपमञ्चकारिमिति कमार्थी क्षेत्रः ॥ आदौ परीक्षयेच्छिल्पी शकुनं सुमुहूर्तके । दिवाकरे च विमले शुद्धवासा व्रजेद्धनम् ॥ ८॥

वनस्पति पर्वतं वा पूजयेदायुधादिकम् । द्रव्यं परीक्ष्य क्रमशः खण्डयेदाहरेद्बुधः ॥ ९ ॥

तस्भादेवं बेरिनर्माणकार्याणां, चित्रनिर्माणकार्याणाञ्च प्रायशः प्रभाणतील्येऽपि लम्बसूत्रपार्थसूत्रप्रमाणयोजनं तु बेर-निर्माणकार्येष्यवावद्यं कल्पनीयम् । एतादृशपार्श्वसूत्रलम्बसूत्र-योजनन्तु चित्रकार्येषु नावद्यकमिति भावः । तस्माद् ब शास्त्रकारः दिख्यो विश्वकर्मा सकलविधदेवविम्बनिर्माणलक्षणमेवास्मित्रध्याये निक्कपितवानिति भावो बेयः ॥ ७ ॥

त्सादेवंप्रकारण निर्मापणीयानामेतेषां मूलवरिनर्माणाईशिलादारह्रव्याहरणायादी स्थपितस्तक्षकश्चान्ये तत्कार्योष्टुक्तादशुभदिने स्नातादशुद्धवाससी नवयज्ञीपवीतारसन्तः भगवन्तं विश्वकर्माणं
भयभीशानं मनसि ध्यात्वा, सूर्ये च मेघाद्यावरणहीने नभिस

प्कुटं प्रकाशमाने र ति, शुभशकुनादि सम्बङ्गिरीक्ष्य, स्वास्तवचनवाद्यघोषपुररसरं वनं प्रविदय, तत्रत्यपर्वतराजं, वनस्पितमायुधादीश्च संपूच्य, तपीयत्वा पायसान्नादिभिध्वजस्तम्भाईषाहमाईमूलवरिनर्माणाईशिलाखण्डवृक्षखण्डादिकान् टङ्कादिभिः
प्रहरणेर्यथोचितं सण्डायत्वा, वाहैदशकदादिभिरानीय पूर्वोक्तदेव-

स्थापये समहावेद्यां शालायां वा विशेषतः।
तद्द्रव्यं खण्डयेदादौ स्त्ररेखाश्च योजयेत्।। १०॥
अङ्गलं तालमानं वा किष्कुमानं किचिन्नयेत्।
हस्तमानं किचिन्नयं वेरे चित्रे च कर्मणि॥ ११॥
कमान्मुखादिरूपन्तु योज्यं सौष्ठववेदिभिः।
मुखबाहरुगदादिन्स्फुटरूपं प्रकल्पयेत्॥ १२॥
लम्बस्त्रं पार्श्वसूत्रं तिर्यवस्त्रं तथा नयेत्।
तत्तदङ्गक्रियाकारी सावधानो रहःस्थले॥ १३॥

वेदिकायां वा, कियाशालायां वा, शुद्धे स्थले स्थापियत्वा, तदारभ्य वेरिनर्माणाय यतेरित्निति शिलिपकार्यक्रमश्च वोध्यः । एवं शुभिदने, शुभमुहूर्ने, शुभशकुनिरीक्षणपूर्वकमुत्सववेदिनर्माणाईताम्रादि-लोहजालाहरणमपि कार्यमिति भावः

एवं द्रव्याहरणानन्तरं पञ्चतालपट्तालसप्ततालाष्ट्रतालनव-तालदशतालद्वादशतालादिवरतालप्रभाणको वेरिनर्माणकियाकुशलः शिलालोहकारश्च स्थपती रहःस्थले यविनिशाच्छादिते वनादाहृतं तद्द्रव्यं स्विक्तयाई यथामानं खण्डशः खण्डयेत् । तदनन्तरं तेषु बेरेषु मुखाद्यवयवकल्पनाय लम्बस्त्रं, पार्श्वस्त्रं, तिर्यक्सृत्वञ्च क्रमात्प्रयोज्य तत्र तत्र धातुभी रक्तवर्णे रेखाविन्यासञ्च कृत्वा, मुखवश्चोबाहुनाभ्यूरुजङ्कापादादिस्वरूपस्फूर्तये बहुविधेष्टंकविशेषे- तश्रणैर्वर्धनैयोंगैर्द्रव्ययोग्यस्वरूपकम् ।
अङ्गसीष्ठवसंयुक्तं वेरं सर्वश्रभप्रदम् ॥ १४ ॥
कुर्याद्वादश्वतालेन वीरदेवप्रकल्पनम् ।
दश्वतालेन मानेन सीम्यदेवप्रकल्पनम् ॥ १५ ॥
नवाष्टसप्तपट्वालैरन्यान्देवानप्रकल्पयेत् ।
यथाविभवतस्सर्वदेवानां कल्पनं मतम् ॥ १६ ॥
पुरयोग्यं हम्ययोग्यं गृहयोग्यं प्रकल्पयेत् ।

स्तक्षयित्वा तेषामङ्गानां सौष्ठवञ्च क्रमान संपाद्य, मुखमण्डल-हस्ताद्यवयवेषु यथाकमं रेखादिकञ्च विन्यसेत् ॥

एवं मूळवेरिनमीणकायीयोनुक्तिरेशस्पी नितरां सावधानस्तत्तद्देवतामूर्यनुगुणं बेरप्रमाणमीन्नत्यादिकञ्च तत्रारोपयेत ।
यथा न्नाह्मणगृहपूज्ञिहेदेववेरं पञ्चतालप्रमाणेन वा षट्तालप्रमाणेन
वा कारयेत । एवं क्षत्रियप्रासादपूज्ञिहेवेराणि सप्ततालप्रमाणयुतानि वाऽष्टतालप्रमाणयुतानि वा प्रकल्पयेत । किञ्च प्रामकृतदेवालयस्थापनीयदेववेराणि तु नवतालप्रमाणयुतानि निर्मापयेत् ।
नगरनिर्मितमहाप्रमाणयुतदेवालयस्थापनाहेदेववेराणि सर्वाणि दशतालप्रमाणयुतानि वा हादशवालप्रमाणयुतानि वा स्थापयेत ॥

तत्र तु को ऽपि नियमः । यथा - वीरभद्ररघुनाथकार्तिकेय-प्रमुखानां वीररसप्रधानदेवानां बेराणि द्वादशतालप्रमाणसहितानि तद्भेरस्थापनं मोक्षेश्वर्यारोग्यसुखप्रद्य ॥ १७ ॥
तस्मात्तत्कलपये चिछल्यी दोषदीनं गुणान्त्रितम् ।
करण्डमकुटोपेतं श्चीर्पकैएपि बेष्टकम् ॥ १८ ॥
किरीटैश्व जटाजालैर्यथारूपं प्रकलपयेत् ।

चारयुत्रनपीठकरुननसहिनानि प्रक्रहायेन । एरं झान्ति-रसभिक्तिरसवर्षकानामन्येषां सत्वप्रधानानां पशुपतिगौरीकान्त-नारायणनाधवगोविन्दरङ्गनाथप्रमुखानां देवे। समानां बेराणि दशताल्लमानक्रनानि स्थापयेदित्यर्थः । एवं निर्मितमूलवेरताल-संख्याप्रमाणानुगुणमेव तद्देवीवेराणास्त्र तद्देश्वया किश्चिन्न्यून-प्रमाणं युक्तम ॥

किञ्चाबोक्ततालप्रमाणसंख्याक्रमस्तु मूरुवेरेपृत्सववेरेषु च योजनीय इति भावः। परन्तु तत्र शिलादिकरूपनीयमूलवेर-तालप्रमाणानुगुणाङ्गुलपरिकरूपनन्त्वन्यदेव । ताम्रादिलोहकृतो-त्सववेरतालप्रमाणानुगुणांगुलमानयोजनन्त्वन्यदेविति । अयन्तु विभागप्रमाणक्रमोऽवद्यं शिरियभिरादे द्वेष इत्यर्थः॥

यथाविभवं प्रामदेवालयाहँ, नगरदेवालयाहँ, प्रासा-दाईख बेरानिर्माणं कर्तुमुशुक्तादेशस्पा केषाख्रिदेवबेराणां मौलि-भागे मकुटयोजनमन्येषां बेराणां मौलितले शीर्षकयोजनं, बीर-सत्वबेराणां मौलितले किरीटयोजनं अन्येषां मौलितले जटा- ललाट भ्रेनेत्रनासाधरगण्ड स्थलानि च ॥ १९ ॥
कणेकण्ठ भ्रजानालवश्लोनाभिस्थलानि च ।
जङ्कोरुपाद स्थानानि स्थानान्य न्यानि चाङ्कके ॥ २० ॥
तद्रेखाजाल युक्तानि तत्प्रमाण युतानि च ।
तालप्रमाणोध्यमानक मात्सर्वे प्रकल्पयेत् ॥ २१ ॥
नानाभरण संयुक्तमन्तर्वास समुज्ज्यलम् ।
द्विहस्तं वा चतुई स्तं पर्करन्त्व ष्टहस्तक म् ॥ २२ ॥
कल्पये हाद शकरं नानायुधसमन्वितम् ।
नानामुद्रासमायुक्तकरं वा संप्रकल्पयेत् ॥ २३ ॥
अथाञ्जलिपुटोपेतं भक्तरूपं सपीठकम् ।
यज्ञ स्त्रसमायुक्तं कण्ठतन्तु समुज्ज्वलम् ॥ २४ ॥

योजनक्क कमात्परिकल्पयेत् । एवं तत्तद्देवाहीयुधयोजनं द्विहस्त-चतुर्हस्तषड्ढस्ताष्टहस्तद्वादशहस्तकचतुर्विशतिहस्तकादिनिर्माणं च यथाकमं कारयेत् ॥

किन्न बेरिनमीणिकियाकुशलिशिशरणी सर्वेषामि तेषां देवबेराणां देवीबेराणाञ्च युक्तयाऽऽभरणानि रेखारूपाणि समु-चितानि वक्षीमुखद्दस्ताद्यवयवेषु योजियत्वा पुंबेराणां भुजतले यज्ञसूत्रलम्बनं स्तिबेराणां कण्ठनाले नित्यमाङ्गस्यसूत्रलम्बनन्न पूर्ववद्रेखाकारं प्रकल्पयेत्। अपि च केषािक्चदेवानां दक्षिण- आधारासनसंयुक्तं प्रसन्नमुखमण्डलम् । आसीनं वा शयानं वा तिष्ठन्तं वा यथाक्रमम् ॥२५॥ तत्तद्वाहयुतं वापि लोहबेर काचन्मतम् । कारियत्वा यथाशोभं समुहूर्ते सुलमके ॥२६॥ नयनोन्मीलनं कुर्याद्भद्वार्यो दीक्षितोऽपि वा ।

इस्तेऽभयमुद्रामन्येषां तत्त्रमुद्राञ्च यथाक्रनं योजियत्वेनेषां वेराणां कल्पनं तत्तत्स्थलाई प्रतिष्ठाकारिणो वाञ्लाई ख्च कारयेत । किञ्च यथाशास्त्रक्रमं शयानमासीनं तिष्ठन्तं वा किचित्तत्तद्वाहनोपिर विविधासनस्थितं चा प्रकल्पयेदिति च क्रमः । एवमेतेषां पुंबेरायुध-योजनकमः स्विधेरायुधयोजनकमश्च मूर्तिध्यानारूयशिल्पग्रन्थे विस्तरशः प्रतिपादिते। द्रष्टन्यः । प्रनथविस्तरभयानेह लिख्यत इत्यलम् ॥

तस्मात्तत्रोक्तप्रकारेण शङ्कचक्रगदाखङ्ग ग्रूळाचनेकायुधजालेरभयादिनानामुद्रणेश्च भासुरहस्तानामेतेषां देवविंबानां, देवीविम्वानां, भक्तविम्बानामन्येषां नवप्रहदिकपालादिदेविबम्बानां,
नारद्वयासशुकपराशरादिमद्दिविबम्बानामीश्वरांशेन मानवतनुमाश्रित्य लोकेऽवतीणीनां स्वगुरूणाख्च साकल्येन वेरिनिमीणानन्तरं
पूर्वोक्तरीत्या तेषां संततिनवासाय कल्पितानां वेदिकानामुपरि
तानि बेराणि स्थापियत्वा, शुभे मुद्देते नद्ति वाद्यजाले, स्थपितबरिश्चरिं, भट्टारको दीक्षितो वा तेषां बेराणां नयनोन्भी कनकर्म
कारयेत्॥

# नानादानानि विप्रेभ्यो वेदज्ञेभ्यो विशेषतः। पुरवीथीप्रवेशश्च सर्वक्षेमकरो भवेत्।। २७॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे सक्छवेरछश्रणकथनं नाम पकोनाशीतितमोऽध्याय ॥

नयनोन्मीलनं नाम बेराणां समदृष्टिविन्यासकरणम्।
तदानीमेव तेषु वेरेषु तत्तद्देवनासान्निध्यमुत्पयत इति वैदिकः
शिल्पसंप्रदायक्रमः। एवं तादृशनयनोन्मीलनसमये शिल्पिनां,
दीक्षितानां, भट्टारकाणां, विशेषेण वेद्विद्धं ब्राह्मणोत्तमानां
पूजनं गोभूकन्यकादिनानादानानि च कारयेत्। अधार्ममन्दिने सायं
वा रात्रौ पूर्वयामिके वा तानि वेराणि शिविकान्दोलिकारधादिवाद्दनमारोप्य, प्रामयीथीनगरवीधीप्रदक्षिणमार्गेणोत्सवादिकं
क्रमात कारयेदिति च संप्रदायः। एक्मत्र संक्षेपेण सकलविधवेरलक्षणक्रमः कथितो वोध्यः॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणशेषिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां सकलविधवेरलक्षणकथनं नामः पकोनाद्यातितमोऽध्यायः॥



### अथ शिवबेराणां भेदक्रमकथनं नाम अशीतितमोऽध्यायः ॥

कैलासाधिपतिश्वम्भुलीकानुग्रहकाम्यया ।
भक्तैस्संप्रार्थितः पूर्वं वनमध्ये नदीतटे ॥ १ ॥
भूधरस्य तटे मीली वृक्षमूले शुभस्थले ।
स्वां मूर्तिं देवदेवेशो दिव्यां प्रादर्शयच्छुभाम् ॥ २ ॥
मानवा तनुमाश्रित्य किचिछिङ्गीमनेकथा ।
भूलोके देवदेवस्य तस्य वैभवम्रत्तमम् ॥ ३ ॥
श्रात्वा हर्षेण मुनयः प्रणेमुश्र सहस्रशः ।
देवाश्र मुदिता आसन्त्राह्मणा वेदपारगाः ॥ ४ ॥
अभिषेकैः पूजनैश्र नैवेधैर्विविधेरिष ।

#### ॥ अज्ञीतितमोऽध्यायः॥

अथासिन्नशीतितमेऽध्याये सकलविधशिववेराणां मेदलक्षणक्रममुपपादयति — कैलामाधिपतिरित्यादिना । पूर्वं =
कृतयुगत्रेतायुगद्वापरयुगाख्येषु कालेषु, कैलासाधिपतिः = उमानाथः
तत्तत्कालोदितमक्त्रेष्ठेः संप्रार्थितस्सन्निहलोकस्थितान्मानवानसर्वानप्यनुगृहीतुं नदीवनमहीधरादिस्थानेषु वल्मीकलिङ्गाच्योतिर्लिङ्गाधनेकविधदेवशरीरेण, कचिन्मानवशरीरेण चाविरासीत् । सदादि
सुकृतशालिनो ब्राह्मणक्षत्रियवैद्यादयस्तदीयमूर्नीदिंग्याः प्रणिपत्य

8. 8. 97

सत्कृत्य च महादेवं प्रापुश्च परमां मुदम् ॥ ५ ॥
तत्प्रसादवशात्सर्वं जगत्त्थावरजङ्गमम् ।
निराबाधश्च निष्पीढं परमानन्दभागभूत् ॥ ६ ॥
तस्मात्ताद्दिच्यमूर्तास्तु स्थापये छक्षणान्वितः ।
नटेशवेरं कैरातं चन्द्रशेखरमेव वा ॥ ७ ॥
मृत्युद्धयं पशुपति चण्डेशं गजमर्दनम् ।
जटाधरमुमाकान्तं सोमास्कन्दश्च भैरवम् ॥ ८ ॥
दक्षिणामूर्तिवेरं वा कैलासाधिपति शुभम् ।

अभिषकार्चननैवेद्योत्सवादिभिरानर्चुः। तस्य तु देवदेवस्य प्रमादा-दिख्छं जगदिदं, परमानन्दवशगमभूदित्यादिकः स्पष्टार्थः। तस्मात्तस्य परमेश्वरस्य वेरिनर्माणं पूर्वोक्तरीत्याऽवद्यं स्थापनीय-मित्युक्तं भवति॥

तथा च प्रामनगरादिवास्तुस्थलेषु देवालयनिर्माणकारियता वा देववेरप्रतिष्ठापियता वा स्वस्ववाञ्छानुगुणं तत्तत्क्षेत्रमाहात्म्य-प्रतिपादितपरमेश्वरमृत्येवतारानुगुणं १. नटेशवेरिनिर्माणं वा २. चन्द्रशेखरवेरिनिर्माणं वा ३. किरातवेरिनिर्माणं वा ४. मृत्युञ्जयवेरिनिर्माणं वा ५. पशुपतिदेववेरिनिर्माणं वा ६. गजासुरमंहारवेरिनिर्माणं वा ७. जटाधारिवेरिनिर्माणं वा

## ष्ट्रपारूढं हरिहरं लिङ्गरूपमनेकथा ॥९॥ त्रिपुरान्तकरूपं वा क्षेत्रनाथमनेकथा।

शिववरं वा १०. भैरववरितमीणं वा ११. दक्षिणामूर्तिवेर-तिमीणं वा १२. कैलासनाथबेरितमीणं वा १३. वृषवाहन-देववेरितमीणं वा १४. हर्यधेरेवभागरेवबेरितमीणं वा १५. त्रिपुरान्तकरेववेरितमीणं वा १६. तत्तत्क्षेत्रनाथबेर-तिमीणं वा पूर्वोक्तरीत्या नवतालदशतालद्वादशतालप्रमाणयुतं यथाक्रमं यथाविभवं प्रकल्पयेत् ॥

किन्न कचिच्छिवालयेषु पूर्वोक्तगर्भगृहमध्यवेदिकास्थाने
१. वल्मीकनाथिलङ्गवेरिनर्माणं या २. ज्योतिर्लिङ्गवेरिनर्माणं
वा ३. पृथिवीलिङ्गवेरिनर्माणं वा ४. अब्लिङ्गवेरिनर्माणं वा
५. तेजोलिङ्गवेरिनर्माणं वा ६. वायुलिङ्गवेरिनर्माणं वा
७. आकाशिलङ्गवेरिनर्माणं वा ८. देवलिङ्गवेरिनर्माणं वा
९. ब्रह्मलिङ्गवेरिनर्माणं वा १०. महर्षिलिङ्गवेरिनर्माणं वा
शिलाभिर्यथाक्रमं निर्मापयित्वा स्थापयेदिति च शिल्पसमयः॥

एवमत्रोक्तरीत्या स्थापनीयानां लिङ्गानां बेराणां च, प्रकारान्तरेण प्रन्थान्तरप्रमाणवचनानुसारेण च कल्पनीयानां शिवलिङ्गवेराणाञ्च तत्र तत्राविभावकारणमाहिमादिकन्तु विस्तरशो ब्रह्माण्डपुराणस्कन्दपुराणादिषु प्रतिपादितं तत्र द्रष्टन्यमिति | कार्तिकेयं गणाध्यक्षं तत्तद्वाहसमन्वितम् ॥ १०॥ श्लपाशसृणीकुन्तमुसलाद्यायुघोज्ज्वलम् ।

तद्देव्यालिङ्किततनुं कल्पयेच्छिल्पवित्तमः ॥ ११ ॥ मूलोत्सवक्रमाद्धेरानिर्माणं यत्र संयुतम् ।

किञ्चानेकविधानां शिवमृर्तिवेराणामेतेषां लिङ्कवेराणां चायुधमेद्-निर्माणरीत्यादिकन्तु मानसारम्।तंध्यानादि।शेलपशास्त्रप्रथषु प्रतिपादितं बोध्यम् । विस्तरभयान्नात्न लिख्यत इति ॥

किञ्चेवंप्रकारेण शिववरकरपनन्तु कचित्तःकुटुम्बवेरसंयुक्तं कार्यमिति । यथा --- गौरीदेव्याम्समीपे वा परमिश्ववस्य समीपे वा कार्तिकेयसुब्रह्मण्यवरिनर्माणं सदेवीकं स्थापयेन् । एवंरीत्या स्थलान्तरे वासभागे पुरतस्थले वा गणपतिवेरं विविधक्तपं, स्थानान्तरे निन्ददेवकरूपनं च राज्ञः प्रतिष्ठाकारिणस्सर्वेषामिष जनानामायुरारोग्येश्वर्यादिश्रेयःप्रदमिति च भावः ॥

किन्न सर्वेषामत्रोक्तानां शिववेराणां कल्पने मूळवेरं ळिङ्ग-वरं च पूर्वोक्तरीत्या गर्भगृहमध्यस्थितदेववेदिकायां स्थापियत्वा तदुत्सववेरमन्यत्र प्रथमप्राकारमण्डपमध्यस्थाने वा द्वितीयप्राकार-कल्पितभद्रमण्डपादिस्थानेषु वा स्थापयेदिति शैवागमोपदेशक्रमः। अयन्तु संप्रदायो विष्णवायतने नोपपद्यते । कुतः १ यस्मिन्स्थेले मूळवेरनिर्माणं राजते तस्मिन्नेव स्थेले उत्सववेरं स्थापनीयमिति

### भक्तांश्र देवदेवस्य कल्पयेत्साञ्जलीनिप ॥ १२ ॥

### इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तु आस्त्रे जिववेराणां भेद्रलक्षणकतकथनं नाम अर्शातिनमेऽध्यायः॥

वचनवलात् । किञ्च सर्वत्र शिवमन्दिरे वा विष्णुमन्दिरे बा मूलवेरमूललिङ्गादिस्थापनं विनोदसववेरम्थापनन्तु सद्भिरशास्त्र-कारैश्च नाङ्गीकृतमिति संप्रदायः । स्पष्टमन्यत् ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविर्याचतायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां शिववेशाणां भेदलक्षणक्रमकथनं नाम अद्गीतितमोऽध्यायः॥



### अथ विष्णुवेराणां भेदक्रमकथनं नाम एकाद्गीतितमोऽध्यायः ॥

वैकुण्ठलोकाधिपतिलोंकरक्षणतत्परः । श्रीमान्त्रिष्णुरचिन्त्यातमा योगिभाव्योऽतिरञ्जनः ॥ बहुधाऽऽविरभूद्भूगै पूर्वे मायातनुः प्रभुः । तस्मात्तद्वेरिनर्माणं स्थापनं पूजनं शुभम् ॥ २ ॥ मत्स्वक्क्षमीदिरूपं वा वैकुण्ठभवनाधिपम् ।

#### ॥ एकार्जातितमाऽध्यायः॥

अथास्मिन्नेकाशीतितमेऽध्याये सकलविधविष्णुवेराणां लक्षणभेदक्रममुपपादयति — वृकुण्ठलोकाधिपतिरित्यादिना । भक्तरक्षणाय विविधक्षपेणावतीर्णस्य भगवतो नारायणस्याह्णाय तद्वेरं वहुविधं प्रकर्गयेत् । हेयगुणरहितः सकलकल्याणगुणैकतानी योगिभिरप्यभेयस्वक्षपो लक्ष्मीवस्त्रभो वेरेष्वावाहितस्समर्चितो यदि तेषां सकलैश्वर्यप्राप्तिरित्यादिफलादिकन्तु विष्णुपुराणसात्वत-संहितामरीचिपटलपाश्चरात्रैवस्नानसादिग्रन्थे।त्तमेषु बहुधा प्रपक्कितो द्रष्टन्यः ॥

तस्मात्तादिदं विष्णुवेरं पूर्वोक्तसद्द्रव्यवर्गै: १. मत्स्थदेव-बेरानिर्माणं वा २. कूर्मदेववेरिनर्माणं वा ३. वराहरूपवेरिनर्माणं वा ४.नरसिक्करपवेरिनर्माणं वा ५.वामनरूपवेरिनर्माणं वा ६.भार्गव- नारायणं केशवं वा गोविन्दं माधवं तथा ॥ ३ ॥ लक्ष्मीकान्तं मधुरिषुं तत्वप्रदमथापि वा । प्रसन्नं श्रीधरं वापि हषीकेशं परं पतिम् ॥ ४ ॥ पद्मनामं क्षेत्रनाथं दामोदरमथापि वा । वरदाभयहस्तं वा शार्ज्जहस्तमथापि वा ॥ ६ ॥ पञ्चायुधकरं वापि शेपशायिन नेव वा । भक्कप्रियं भीतिहरं नानारूपं प्रकल्पयेत् ॥ ६ ॥

रामरूपिवेरिनर्माणं वा ७. दाशरिथरामरूपिवेरिनर्माणं वा ८. बल्धमद्ररामरूपिवेरिनर्माणं वा ९. वासुदेवबरिनर्माणं वा १०. कल्किदेवबेरिनर्माणं वा ११. केशवरूपिवेरिनर्माणं वा १२. नारायणरूपिवेरिनर्माणं वा १३. माधवबेरिनर्माणं वा १४ गोविन्दरूपिवेरिनर्माणं वा १३. माधवबेरिनर्माणं वा १४ गोविन्दरूपिवेरिनर्माणं वा १५. लक्ष्मीकान्तरूपिवेरिनर्माणं वा १६. मधुसूदनरूपिवेरिनर्माणं वा १७. तत्त्रवेपिदेशव्यप्रदेववेरं वा १८. प्रसन्नदेवबेरिनर्माणं वा १९. श्रीवररूपिवेरिनिर्माणं वा २०. हवीकनाथवेरिनर्माणं वा २१. पद्मनामवेरिनर्माणं वा वरद्मसुद्रान्वितवेरिनर्माणं वाऽभयसुद्रान्वितवेरिनर्माणं वा वरद्मसुद्रान्वितवेरिनर्माणं वाऽभयसुद्रान्वितवेरिनर्माणं वा शार्क्कपाणि-वेरिनर्माणं वा पञ्चायुवधारिवेरिनर्माणं वा शेषशायिरूपवेरिनर्माणं वा मक्तवत्सल्यूपवेरिनर्माणं वा भयहरूपवेरिनर्माणं वा यथाकमं

### देवीगणसमोपेतमलङ्कारासनस्थितम् ।

दोषहीनं गुणोपेतं प्रमाणविच्छिल्पी प्रकल्पयेदिति शास्त्रकारोपदेश-लक्षणवाक्यार्थः ॥

किञ्चेतेषु बरेषु मत्स्यकूर्भवराहवामनभागवरामवळ-भद्राख्यानां देवानां वेराणि प्रामनगरादिदेवाळ्येषु गर्भगृहमध्य-स्थापितवेदिकायां न मुख्यदेवतात्वेन स्थाप्यानि । परन्तु तत्र स्थाने नारायणकेशवादिवेरं मुख्यदेवतासान्निध्यवतस्थापियत्वा एताहशमत्स्यकूर्मादिवेराणि प्रथमप्राकारमण्डपेषु वा द्वितीयप्राकार-मण्डपेषु वा पृथकस्थापियत्वा पूजयेयुरिति नवीनाः ॥

केचित्त दशावतारवेराणि सर्वाण्यप्येकत्र स्थापियत्वा पूजयेयुः; नैतेषां ब्रह्मोत्सवादिकं कार्यमिति च वद्नित । अन्ये तु दाशरिथरामवासुदेववेरकल्पनं विनाऽन्येषाभेवात्र स्थापनम् । श्रीरामश्रीकृष्णवेरयोस्तु पूर्वोक्तगर्भगृहमध्यवेदिकायां स्थापनं युक्तम् । किञ्चितयोः पक्षोत्सवमासोत्सववाधिकोत्सवादिरिप युज्यत इति । एवं श्रीधरमाधवपद्मनाभादिशुद्धसत्वप्रधानानां शान्तस्वरूपाणां देववेराणां स्थापनविषयेऽपीति क्रमः । किञ्च सर्वत्र शिवमन्दिरेषु या विष्णुमन्दिरेषु स्थापितानां प्रधानदेव- वेराणामेव वार्षिकोत्सवादिकं विभवानुसारि कल्पनीयमित्यादिको विषयः पूजाकमश्च श्रीवागमपाश्चशात्रागमवैद्यानसागमादिषु दृष्टन्य इति ॥

# क्षेत्रदेवेष्ठेनीन्द्रैवि संयुतं शान्तरूपकम् ॥ ७॥ इति विश्वकर्भप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे विष्णुवेराणां भेदलक्षणक्रमकथनं नाम पकाशीतितमे।ऽध्यायः॥

तस्मादेशं स्थापनीयानि विष्णुवेराणि किचिह्नक्ष्मीदेवीभूदेवीप्रमुखादिदिव्यमहिषीसंयुक्तानि तत्तत्क्षेत्रनाथवेरमहितानि,
किचित्तत्तत्क्षेत्रवासिमहिषीप्रमुखपुण्यशालिवेरसहितानि च नानालङ्कारमण्डितानि स्थापयेदिति शिल्पसमयः । एवं प्रधानदेववेराणि
विनाऽन्येषां सर्वेषामपि वेराणां निर्माणं हीनतालप्रमाणेनेति
तत्कमश्च शिल्पिमरवधार्यः ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभञ्चारकविर्शाचतायां प्रमाणगीधन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां विष्णुवेराणां भेदलक्षणक्रमकथनं नाम पकाद्गीतितमोऽध्यायः॥



### अथ लक्ष्मीगौर्यादिवेरलक्षणकथनं नाम द्वारीतितमोऽध्यायः ॥

देवालयेषु सर्वेषु देवीनां स्थापनं शुभम् । शक्तीनाश्च सयन्त्राणां पूजनं वेदपारगैः ॥ १ ॥ भट्टारकैर्दीक्षितैर्वा सर्वक्षेमकरं भवेत् । तस्मात्प्रकल्पयेच्छिल्पी देवीनां वेरमुत्तमम् ॥ २ ॥ तपस्यन्तीमपणीं वा गौरीमीश्चेन संयुताम् । नानासुरप्रमिथनीं भक्तरक्षाप्रदान्त् वा ॥ ३ ॥

#### ॥ द्यशीतितमोऽष्यायः॥

अथास्मिन्द्र्यशीतित मेऽध्याये प्रामकृतनगरकृतालयस्थानेषु स्थापनीयानां सर्वासामपि गौरीलक्ष्म्यादिदेवीबेराणां स्थापन-क्रममुपपादयित -- देवालये ध्वित्यादिना । दुष्ट्रप्रहृदुर्व्याध्य-नेकोपद्रविनरासनाय, तहारेण परमसुखप्राप्त्यर्थं चावश्यमेतासां देवीनां वराण्यालयेषु स्थापयेदिति स्थापनप्रयोजनमप्युक्तं भवति । तस्मादनेकयन्त्रवीजाक्षररेखाविन्यासेनोपेतानां तासां देवीनां बेराणां स्थापने किचिद्देवालये परमेश्वरप्राप्त्यर्थं तपस्यन्त्या अन्विकाया वेरं स्थापयेत् । अन्यत्र देवालये परमेश्वरप्राप्तिलाभ-सन्तोषेण प्रमन्त्रमुखमण्डलाया अन्विकाया वेरं स्थापयेत् । क्षित्रक्रसंरक्षणार्थं गजासुरमादिषासुराद्यनेकरिपुनिरासनोयुक्ताया

कार्ली करालीमथवा भैरवीं विविधायुधाम् । तत्तत्क्षेत्राधीश्वरीं वा स्थापयेद्विविधासने ॥ ४ ॥ दुर्गी द्वारान्तिके वापि पुरमध्येऽथवा क्वचित् । ग्रामस्य वा बहिर्देशे ग्रामदेवीं च कल्पयेत् ॥ ५ ॥ रक्षाकरीं वा जननीमालये स्थापयेत्क्वचित् ।

जयशालिन्या गौर्याः बेरं वा तादशासुरवधव्यप्रदेवीबरं वा, तादशासुरकृतदुष्कार्यं प्रति महाकोपवतीसुदायुधां दंष्ट्राकरालवदनां वा देवीं बेररूपिणीं स्थापयेदिति विकल्पः ॥

किश्च कचिद्देवालये भक्तरक्षणार्थमुन्मुखायादशान्तस्वरूपाया देन्या वेरं वा स्थापियत्वा तस्य प्राप्तस्य वा नगरस्य वा दुर्गन्नगरस्य वा राजधान्या रक्षाकारिण्याः काल्याः कराल्याः भैरन्या वा देन्या वेरं प्राप्तमध्ये, नगरमध्ये वा कृतालयस्थानेषु स्थापयेत्। अथवा तिददं पुररक्षकदेवीवेरं पुरद्वारस्य, राजधानीद्वारस्य, दुर्गद्वारस्य च सन्यभागकिष्पते क्षुद्रप्रमाणे देवालये स्थापयेत्। किश्च किचित्तव तत्न शिवमन्दिरेषु काल्पतानां शिववेराणामनुकूल-भेव देवीवेरं नानायुधभासुरकरपल्लवं प्रकल्पयेत्। पुरुषवेराणां पूर्वोक्तानां येन वा प्रकारेण इस्तचतुष्कहस्ताष्टकहस्तदशकहन्त-द्वादशादिकं कल्पनीयमित्युक्तं, तेनैव प्रकारेणात्रापि देवीविम्धनिर्माणे हस्तचतुष्कहस्ताष्टकहस्ताष्टकहस्ताष्टकहर्ताः व कमः।

एवं पद्मां पद्महस्तां ग्रुरमर्दनदेविकाम् ॥ ६ ॥
नारायणीं वा कल्याणीं प्रजारक्षणतत्पराम् ।
सर्वक्षेमंकरीं लक्ष्मीं महिषीं माधवस्य च ॥ ७ ॥
नानायन्त्रसमोपेतां नानालङ्कारमण्डिताम् ।
भद्रपीठस्थितां वापि क्षेत्रपीठस्थितान्तु वा ॥ ८ ॥

किक्च ताद्दशहस्तेषु स्थापनीयडमरुश्त्रघण्टाकमलपाशश्लाद्यायुध-कमन्तु मृर्तिध्यानारूपशिल्पग्रन्थे बोध्य इति च क्रमः। एवं संक्षेपेण सकलावधाविवदेवीयराणां भेदकमः प्रतिपादितो होयः॥

अथ विष्णुदेवीवरभेदकममाह — एवं पद्मामित्यादिना। वैकुण्ठनाथस्य वा तेषु तेषु दिन्यक्षेत्रेष्ववर्ताणस्य भगवतो नाना- रूपिणो देवस्य माधवस्य महिषीं नारायणीं माधवीं कल्याणीं वा वेररूपवर्ती तत्र देववेदिकामध्ये गर्भगृहे स्थापयेत्। किचित् रामस्य सीतादेवीं, वासुदेवस्य रुक्मिणीं सत्याख्न वेररूपवर्ती स्थापयेत्। अपि चान्यत्र देवालये सर्वेषामिप भक्तानां ज्ञानानन्द- दायिनीं हयप्रीवदेवमहिषीं वा लोकजननीं शारदादेवीं वा वेररूपवर्ती स्थापयेत्।।

तस्माच्छित्रदेवीवराणां विष्णुदेवीवराणां सर्वेषां शारदा-देव्यादिवेराणाञ्च स्थापनन्तु प्रायशस्तत्र तत्र भद्रपीठे वा भद्रासन वा सिद्धासने वा पूर्वोक्तित्रेकोणाद्यासनफलकासु वा स्थापये न्नाथपार्श्वे वा पृथग्वा मण्डपान्तरे । अथवा तामिमां देवीं पृथग्गभगृहे क्वचित् ॥ ९ ॥ स्थापयेत्प्राङ्गुखां प्रायिक्शिल्पी शिल्पविदां वरः । तत्तदेवीं लक्षणाढ्यां भक्तानां मङ्गलप्रदाम् ॥ १० ॥ शारदां लोकजननीं पृथग्वा संप्रकल्पयेत् । क्वचित्तु देवगन्धर्वसुन्दरीगणसंविताम् ॥ ११ ॥

क्षेत्राधिनाथासनेषु वा युक्तं सर्वक्षेमकरिमित भावः। एवं स्थापितानां देवीविम्बानां अन्तिकस्थले पञ्चतालषट्नालसप्ततालाष्ट-तालादिप्रमाणेस्तासां देवीनां परिचर्यासक्तानां देवगन्धवंकिन्नरादि-दिव्यसुन्दरीणां वेरादिकं च पृथक् स्थापनीयमिति प्राचामाश्चयः। एवं कल्पनन्तु चित्रकार्ये परं युज्यते; न वेरकर्मणीति नवीनाः। किञ्च देवालये कचिद्रुन्यत्यनसूयालोपासुद्रादिमहर्षिपन्नाः वेरस्थापनपूजनादिकमपि श्रेयस इति साधवः। अत्र तु विषये औदासीन्यं भजन्त्यागमवेत्तारः॥

तस्मादेतेषु देवी बेरेषु विष्णुदेवी बेरं प्रधाननाथस्य पार्श्वे स्थापियत्वा स्थलान्तरे पृथक्किल्पिते क्षुद्रप्रमाणालयगर्भगेहे पुनरप्येत-द्वेरस्थापनं कार्यम् । एवं क्रमस्तु लक्ष्मीभूमी नीलागोदासीता-रुक्मिणीदेवीप्रभृतीनां तत्तत्क्षेत्रनाथदेवी नां वेरिनर्माणाविषयक इति भावः । किञ्चायन्तु क्रमिश्रवदेवी बेरेषु नोपपदात इति ॥

प्रदक्षिणस्वलोषेतं विद्वारगृहमण्डणम्। विमानशिखरोषेतं नानालङ्कारमण्डितम् । डोलामण्डपसंयुक्तं पृथग्गेहं प्रकल्पयेत् ॥ १२ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे लक्ष्मीगीर्यादिवेरलक्षणकथनं नाम द्यारातितमोऽध्यायः॥

सर्वथा सर्वत्र देवीवराणां पृथक्थापनविषये श्चुद्रप्रमाण-युतमपि तदेवीवरालयं कचिड्डोलामण्डपपुरीमण्डपविहारशाला-मण्डपप्रदक्षिणमार्गाचुपतं सशिखरविमानं प्रकल्पयेदित्युपदेशः शास्त्रकारकृतः स्वीकार्य इति ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभट्टारकविरचितायां श्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां छक्ष्मीगौर्यादिवेरस्रक्षणकथनं नाम द्यशीतितमोऽध्यायः॥



### अथ भक्तबेरस्थापनक्रमकथनं नाम त्र्यशीतितमोऽध्यायः॥

भक्तवेरस्थापनश्च ग्रुभदं परिकीर्तितम् । देवालयेषु सर्वेषु भक्तानां भक्तिवर्धकम् ॥ १ ॥ वेदिकाधिष्ठितं वापि पृथङ्गण्डपसंयुतम् । पृथक्शालासमोपतं भक्तानां स्थापनं ग्रुभम् ॥ २ ॥ गरुडं नन्दिकेशं वा योगिनं वा म्रुनीन्द्रकम् ।

#### ॥ त्र्यशातितमोऽध्यायः ॥

पत्रं सकलविधदेववेरदेवीवेरमुपपाद्यास्मिन त्रवशीतितमेऽध्याये तादृशदेवपादारिवन्दभक्तिभाजां भक्तोत्तमानां लक्षणं निरूपयित—भक्तवरस्थापनश्चत्यादिना । पृत्रोक्तानां सर्वेषामि देवानां देवीनां पादारिवन्दे भक्तिशालिनो ये दिव्यसूरयो गरुडपाव-मानिनिन्दसनकसनन्दनादयो देवा महर्षयश्च पुराणप्रन्थेषु प्रति-पादिताः, देवभक्तानां तेषां बेराणि च देवस्य पुरोभागे कविद्देव्याश्च पुरोभागस्थले स्थापयदिति शास्त्रकारोपदेशक्रमः । तस्मादेतेषां भक्तानां वेरस्थापनस्थलन्तु पूर्वोक्तस्य देवगभगद्दस्यानस्यद्वारस्य पुरोभागे ध्वत्रस्तमस्थानस्य, बलिपीठस्थानस्य चान्तस्थले दिहस्तीक्रत्यवत्यां चतुरश्चेदिकायां वा तद्धं प्रथक्तस्पतस्थलं मण्डपशालाक्ष्रद्वारस्य स्थापयदिति कमो नियदिकः।

दिन्यसूरिगणं वापि पात्रमानिमथापि वा ॥ ३ ॥
मण्डपस्य पुरोभागे प्राकारे वा प्रकल्पयेत् ।
भक्तध्वजाद्यावरणं द्वाराणान्तु न दोपकृत् ॥ ४ ॥
पूर्वमण्डपयुक्तं वा पुष्पमण्डपसंयुतम् ।

तथा च सर्वेत्र देवालयेषु पुरोभागस्थितास्थानमण्डपस्यात्रभाग एव गरुडस्य, नन्दिदेवस्य वास्थानकल्पनमवद्यं कार्यभित्युक्तम्॥

किञ्च देवालये कचित्प्राकारत्रयप्राकारपञ्चकाद्यावृते त एतादृशभक्तानां वराणि द्वितीयप्राकारद्वारारम्भतले वा तृतीय-प्राकारद्वारारम्भवले वा क्षुद्रप्रमाणं शिलापृहं शिलामण्डपं वा निर्मापयित्वा तन्मध्ये स्थापयेदिति स्थलविकरूपः। प्रायशो विष्णुमन्दिरेषु शिवमन्दिरेषु चात्रोक्तरीत्या ध्वजस्तम्भवलिपीठ-सभीपस्थल एव गरुडनन्द्यादिदिव्यभक्तवेरस्थापनं वरम् । कचित्स्थलान्तरे प्राकारान्तरे द्वारसूत्रपुरोभागे स्थापनञ्च निन्दामेवेति स्थलविकलपक्रमं प्रतिपाद्य तथा भक्तवेराणां स्थापनं द्वारमार्गावरणकरं चेत किं कार्यमित्यत आह - द्वाराणां तु न दोषकृदिति । प्रामकृते वा नगरकृते वा देवालये सर्वत्र द्वारस्य पुरोभागे मध्यसूत्रस्थाने बल्लिपीठस्थापनं व्वजस्तम्भस्थापनं गरुडनन्दादिदिन्यभक्तवेरस्थापनं च द्वाराणां न दोषक्कद्भवेत्। परन्तु शुभकरमेवेति समयः॥

तत्स्थानं करपयेच्छिरपी तदायुधतरुं मतम् ॥ ५ ॥
तत्पुरोभागके द्वारभागे वा स्तम्भभित्तिके ।
त्वष्टारं शास्त्रकर्तारं विश्वकर्माणमादिमम् ॥ ६ ॥
निर्मापितारं राजानं दीक्षितं वा पुरोधसम् ।

तस्मादेताहशबिलिगिठध्वजस्मभभक्तमण्डपानां पुरेश्मागे पश्चाद्धागे किचित्षृष्ठभागे च मण्डपान्तरं क्षुद्रप्रमाणयुतं वा स्थापनीयम् । एतच भक्तमण्डपान्तरन्तु पूर्वोक्तदेवभद्रमण्टपसंयुक्तं वा ष्ट्रथग्वा स्थलविभवानुगुणं प्रकल्पयेदित्यर्थः । एवं दिन्य-भक्तानां स्थानस्य पार्श्वादिस्थलकृते मण्डपान्तरे प्रवानदेवस्य देन्या वा आयुधजालादीनि स्थापयित्वा प्रत्यहं कालत्रयेऽपि पूज्येदि-त्युपदेशः ॥

किश्च सर्वत्न देवालये प्रामकते वा नगरकते गर्भगृहस्य पूर्वभागास्थिते पूर्वोक्तास्थानमण्डपे प्रधानस्तृंभान्तिके तत्स्तम्भमिलितं वा प्रथक् वास्तुशास्त्रप्रणेतारं दिव्यं विश्वकर्माणं घनशिलाबेररूपं साञ्जलिबन्धं स्थापयेदिति शास्त्रकारोऽयं स्वस्यापि
बेरस्थापनं देवालये कार्यमित्युक्तवान् । एवं तस्य गर्भगृहस्य
मण्डपस्य वा निर्मातारं भौमं त्वष्टारं, शिल्पाचार्यं, स्थपतीश्वरं
वा तत्पुरोभागे स्तम्भान्तरतले स्थापयेत् । अनेनैव प्रकारेण
स्थलान्तरे स्तम्भान्तरे वा तस्य देवालयस्य निर्माणार्थं धनः

दिण्डिनं खगुरुं वापि वेदशास्त्रार्थकोविदम् ॥ ७ ॥ क्षुद्रपीठसमायुक्तं जपमालालसद्गलम् । लसद्रेष्टनयुक्तं वा पृथक्कल्पनसंयुतम् । बद्धाञ्जलिपुटं भक्तया स्थापयेत्क्षेमसिद्धये ॥ ८ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे भक्तवेरस्थापनक्रमकथनं नाम ज्यशीतितमोऽध्यायः॥

कनकादिप्रदायिनो राज्ञो बेरं तिस्मिन्देवालये देववेदिकायां वा स्थापितदेववेराणामागमकमतः प्रतिष्ठाकारिणे। दीक्षितस्य भट्टा-चार्यस्य पुरोहितस्य च क्रमात्साञ्जलिपुटवेराणि च स्थापयेत् ॥

किञ्च कचित्स्थलान्तरे प्राकारान्तरे मण्डपान्तरे प्रदक्षिणपार्श्वमण्डपान्तरे वा विश्वगुरोग्संप्रदायसिद्धान्तस्थापयितुः परिन्नाजकस्यापि वेरं बद्धाञ्जलिपुटं स्थापयेत् । एवमत्र
स्थापितेषु भक्तवरेषु विश्वकमेबेरस्य मौलितले किरीटस्थापनं,
राज्ञो मौलितले वेष्टनकल्पनं, भट्टाचार्यादीनां मौलितले शेषपटदुक्लपट्टवस्नादिवेष्टनं, कण्ठभागे वक्षोभागे च जपमालिकायोजनं
कार्यम् । अयञ्च क्रमः परिन्नाजकाचार्यविम्बेषु न योजनीयः ।
परन्तु तस्य करकमले एकदण्डं त्रिदण्डं वा संयोज्य काषायवस्नपरिवेष्टनञ्च कार्यभिति क्रमः ॥

## अथ करूपवृक्षादिवाहनलक्षणक्रमकथनं नाम चतुरशीतितमोऽध्यायः॥

### सर्वेषामिप देवानां देवीनाश्च विशेषतः।

किञ्चेतेषां सर्भेषामिष बेराणामनुगुणं पीठादिकं युक्तया शिल्पी कल्पयेदिति च शिल्पसंप्रदायक्रमः । अपि चात्रोक्तस्य परिव्राजकाचार्यस्य विश्वगुरोश्चिशलाचेरस्थापनमुक्तिवाईलोहवेर-स्थापनञ्च करणीयमित्यवीचीनाः ॥

किञ्जैतेषां प्रत्यहं माननादिकं यथाक्रमं भट्टारकवर्धः प्रकल्पयेदिति संक्षेपेण भक्तवेरभेदलक्षणस्थापनादिक्रमः प्रति-पादितो ज्ञेयः॥

इति श्रीमदनन्तक्रष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां भक्तवेरस्थापनक्रमकथनं नाम

# त्र्यशीतितमोऽध्या**यः**॥

### ॥ चतुरशीतितमोऽध्यायः ॥

एतावता प्रबन्धेन नानारूपाणां करूपनीयानां सर्वेषामिप देववेराणां, देवीवेराणां, भक्तगणानाञ्चान्येषां वेराणां निर्माण-क्रममुपदिश्य तेषां वेराणां च उत्सवसमयारोपणाहीणां करूप- अभिषेकैश्व नैवेधैर्या प्रीतिस्संप्रजायते ॥ १ ॥ ततोऽधिका भवेत्प्रीतिः वाहनारोपणाद् ध्रुवम् । तस्मात्तद्विविधं कार्यं शिल्पिभर्मानवेदिभिः । चन्दनैस्सारवृक्षेर्वा लोहपट्टावृतैस्तथा ॥ २ ॥

बृक्षाद्यनेकविधवाहनानां निर्माणक्रमं अस्मिश्चतुरशीतितमेऽध्याये क्रमेण प्रतिपादयति — सर्वेषामपीत्यादिना । तादशवाहन-निर्माणप्रयोजनमादौ व्यनक्ति — अभिषेकैश्चेत्यादिना । श्लीरा-दिभिनीनाविधैरभिषेकैर्मुद्वात्रगृडात्रपायसालद्वयत्रमाषात्रपौल्या -द्यनेकिविधखाद्यलेखचोष्याद्यनेकभक्ष्यादिनैवेद्यापणेख तेषु वेरेषु उत्तमेषु सान्निध्यं कृतवतां हरिहरादिदेवानां या प्रीतिर्मन-रसमुद्धामो जायते तद्धिका श्रीतिस्तेषां देवानां कल्पवक्षगरुड-हनुमदुवृषभिशिविकार्थादिविविधवाहनारोपगेनोद्भवतीति । तस्मात तदर्थं कल्पनीयानि विविधानि वाहनजालानि चन्द्न हुक्षे रुत्तमै-रन्यैश्च सारवृक्षेनिमीपणीयानीति नियमः । कथं सारवृक्षखण्डैरेव वाहननिर्माणिमिति चेन्मानवानां स्कन्धैरसुलभवहनार्थं शोभार्थञ्जेति भाव: । तसाद्रश्रुखण्डेरेव निर्मापणीयेषु विविधन्नमाणेषु कल्पवृक्षादिवाहनेषु कचित्तामाणि, राजतानि, सीवर्णानि पड़िकाकवचादीनि संयोज्यानीति मतिः। कवचादीनीत्यादिपदेन तेषु तेषु बाहेषु मुखाद्यवयवेषु शुक्कपीतादिवर्णजालैः यथाकसं स्रोभासंप्रतिश्व कार्येति विवेकः ॥

तस्कल्पनिहादिष्टं शास्त्रज्ञेर्मुनिपुङ्गवैः । उत्तमः कल्पवृक्षस्तु छायामण्डपमंयुतः ॥ ३ ॥ चतुरश्रं मण्डलं वा दीर्घाकारमथापि वा ।

एवं विविधक्त्पेष्विष सर्वत्र वाहनजालेषु मुखाद्यवयवानां भैलनदाक्योंत्पादनायायःकीलकील्यापट्टिकाकवचादिभिरसंबन्धनीय इति नियमिश्शिल्पवर्गैः क्रियाकारिभिर्वोध्य इति कमः॥

किञ्चैवं करूपनीयेषु वाहनेषु तेषु करूपबृक्षवाहनमेव नितरामुत्तममिति महर्षीणां शास्त्रकाराणाञ्चाशयः । तस्मात्तादश-दिन्यकल्पवृक्षोऽत्र मानवलोके बेरेष्वावाहितानां हरिहरादि-देवानामुत्सवचंक्रमणाय वृक्षखण्डैर्निर्माप्यः। मन्दारादिवृक्ष-पञ्चकशाखान्तः कुसुमफलावलिभिः संपूर्णः हस्तषट्का सुन्नतियुतः करुपवृक्षः करुप्यः । किञ्च तस्य वृक्षस्याधोभागे आधारफल-कायाश्चतुरश्रप्रमाणाया मध्यभागे तस्य बृक्षस्य छायायां तथैव मण्डपो वृक्षखण्डकृतस्तम्भचतुष्कोपेतः अयःकीलवन्धितो निर्मापणीयः । किञ्जैतस्य खलु मण्डपस्य मध्यभागे देवीविम्ब-सहितदेवविम्वानां कचित्तद्भक्तानां च स्थितिरुत्सवादिसमयेषु करुपनीयेति भाव: । एवं ब्रहदाकृतीनामिष्टिकादिभिनिभितानां कल्पवृक्षाणामधोभागे मण्डपमध्यस्थले तद्नुगुणी ऋत्यवैशाल्ययते मूळवरस्थापनमपि कार्यमिति नवीनानां शिल्पिनामाशयः ॥ ३ ॥ किष्कुहस्तप्रमाणेन तस्याधिष्ठानमुच्यते ॥ ४ ॥ चतुस्त्तम्भसमेतं वा स्तम्भाष्टकसमुज्ज्वलम् । वलभीप्रस्तरयुतमण्डपाकारवन्मतम् ॥ ५ ॥ नानाचित्रावलीयुक्तं विमानशिखरान्वितम् । देवपीठसमायुक्तं यथाशोभं प्रकल्पयेत् ॥ ६ ॥

एवं करपबृक्षशाखाया अधोमागे आधारफलकायाश्चोर्ध्वतले करपनीयो मण्डपस्तावश्चतुरश्रप्रमाणयुतो वा मण्डलाकारप्रमाणयुतो वा दीर्घाकृतिवी स्थाप्यः। काचिदस्य मण्डपस्याधोभागे किष्कुद्वयप्रमाणोन्नातिकं दारुमयमधिष्ठानं तुरगईसमयूरशुकाद्यनेकविद्वज्जमचित्रसहितं प्रकरपयेत्। किञ्जैवमस्य करपबृक्षस्य छायायां
यत्राधिष्ठानं कियते, तत्र मण्डपकरपने तस्य मण्डपस्योध्वतले करपबृक्षशाखास्यक्रिखरकलशकरपनं निर्मापणीयमिति शिरूपसमयविदः।।

किञ्चैवंलक्षणोपेतस्यास्य मण्डपस्य स्तम्भचतुष्कं, स्तम्भाष्टकं स्तम्भषोडशकं वा परस्परं मिलितं किचिद्रन्ध्रयुतं वा नानाचित्रोपेतं स्थापयित्वा मण्डपस्य मध्यतले देवासनं च प्रकल्प्य उपिर वलभीप्रस्तरादिकं दृढं योजनीयमिति समयः । एवं संक्षेपेण कल्पवृक्षवाहनस्य शप्राख्यवाहनस्य निर्माणलक्षणमुक्तं बोध्यम् । कल्पवृक्षवाखादिनिर्माणं विना केवलदारुमयमण्डपः शप्र इति नामान्तरस्त्र भजतीति समयः ॥ ६॥

सिद्धाः करालवदनस्सटापटलशोभितः । उत्तिष्ठन्पतमानो वा तथोच्छ्रायितवालिधः ॥ ७ ॥ नागेन्द्रसहितो वापि केवलं वा गृहस्थितः । कल्पनीयो देवयोग्यो मस्तकान्तासनान्वितः ॥ ८ ॥

अथ सिद्धानाहनस्य लक्षणमाह — सिद्धा इत्यादिना। पूर्ववत्सारदारुखण्डैः सिद्धारूपं सममं कल्पनीयम् । की दृश्चले सिद्धार्य यथा वा स्कन्धतलस्थोपरि सटाश्रेणिः, मुखे दृष्ट्रादियोगः, उद्धृतलाङ्गूलादि-स्तथाऽस्य दारुक्चतिसद्धावाहनस्य कल्पनं तुल्यं निर्मापणीयमिति तिन्निर्माणक्रमः। किञ्जेतादृशसिद्धावाहनरूपन्तु उत्थानस्वरूपशालि गजादिरिपुजालं प्रति पतनोद्युक्तरूपं वा वैरिगजेन भीतेन युतं वा किचेद्रहितं वा निर्मापणीयम्।।

किश्चेतस्य सिद्धावाहनस्य प्रष्ठदेशस्य पुरोभागे स्कन्धोपरि
स्कन्धासन्नतले वा देवविम्बस्थापनायासनपीठिका अयःकीलबन्धिता निर्मापणीया । एष्वेवासनपीठिकाफलकादिपुत्सवसमयेषु
पूर्वोक्तदेवविम्बानां स्थापनमिति भावः । एवभुत्तरत्रापि ज्ञेयम् ।
किश्चेवलक्षणोपेतं सिद्धावाहनन्तु शिवस्य विष्णोरन्येषां देवानां वा
आरोहणयोग्यमेव । एवं व्याध्रवाहनं, व्याध्रीवाहनं, सिद्धीवाहनन्त्र
किविच्छवस्य गौर्यादीनां देवीनाद्धारोहणाय प्रकरूपनीयमिति
मितः ॥ ८ ॥

हंसो मयुरवर्षश्च सुमनोहरपक्षकः । शुभनेत्रादिसंयुक्तो सुखस्यदलपत्रकः ॥ ९ ॥ उत्तिष्ठन् वा शयानो वा देवपीठसमन्वितः । पुष्पवन्मण्डलं नानामरीचिपटलान्वितः ॥ १० ॥ तुरङ्गैरान्वितं वापि रहितं वा प्रकल्पयेत् ।

अथ हंसमयूरवाहनयोर्छक्षणमाह -- हंस इत्यादिना।
सप्राणस्य हंसस्य मयूरस्य च शुभगरुगुगर्छ। पिछादिकक्क यथा वा
हदयते तथैवास्यापि वाहनस्य गरुत्यिछादिकं मेरुयित्वा तस्य
मयूरस्य हंसस्य वा आननभागे कमलदलपत्रादिकं वा पन्नगादिकं
वा योजनीयमिति तत्करुपनकमः।।

किञ्चेतादशलक्षणोपेतं हंसवाइनं, मयूरवाहनं वा पूर्व-वदुत्थानस्वरूपं वा, निष्ठद्वोड्ढीनशैलीयुतं वा शयानं वा स्थापनीयम्। अपि चैतादशलक्षणोपेतस्य हंसस्य मयूरस्य च स्कन्धानन्तरतले पूर्ववदेववरपीठादिकञ्च करूप्यमित्यर्थः॥

अथ सूर्यप्रभाचन्द्रप्रभाख्यये।वाह्नयोर्छक्षणमाह — पुष्प-विदित्यादिना । 'एक्रयोक्तया पुष्पवन्तौ दिवाकरनिशाकरौं' इति निघण्टुकारवचनेनास पुष्पवत्पद्प्रयोगस्तावत्सूर्यप्रभावाहनचन्द्र-प्रभावाहनद्योतक इति साधवः ॥

इदन्तु सूर्यप्रभाषाहनं चन्द्रप्रभाषाहनका तिष्ठश्वकाकारं

निषण्णमण्डले मध्ये देवपीठप्रकल्पनम् ॥ ११ ॥

गरुडः पक्षयुगलस्तिष्ठत्रासीनरूपकः ।

भुजङ्गभूषः पृथुलकायः कार्यो मनोहरः ॥ १२ ॥

करुपनीयम् । तत्र सूर्यप्रभायास्तिष्ठ काकारायाः पुरोभागे तचकाकारप्रभाया अधिष्ठानं हस्तद्वयोत्रतिकं प्रकरुपयित्वा तेनाधिष्ठानेन संयुतं श्चद्रप्रमाणं सप्ततुरगवाहनं योजनं कार्यम् । 'सप्त युद्धान्ति रथमेकचक्रम्' इति वेदवाक्यवलात्तस्य सूर्यप्रभावाहनस्य वाहकतुरगावालि श्चद्रप्रमाणं स्थापयेदिति शिल्पसमयः ॥

किञ्चास्य सूर्यप्रभावाहनस्य मण्डलाकारस्य नेमिपट्टिकाभागे
सूर्यरिशेमतुल्या रेखाकारा रश्मयः कल्प्याः। एवं चन्द्रप्रभावाहनस्यापि नेमिपट्टिकाभागे वोडशकलाखरूपकल्पनं कार्यमिति
च कमबोधः । तस्मादेतादृशलक्षणोपेतस्य सूर्यप्रभावाहनस्य,
चन्द्रप्रभावाहनस्य च मण्डलमध्यभागे देववेरस्थापनस्थानं सायःकीलवन्वं निर्मापयेत् ॥ ११ ॥

अथ गरुडवाह्नस्य लक्षणमाह — गरुड इति । पक्ष-युगलोपेतः फणिभूषामण्डितः प्रथुलशरीरा वैनतेयवाहनकरूप उत्तिष्ठन्वा उद्दीनकार्योगुक्तरूप आसीनो वा प्रकरूपनीयः । अत्र गरुडवाहननिर्माणविषये हनुमद्वाहननिर्माणविषये च प्रकारद्वय- नागः फणावित्युतो मण्डलायितकायकः । फणातपत्रच्छायायां देवपीठं प्रकल्पयेत् ॥ १३ ॥ पावमानिर्दाशरथिपादपङ्कजधृङ्मातः ।

करुपनमुशन्ति शिरुपविदः। यथा — किरीटमकुटोपेतो मनुष्यकायः यज्ञोपवीतभामुरपृथुलवक्षस्थलः स्कन्वभागस्थापितदेवबेरस्य पादाम्बुजधारणोद्युक्तोद्भतहस्तयुगलो गरुडवाहनकरुपो निमाप्य इति । अयमेकः प्रकारः ॥

प्रकारान्तरेण यथा — पश्चिजातिषु यथा वा वैनतेयः शकुन्तरूपी दृश्यते तथैव शकुन्तरूपेणोपेतो वैनतेयवाहनकरुपः करुपनीय इति । अत्र प्रथमप्रकारेण करूपनं नवीनमतानुसारि; द्वितीयप्रकारेण करूपनं प्राचीनमतानुसारीति क्रमो बोध्यः। पाण्ड्यचोलादिषु देशेषु सर्वेषु यथाक्रमं खखदेशीयनिर्माणक्रमः स्वीकार्य इति ॥ १२ ॥

अथ शेषवाहनलक्षणमाह — नाग इति । मण्डलीकृतस्वदीर्घकायः सप्तिभिन्नी नवभिन्नैकादशभिः फणाभिरसंयुत्तदशेषबाहनकरूपः करणीयः । तत्र तस्य शेषस्य विस्तृतफणायाद्रळत्राकाराया अधोभागे तादृशमण्डलीकृतकायस्योध्वेतल एव देवबेरस्थापनासनं स्थाप्यमिति शिरूपसमयः ॥ १३॥

अथ हनूमद्वाहननिर्माणक्रममाह — पावमानिरिति ।

नन्दी **च** भगवान्गौरीकान्तपादाब्जधारकः ॥ १४ ॥ मृषकश्च गणाध्यक्षधारकश्चोर्ध्वपत्रकः । याली गजगणाकर्षव्यग्रतुण्डो बलान्वितः ॥ १५ ॥

पूर्वेवदत्रापि हनूमद्वाहनिर्माणे हनुमतरशरीरं मानुषाकारं मुखभागे केवलं हनूमिबह्वोपेतं कटीतटपृष्ठभागे पृथुलवालिधयुतं स्वस्कन्धभागे स्थितदेववेरस्य पादाम्बुजधारणोद्युक्तोद्धृतहस्तयुगलं प्रकल्पयेत्। अनेनेव प्रकारण नन्दिवाहनमपि नन्दिदेवस्वरूपयुतं वा स्वस्वेच्छाधीनं स्थापयेत्। वैनतेयपावमानि-नन्दिवाहनानां देवकायकल्पने मनुष्यकायकल्पने च यञ्जोपवीत-प्रमुखभूषावलीकल्पनमवद्यं करणीयमिति विवेकः॥ १४॥

अथ मृषकवाहलक्षणमाह — मृषक इति । भगवती गणनायकस्य बेराबाहितदिन्यशक्तेर्वाहनन्तु मृषकः। तस्य वाहनस्य स्वरूपन्तु यथा वा लोके जीविनो मृषकस्य शरीरं दृश्यते तथैव वाहनकल्पनेऽपि करचरणलाङ्गूलाद्यवयवनिभीणं कार्यमिति। तस्मात्तस्य मृषकवाहनस्य स्कन्धतले गणनाथवेरस्थापनपीठयोजनं शिलिपभिर्देढं कार्यदिति मर्यादाकमः॥

अथ यालीवाहनलक्षणमाह—यालीति। सर्वत्र लोके ऽरण्य-तलवासिषु गजतुरगादिषु सिद्धा एव वलीयान् । अत एव तस्य सृगेन्द्र इति नाम प्रसिद्धम । तस्मात्तादशसिद्धादप्यधिक बलाल्यो स्थूलकायश्वोध्र्ववालः क्रुध्यक्षेत्रयुगान्वितः । कल्पनीयो देवताहीं वारणश्च तथा पृथक् ॥ १६ ॥

आसीनस्त्वथवा तिष्ठित्रिक्षुदण्डकरान्वितः । कदल्युपेतशुण्डो वा भीतिहीनो मुदाडन्वितः ॥ १७ ॥ कल्पनीयो देवयोग्यो मस्तकान्तासनान्वितः ।

गजिरपुः कश्चिन्मृगिविशेषा यालीति नामान्तरभाकप्रसिद्धः।
तादृशयालीवाहनस्य स्वरूपन्तु सिद्धावाहनवत्सटाश्रेण्युद्धृतलाङ्गूलादिकं योजयित्वाऽस्य यालीवाहनस्य मुखभागे
शुण्डादण्डः कल्पनीयः। कचित्तादृश्शुण्डादण्डस्यामभागे
शुद्रप्रमाणस्यैकस्य गजन्य द्वयोवीरणयोवी निर्माणं लम्बनरूपं
मेलनीयम्। एवं शुण्डाकर्षितवारणस्यास्य यालीवाहनस्य नेत्रयुगं
कुद्धस्वरूपं कृत्वा स्कन्धोपरि देवबेरस्थापनाई स्थलं निर्मापणीयमिति
तत्कल्पनक्रमः ॥

अथ गजवाहनलक्षणमाह — वारणश्चेति । सिद्धायाल्यादि-भीतिरहितस्य सन्ते।षभरितस्य गजस्य यथा वा आकृतिभेवेत् तथा वाहननिर्माणेऽपि स्वरूपं कल्प्यम् । इदन्तु वारणवाहनं आसीनस्वरूपं वा तिष्ठत्स्वरूपं वा निर्मापणीयम् । किञ्चास्य वारणवाहनस्य गुण्डामे इक्षुरण्डयोजनं वा कदलीदण्डयोजनं वा कार्यम् । किञ्चास्य किल वारणवाहनस्य मस्तकसमीपस्थले शिषिकां मानवैधीर्या पेटिकाकारसंयुताम् ॥ १८ ॥ अथ पार्श्वावरणकेहींनां वेण्यादिदण्डकाम् । भूतेशो वा वृषो नानालङ्कियामण्डितो मतः ॥ १९ ॥

पूर्ववदेववेरस्थापनस्थलिनिर्माणं कार्यमिति च शिल्पसमय:।
छक्षणान्तराणि सर्वाणि तु सजीवस्थ वारणस्येव योज्यानीति
क्रमः॥

अथ शिविकालक्षणमाह — शिविकामिति । विविधक्षं शिविकालक्षणम्तु पुरोभागे पश्चाद्वागे दृढं संयोजितमाधारदण्डं मानवभटस्कन्धेर्धायं प्रकल्पयेत् । तादृशाधारदण्डस्तु वेणुकृतो वा वटकृतो वा सौकर्यदायीति समयः । एवं मानवस्कन्धवाद्धा-धारदण्डसिहतस्य शिविकाख्यस्य वाहृनस्य निर्माणम्तु पेटिकारूपं पार्श्वयोः प्रवेशद्वारोपेतं कार्यम् । अयमेकः प्रकारः । प्रकारान्तरेण तु पार्श्वभागावरणहीनं मध्यस्थदेववेरस्थापनस्थलं देववेरस्य मुख-मण्डलस्कुरणार्थमयभागे मुकुरस्थानोपेतं विविधिचित्रपट्टिकावृत-पार्श्वपट्टिकातलं शिविकाकल्पनं प्रकल्पयेत् ॥

किञ्चात्र शिविकानिर्माणे किचित्पूर्वभागे भूतेशगणस्कन्ध-धारितपूर्वदण्डं वा निन्ददेवधारितपूर्वदण्डं वा गन्धवंकिन्नरादि-देवगणस्कन्धधारितदण्डं वा कार्यमिति विकल्पः । अते। उत्र तु शिविकानिर्माणे पुष्पशिविकादपणशिविकेत्या दिभेदश्चोद्धः किया-सौकर्यार्थं शिल्पिभिरिति ॥ ४९ ॥ आन्दे ली प्रभया युक्ता सपक्षा वा विपक्षका । नानोत्सवाद्यी बाहादियोग्या देवासनोचिता ॥ २० ॥ रथम्तु क्षेमदो भूमेः पुंसां स्त्रीणामनेकथा ।

अथान्दोछिकालक्षणमाह — आन्दोलीति । आन्दोली-वाहनन्तु चतुर्भिरष्टभिमीनवैर्धार्यं चतुरश्राकारं कवित्कचिहीर्घाकारं करूपनीयं दृढफलकासंयतम् । एतादृशान्दोलिकायाः पक्षोत्सव-बाहनमिति नामान्तरं झेयम् । किञ्चास्यां किलान्दोलिकाया-मुत्सववेरासनं मध्यभागे तत्पार्श्वयोरुत्मवदेवीवेरासनं चायःकील-षटितबन्धनं प्रकल्पयेत । किञ्चास्या मध्यभागे स्थापितवेरासनस्य पश्चाद्वागे प्रभाकल्पनं वर्तुलरूपं वा मुखभद्ररूपं वा दीर्घाकारं सपक्षं वा पक्षहीनं स्थापयेत् । एवंप्रकारेण प्रभाकल्पनन्त पूर्वोक्तोत्सववेरस्य तद्देव्याश्च मौछिभागादिष्वत्यन्तशोभावर्धनायेति मतिः । किञ्च पूर्वोक्तरीत्याऽत्रान्दोछिकानिर्माणे सौवर्णराजतादि-कवचबन्धनमवद्यं कार्यमिति नवीनादिशस्याचार्याः । कचिहारु कृतामप्यान्दोछिकां वर्णजालविराचिताचित्रादिमनोहरां प्रकल्पयेदिति प्राचीनाः ॥ २०॥

अथ रथछक्षणमाह — रथस्तु क्षेमद इत्यादिना।
रथनिर्माणेन किं वा प्रयोजनिमिति चेत्तत्फलं व्यनिक्त — भूमेः
पुंसामित्यादिना । मानशास्त्रवेदिभिश्शिलिपभिरतिधनव्ययपूर्वकं

षद्चको वा चतुश्रकस्त्वष्टचक्रयुतः क्वचित् ॥ २१ ॥ दश्रभिर्वो द्वादशभिश्रकैर्युक्तः क्वचिन्मतः । दश्रभिर्वो द्वादशभिश्रकैर्युक्तः क्वचिन्मतः । दश्रभिर्वे व्यवस्त्रभिष्ठानं तदासनम् ॥ २२ ॥ पद्मवाजनकम्पादिसंयुक्तं बहुचित्रकम् । ततस्त्तमभाविष्योज्या प्रस्तरादिसमन्विता ॥ २३ ॥

देवाय रथनिर्माणे कृते प्रतिसंवत्सरं तस्मिश्च रथे देवबिम्बारीपणे च कृते यदि तथा तन्मण्डलभूमी नितरां सुबृष्टवारोग्यादिर्भवेता। धेन्वादीनां रोगाभावः स्त्रियस्सुपुत्रवत्य इत्याद्यनेकक्षेमपरम्परे-त्यागमविदामाशय: आविष्कृत: 'पुंसां स्त्रीणामनेकधा' इति मूछवाक्येन । तसाद्नेकविधक्षेमाविभीविनदानभूतस्य देवस्यन्दनस्य चतुश्चकयोजनं वा षट्चक्रयोजनं वाऽष्टचक्रयोजनं वा चक्रदशकयोजनं वा स्वस्वविभवानुगुणं कारायित्वा तेषास्त्रकाणां नेम्यादिस्थानेष्वयःकीलादियोजनमप्यविशीण दारुकृतानां कारयेत् । एवं स्वस्वविभववाञ्छानुगुणं कल्पनीयस्य देवरथस्य चक्रस्थापनानन्तरमुपरिभागे रथदेहनिर्माणार्थं तेषां चक्राणां नाभिस्थाने पृथुयुग्याख्यलोहोत्स्खलदण्डं योजियत्वा तदुपरि चतुर्दिक्षु तिर्यम्रूपदढदारुखण्डरिधष्ठानं हस्तपट्कौन्नत्यं षाजनादि।चित्रयुतं वा प्रकल्प्य तद्दुढाधिष्ठानकल्पनस्य समन्ततो दिश्च सर्वास्विप विनायककार्तिकेयवासवब्रह्माविष्णुरामचन्द्रकृष्ण-

तन्मध्ये देवपीठस्तु चाधिष्ठानादिभिर्धुतः । चतुरश्राकारतलैरनेकैर्धुतमस्तकम् ॥ २४ ॥ तस्योपरि विमानादिकल्पनं शुभदं भवेत् ।

गन्धवीद्यनेकदेवताबिम्बजालानि दारुमयान्ययःकीलघटितानि वर्णयोजनसिहतानि वा प्रकल्पयेत्। एवं चक्रयुग्योपिर अधिष्ठानकल्पनमुपर्युपिर कमाश्वतस्तपु दिस्विप वृद्धियुतं प्रतितलं बहुचित्रचित्रितं कारियत्वा तदुपिरतले एकपुरुषोत्रत्याधिक्य-प्रमाणयुतानां नानास्तम्भानां चित्रोपेतानां स्थापनं कार्यम्। किञ्च रथकल्पनस्याधिष्ठानोपिरतले क्रमपिक्करीत्या एवं स्थापितानामेतेषां स्तम्भानां मध्यभागे विशालाङ्गणे मध्य-स्थापितानिक्ल्रताधिष्ठाने देवीसिहतस्य देववेरस्यासनस्थापनं कार्यमिति विवेकः॥

किक्केवमत्र रथमध्यभागे देववेरासनपीठस्थापनानन्तरं तेषु स्तम्भेषूपरितलेषु मिथो दृढबन्धनयुक्तं प्रस्तरावलीप्रमुख-कार्यजालं विरचय्य तदुपरि प्रथमतलं चतुरश्रं कल्पयित्वा, तत्प्रमाणात्किक्कित्रयूनप्रमाणं द्वितीयतलं स्थापयेत । एवं द्वितीय- सलात्किक्कित्प्रमाणहीनं तृतीयतलकल्पनित्यादिक्रमेण द्वाक्मय-तलस्प्रकोपेतं वा, तलनवकोपेतं वा तलेकादशकोपेतं वा रथकस्पनं सर्वमप्ययःकीलादिष्विदितदारुपट्टिकास्वण्डादिसहितमेव कार्यस्वा,

## तत्तद्देवस्वरूपानुरूपं वाहनकल्पनम् । नानारूपं वितानादियुक्तं सर्वत्र कारयेत् ॥ २५ ॥

## इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे कल्पवृक्षादिवाहनलक्षणकथनं नाम चतुरशीतितमोऽध्यायः॥

तदुपरि विमानशिखराधिष्ठानं सचित्रं सवितानं सवितानपटं गरुडवृषादितत्तिश्वह्रोपेतं प्रकल्पयेदिति सङ्घहेण रथनिर्माण-लक्षणमुक्तं क्रेयम् ! विस्तरेण लक्षणान्तराणि तु रथलक्षणारूप-शिल्पग्रन्थे क्रेयानीति भावः ॥

किक्केवमत्रोक्तानां सर्वेषामिष वाहनानां स्वित्तादि-विभवानुगुणं राजतसीवर्णपट्टाच्छादनादिकं तत्र तत्र सर्वतो दिङ्गध्यभागेषु द्वारपालकतुरगादियोजनळ कार्यामिति नियमः। किक्केतेषां वाहनानां तत्तदङ्गनिर्माणप्रमाणादिकं यथाक्रमं स्वयमेवोद्य पूर्वकालकिष्पतरथादितत्तद्वाहननिरीक्षणेन चान्त-रालिकप्रमाणलक्षणादिकं ज्ञात्वा मानविद्धिस्तक्षकैलेंहकारैश्रव तद्योज्यमिति भावः॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां

कल्पवृक्षादिवाहनलक्षणकथनं नाम चतुरशोतितमोऽध्यायः ॥

# अथोत्सवकाळिनिर्णयकथनं नाम पञ्जाशीतितमोऽध्यायः ॥

# शुभमासि सुनक्षत्रे दृष्टे च सुनिमित्तके। प्रतिष्टितानां यन्त्रज्ञैदीक्षितैश्व पुरोहितैः॥ १ ॥

### पञ्चार्शातितमाऽध्यायः॥

पूर्वाध्यायप्रतिपादितरीत्या निर्मापणीयेषु कल्पवृक्षादि-बाहनेषु देवबेरारोपणं कास्मिन्वा समये कार्यमित्याकाङ्कायां तद्धै-मुत्सवकालनिर्णयकथनात्मकमेतं पद्धाशीतितमाध्याये विशिनष्टि-श्रममासीत्यादिना । पाञ्चरात्रवैखानसशैवागमादिशास्त्रेषु प्रति-पादितरीत्या शास्त्रक्षेर्मूळवेरपादाम्बुजस्याधोभागे स्थापनीययन्त्र-मात्काबीजाक्षरादिविन्यासङ्गैः दीक्षितैभेट्रारकाचाँपैरश्चभमासेषु मकरमेषवृषभासिद्यकार्तिकादिषु शुभयोगशुभकरणसहिते प्रथमतः पूर्वोक्तगर्भगृहमध्यस्थितदैववे।दिकायां मूलबेरस्थापनं जटि-बन्धनमातृबीजाक्षरयनत्रपट्टादिविन्यासपूर्वकं कार्यम् । ततसासिक्षेव श्रमसमये उत्सववेराणामन्येषां द्वारपालादिवेराणाञ्च स्थापनं कार्यम् । किञ्च तस्मिन्नेव समये नद्ति मङ्गलवाद्यजाले स्यापितानां तेषां बेराणामपि सर्वेषामभिषेकाळङ्कियापूजनं नैवेद्योपचारादिकं यथाक्रमं कार्येदित्यागमप्रमाणानुसारेण देव-**बेर**प्रतिष्ठानन्तरं तेषां हरिहरादीनां देवानां मनःप्रीतिकर<u>म</u>ुत्सवादिकं तेषु तेषु काळेषु कार्यमित्युपदेशः पुराणप्रतिपादित एव ॥

देवानाम्रत्सवः कार्यस्सर्वक्षेमकरो मतः । नित्यो नैमित्तिकथायं विभक्तक्कास्त्रपारगैः ॥ २ ॥ मेषादिसंक्रमे दर्शे पूर्णिमायां विशेषतः । स्थापनक्षेऽथवा राज्ञो जन्मक्षे दीक्षितस्य वा ॥ ३ ॥ स्थानकलपयितुर्वाऽपि मासक्षे सुखहतवे ।

तस्मादत्र शास्त्रकारसादृशोत्सवकालं व्यनक्ति — देवाना-मृत्सवः कार्य इत्यादिना । किञ्च ताहशोत्सवाद्याचरणेन किंवा फलमिति चेत्तराह - सर्वक्षेमकर इति । सर्वेषामपि जीवाना-मायुरारोग्यैश्वर्याद्यनेकविधश्रेयोवर्धनहेतुरुत्सवाचरणमिति । एवं देवानां प्रीतिवर्धकः प्राणिनां क्षेमजनकः उत्सवकालस्तावहिधा विभक्तः। यथा — नित्योत्सवकालो नैमित्तिकोत्सवकालश्चेति । किन्न तत्राधस्य पर्वोत्सवकाल इति नामान्तरं केचिदुशन्ति । द्वितीयस्य विशेषोत्सवकाल इति । तत्र मेषमासवृषभमासादि-द्वादशमासाविभीबसमयः प्रतिमासममावास्यादिनानि मासीदिनानि च नित्योत्सवकाळ इत्यर्थः । किन्न यस्मिन्नभन्ने देवाखयगर्भगृहवेदिकायां मूळवेरादिस्थापनं कृतं, प्रतिमासमागमन-शीलानि तानि नश्चत्राणि = नश्चत्रदिनानि ताह्यश्रतिष्ठाकार-विदुर्देवाछयस्यापियतुर्वा भूपालस्य वा दीक्षितस्य जन्मनस्रत्र-दिनानि च नित्योत्सवकाल इति कमः ॥

# मेपादौ च महः कार्यो देवप्रीतिकरे दिने ॥ ४ ॥ क्षेत्रमाहात्म्यनिर्दिष्टवासरे वा विशेषतः।

अथ नैमित्तिकोत्सवसमयकमं व्यवक्ति— मेषादौ च महः
कार्यमिति। तत्तत्क्षेत्रमाहात्म्यपुराणादिप्रन्थनिर्दिष्टदिनानि विशेषेण
देवप्रीतिकरदिनानि नैमित्तिकोत्सवकाल इति च परिपाटी। अस्य
विशदार्थस्तु — मेषमासे वा वृषभमासे वा वसन्तोत्सवः कार्यः।
मिथुनमासे प्रीष्मोत्सवः, सिद्धमासे वार्षिकोत्सवः, पवित्रारोपणोत्सवश्च कार्यः। एवं कन्यामासे शमीवृक्षताडनोत्सवो
नवरात्रमण्डपोत्सवश्च कार्यः। एवं कन्यामासे शमीवृक्षताडनोत्सवो
नवरात्रमण्डपोत्सवश्च कार्यः इति क्रमः। एवं तुलामासि
शरत्कालोत्सवः, कार्तिकमासे कृत्तिकादीपोत्सवः, धनुर्मासे
तत्तत्क्षेत्रदेवमाहात्म्यव्यक्तीकरणनक्षत्रोत्सवः,मकरमासे प्रवोदसवः,
कुम्भमासे दमनिकोत्सवः, मीनमासे तत्तदेव्या साकं विशेषतो
विवाहोत्सवश्च कार्य इति कमः॥

किन्न सर्वत्न शिवमन्दिरेषु, विष्णुमन्दिरेषु प्रामवास्तुनगरवास्तुदेवालयवान्तुस्थानेषु च प्रतिसंवत्सरं मकरमासे वा
मीनमासे वा मेषमासे वा वृषभमासे वा मिथुनमासे वा वास्तुदेवदिक्पालाद्यावाहनपूर्वकं वार्षिकोत्सवस्र करणीयः। अस्यैव
ब्रह्मोत्सव इति नामान्तरम्। कुतः प्रथमतः पूर्वभागे
ब्रह्मणाऽऽर्ब्थत्वात्। अयन्तु ब्रह्मोत्सवस्त्रवीसामपि देवीनाञ्च

करणीय एवः; न तु भक्तानां गरुडादीनां खाचार्यपर्यन्तानामिति । परन्तु लोकगुरोराचार्यादेः प्रतिसंवत्मरं तदाविभीवदिननक्षत्रे विशेषत उत्सवः कार्य इति नियमः । किञ्च सर्वत्र देशेषु शिवमन्दिरे वा विष्णुमन्दिरे वा करणीयमंवत्मरोत्सवसमयस्ताव- दशदिनावधिक इति केचित् । नयदिनावधिक इत्यन्ये । अत तु विषये वैत्वानसपाञ्चरात्रशैवागमादिवचनप्रमाणमेव शरणमिति सन्तः ॥

किञ्च ब्रह्मोत्मवाख्यसंवत्सरोत्सवानुष्ठानकमस्तु सङ्घहेणात्र प्रतिपाद्यते । यथा — पूर्वप्रतिपादितरीत्या उत्तरायणकाले मकरा-द्यचितमासेषु निर्दिष्टनश्रलदिनात्यूर्वं दश दिनान्युत्सवदिनानीति मति:। तत्न तेषां दशदिनानां पूर्वदिने प्रातर्वी सायं दीक्षितो, भट्टारको रङ्गबङ्घीवितानवोरणाद्यलङकृतदेवालययागशालां प्रविश्य, तत्रामिकुण्डेष्वाहुतीदशान्तिपतिपादका हुत्वा तेषां मूळवेराणामुत्सव-वेराणाञ्चाभिषेककालाकियादीन्कारयित्वा देवालये प्रतिप्राकारतल-मष्टास्विप दिग्भागेष्वावाहितानां दिकपालानां रोगशोषिमत्वादि-वास्तुनाथदेवादीनाञ्च बिंछ प्रदापयित्वा सान्निधिवीध्यां देवालयप्राकारतले वा देवचंक्रमणं च कारयित्वा ततो ध्वजस्तम्भे गरुड्हपाङ्कितं वृषभ्रह्मपांकितं वा नवपद्रवस्नमारोपयेत्। एवं पूर्वदिनराह्मी ध्वजपटारोपणानन्तरं ब्राह्मणैस्खास्तिवाचनादिकं पाठियित्वा प्रथमोत्सविदिने प्रातः पूर्वोक्तकल्पत्रक्षवाहने सदेवी-कस्योत्सवबेरस्यारीपणं च विरचय्य प्रामवीथीनगरवीश्यादिस्थलेषु

पुत्रार्थी पुत्रमामोति धनार्थी धनमाप्तुयात् ।
राज्ये विजयते राजा रोगी रोगविम्रक्तिभाक् ॥ ८॥
अनन्यमानसभैक्तैर्दायते यत्तु भूरिशः ।
तेन प्रसीदन्ति देवास्ते सर्वे मङ्गलप्रदाः ॥ ९॥
देवताभिक्तमाहात्म्याद्विपदो यान्ति दूरतः ।
संपच महती तेषां प्रदत्ता यैर्वसन्धरा ॥ १०॥

किक्केवं सममाराधननिर्वहणार्थं धनभूम्यादिद्रव्यप्रदाता पुत्ररिहतोऽपि देवतानुम्रहभूम्रा पुत्रं प्राप्नुयादिति शास्त्रकारस्य आशीर्वचनफळकथनमः एवमुत्तरत्रापि ज्ञेयमिति मितः । धनार्थी धनमाप्नुयात् । विजयार्थी राजा विजयमाप्नुयात् । तस्मादेवं माह्मणाद्यस्मेवेऽपि जना अनन्यभावमेनोभिद्रशुद्धेदेवाळयादिनिर्माणाय द्रव्याणि प्रदत्तवन्तो यदि तान्प्रति सर्वा अपि देवताः प्रसन्ना भवेयुः, तेषां बहुविधमङ्गळप्रदायिन्यश्च । किञ्च स्थपिततश्वकादिशिल्पाचार्यवर्गीः प्रकल्पितेषु देवताशक्त्यारोपणानन्तरं तेषु देवेषु अन्यादशी मिकः कृता चेत्तेषां भक्तानां सर्वा अपि विपदस्स्वयमेव दूरतो यान्ति मङ्गळावाप्तिश्च भवति ॥

किञ्च देवालयस्थापनार्थं देवालयतटाकिनर्माणार्थं भूमि-प्रदातुः देवस्य नेवेद्यादिकार्यनिर्वहणाय भूमिप्रदातुश्च शाश्वतलोक-श्राप्तिरिहलोके महती च संपद्ध्येते । किञ्च सर्वमपि कियाजालं देवार्पितिकियाभारो यः करोति नरो भ्रुवि ।
भजनं पूजनं स्तोत्रं स मान्यो दिविषद्गणैः ॥ ११ ॥
सुलसीविस्वपत्रैश्च कुसुमैर्विविधैरिप ।
पूजां करोति यो भक्त्या दिन्ये लोके महीयते ॥
ध्यात्वा तु शास्त्रकर्तारं विश्वकर्माणमादरात् ।
करोति देवतागारं यस्स मान्यो मनीषिणाम् ॥ १३ ॥
गोपुरस्थापनं भूमेर्र्पणश्चोत्सविक्रया ।
तटाकनिर्माणमपि श्रेयोवर्धनमीरितम् ॥ १४ ॥

सर्वशक्तिभगवान्मया स्वशितये स्वयमेव कारयतीत्यादिनिश्चयं कृत्वा देवतानां पूजननमनस्तोत्रोत्सवादिकार्यव्यप्रमतेः भक्तस्य वृत्तं देवगणेरिपि मान्यं भवति । किञ्चात्र लोके यश्च पुमान् देवभक्तिभासुरस्तुलसीवनं, विल्ववनं, कुसुमलता वा वर्धयित, तद्वर्धनाय भूमि प्रददाति, तश्च कुसुमजालेदेव।र्चनं करोति स तु पुण्यशाश्ची देहावसाने स्वर्गलोके देवगणमानिते। विराजते।।

अपि च यश्च पुमान लोके देवालयनिर्माणाय शास्त्र-स्यास्य प्रणेतारं दिव्यं विश्वकर्माणं दिव्यशक्ति शुद्धेन स्वचेतसा ध्यायित, यश्च पुमाननन्यभक्तिदेवतागारं कारयित करोति वा, यश्च पुमान गोपुरनिर्माणं करोति तद्यं भूम्यादि-द्रव्यप्रदाता चैते सर्वेऽनन्तश्रेयोभाजो विराजन्त इति शास्त्र- पूर्वपापिनरासाय नमनं देवताचिनम् ।
उत्तराघिनरासाय प्रतिष्ठादिरुदीरितः ॥ १५ ॥
तस्मात्सर्वप्रयत्नेन देवान्देवीश्च नित्यशः ।
शुभवास्तुतले शुद्धद्रव्यैः पूजां च कारयेत् ॥ १६ ॥
ब्राह्मणाः क्षत्रियाश्चान्ये स्वधमीनिरताश्च ये ।
देवापितमनोभावास्तत्कैङ्क्षयेद्दव्रताः ।
भक्तया निर्भृतपापास्ते क्षेमभाजो न संश्चयः ॥ १७ ॥

इति विश्वकर्मप्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे
प्रतिमापूजनभजनादिफलकथनं नाम
षडशीतितमोऽध्यायः॥

कारस्याशीर्वचनकमश्च झेयः । अपि च बेरेष्त्रावाहितशक्तीनां देवानां पुरे। भागे प्रणमनभजनस्तुत्यादिकन्तु पूर्वजन्मपापराशिनिरासनाय भवित । तादृशमाहात्म्यानिकेतनस्य देवस्य प्रतिष्ठाद्याचरणेनागामिपापराशिनिरे। धश्चेति प्राचां महर्षाणां वचनरीत्या सर्वेऽपि मानवाः स्वकुलधर्माचारादीननितकम्यैव देवभक्तिभाजो देवकै हुर्यनिरताश्च भवितव्याः । एवं देवभक्तिभासुराणामेव जनानां सक्लविधश्रेयः प्राप्तिरिति देवतापूजनभजनादिफलकथनं शास्त्रकारेण सङ्ग्रहेणोक्तं वोध्यम ॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्वारकविरचितायां प्रमाणबोधिन्याख्यायां विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां प्रतिमापूजनभजनादिफलकथनं नाम षडर्रातितमोऽन्यायः॥

# अथ मनुष्यजनमफलकथनं नाम सप्ताकातितमोऽध्यायः ॥

दुर्लभं मानवं जनम कथितं शास्त्रपारगैः। तदवाष्य बुधो लेकि महत्संपादयेत्फलम्।। १।।

### ॥ सप्तार्शातितमोऽध्यायः ॥

एतावता प्रवन्धेन प्रतिपादितानां नानाविधाक्रियाजालानां निर्माणप्रमाणादिकं वोद्धं कर्तुं कारियतुं वा मानव एव समर्थो भवति । तसादेवविधकार्योपकृतिजनकमानवजन्ममाहात्म्य-प्रशंसापूर्वकमेतस्य वास्तुशास्त्रस्य निगमनप्रकरणं शास्त्रकारः प्रतिजानीते — दुर्लभं मानवं जन्मेत्यादिना । कृतत्रेताद्वापराख्येषु मुगान्तरेषु देवगन्धर्वकिन्नरादयः स्वद्वियसंकरूपनेनैव दिब्य-प्रासादमण्डपविमानादिकं निर्मातुं समर्था आसन् । केषु-चित्समयेषु कचिद्धिश्वकर्मप्रभृतीनां दिव्यया शक्तया प्रासाद्-विमानादिक आवापुः। अत्र तु कली युगे मूलोके प्रायको यम्ब्रमम्त्रादिदिब्यशक्तिहीना अपि मानवा विश्वकर्मीयस्यास्य शास्त्रोत्तमस्य सेवनादिना तादृशप्रासाद।दिकं कर्तुमपि प्रभवन्ति । तस्माल्पापवृद्धिकरे पुण्यक्षयकारिणि अस्मिन्नान्तिमयुगे ताह्य-करूपनासूपकृतिजनकं मानवं जन्म प्रायशो दुर्लभमेवेत्ययमर्थः पुराणादिषु मुनीन्द्रैः स्पष्टीकृत एव । अत्रश्चिरपुण्यराशिमाध्यं मामवं जन्म लढम्बाऽपि पुमाम् तस्य जन्मनस्साकस्यकारी देवपादार्पितमनास्तद्भक्तेष्विप भक्तिभाक् । निर्ममो निरहङ्कारः पापभीतो दृढव्रतः ॥ २ ॥ सालग्रामिश्चलां दिव्या लिङ्गबरमथापि वा । चित्रसानिध्यभाजं वा देवमाराधयेत्क्रमात् ॥ ३ ॥ दवमाहात्म्यकथनं देवानां नित्यपूजनम् । देवालयस्थापनश्च तद्रक्षाकरणश्च यत् ॥ ४ ॥

भावितव्य इति शास्त्रकारोपदेश:। तस्माहुछेभस्य तस्य मनुष्य-जन्मनस्साफल्यसंपादककार्याणि कानीत्याकाङ्क्कायां क्रमेण तानि उपपादयति - देवपादार्पितमना इत्यादिना । प्रायशोऽत्र मानवलोके विशेषतश्चास्मिन्कलिकाले तपदशक्तियोगशक्तयादि-विहीनानां मानवानां हरिहरब्रह्मादिदेवोत्तमानां वेरेब्वावाहित-शक्तीनां वा चित्रादिष्वारोधितशक्तीनां था पाद।रविन्दयग्रेष्ठवप्य-न्यादृशभक्तिबन्धनं, कचित् भगवद्भक्तानां पाद्।रिधनदेष्विप भक्तिकरुपनं, यथाशक्ति कामकोधाद्यरिषड्वर्गनिरसनं, पापकार्य-विमुखत्वं, देवपूजनसाधुसम्माननादिसंत्कार्येषु दृढव्रतत्वं, प्रत्यहं नियमेन सालप्रामम् तिपूजनं, माहेश्वरलिङ्गार्चनं, चित्रादिसान्निध्य-वदेवतार्चनं, तत्तत्क्षेत्रनाथदेवमाहात्म्यकथनं, देवालयमठमण्डपादौ प्रतिष्ठितानां देवानां नैवेद्यकार्यादये सद्ग्रव्याद्यर्थणं, तेषां देवानां प्रदक्षिणनमनादिकं, धति विभवे देवालयस्थापनं, पूर्व निर्मितानां निदानं सर्वमानानां शास्त्राणाग्रुत्तमं मतम् ।
श्रोतृणां पठतां पुंसां चतुर्वर्गफलप्रदम् ॥ ९ ॥
सर्वदेवप्रीतिकरं स्थपत्यादेस्सुखप्रदम् ।
लेखनाद्वाचनादस्य प्रसन्नास्सर्वदेवताः ॥ १० ॥
विश्वकर्मकृतं शास्त्रमेतत्सेव्यं मनीषिभिः ।
नाह्मणेः श्वित्रयैवैद्यः स्थपत्यादिभिरन्वहम् ॥ ११ ॥
सर्वश्वेमकरं प्रोक्तं ग्रानिभिस्तत्वदिशिभः ।
विश्वकर्मा च भगवान्ध्येयः प्रातस्सुखार्थिभिः ॥

शासं भगीरथगङ्गानयनक्रमात्स्तादि मिस्तत्वदर्शिभिर्मुनीन्द्रै - भूलोकं नीतमित्यस्य शास्त्रस्य प्राप्तिकमकथनं क्षेयम ॥

किक्क सर्वेष्विप शिल्पशास्त्रेषु उत्तमं सर्वविधाक्रिया-जालानां प्रमाणलक्षणादिप्रतिपादनेन प्रसिद्धिमदिदं विश्वकर्म-वास्तुशास्त्रं पठतां, श्रोतृणां, लिखतामि चतुर्वर्गफलप्रदं भवति । सर्वेषामिप देवानां प्रीतिवर्धनं स्वपतितक्षकलोहकारादिक्रिया-कारिणां श्रेयमे, कीर्तये, सम्पदे च भवति ॥

किञ्च शास्त्रपारङ्गतैरसर्वैरिप बुधेर्माद्मणक्षत्रियादिभिरिदं बास्तुशास्त्रं देववत्सन्ततं सम्मान्यम् । शास्त्रस्यास्य प्रणेता भगवानुत्तमगुणो दिव्यशक्त्यादिसंपन्नो विश्वकर्मा देवोत्तमश्च तत्र तत्र कियारम्भसमयादिषु शुद्धेन मनसा सर्वेरिप ध्येय सम्मान्यमेतद्विधिवत्सुरेन्द्रैः श्रास्त्रोत्तमं यः प्रकटीकरोति । तस्यैव कीर्तिमहती च संपत् विजृम्भते शास्त्रकृतः प्रमादात् ॥ १३ ॥

इति दिव्येन विश्वकर्मणा प्रणीते विश्वकर्मवास्तुशास्त्रे मनुष्यजनमफलकथनं नाम सप्ताशीतितमोऽध्यायः॥

इत्युपदेशः । एवंप्रकारेण हरिहरादिदिव्यवेरेषु विश्वकर्मणि विश्वकर्मकृतवास्तुशास्त्रत्ने चादरं कृतवतां तत्प्रसादमहिम्ना दिव्यसंपद्शृद्धयादिकमिति शास्त्रसेवनफल्लमप्युक्तं ज्ञेयम् ॥

> विश्वकर्मकृतस्यास्य वास्तुशास्त्रस्य सङ्ग्रहात्। प्रमाणबोधिनीव्याख्या कलिता विदुषां मुदे॥ अनन्तकृष्णभट्टार्येदिशल्पव्याख्यानपण्डितैः। तक्षकादिहितायैषा क्रियाणामपि सिद्धये॥

इति श्रीमदनन्तकृष्णभद्दारकविरचितायां प्रमाणवेधिन्याख्यायां
विश्वकर्मवास्तुशास्त्रव्याख्यायां
मनुष्यजनमफलकथनं नाम
सप्ताद्गीतितमोऽध्यायः॥
समाप्तमिदं विश्वकर्मवास्तुशास्त्रम्।
॥ श्रीयतां भगवान् शेषशायीः॥

言作がようれなる

#### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रणासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

#### सम्बरी MUSSOORIE

अवाधिक गरं

| अवा। | 'प स <b>्</b> |
|------|---------------|
| Acc. | No            |

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No.            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -                                           | manager or a second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                             | The state of the s |                                                       |
| Appearance of the state of the |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | and the second discussion description of the second   |
| ** 7 **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE PROPERTY OF THE ABOUT 1 IS A 1 a colonial action. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |

GL SANS 722.44 VIS

